opusdei.org

4. Obras
corporativas

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

07/12/2010

La finalidad principal del Opus Dei
esta orientada a la formacion de sus
miembros; pero el afan de almas
propio de su espiritu hace que
algunas veces también el Opus Dei,
como corporacion, promueva tareas
e iniciativas apostolicas |# 151, que
se denominan corporativas, ya que el
Opus Dei «asume la responsabilidad



de la formacion doctrinal y espiritual
que en esas se imparte» |# 152].
Dichas labores consisten en
actividades muy diversas:
deportivas, culturales, artisticas, de
ensefianza o artesanas, que se llevan
a cabo con fines de servicio social.
Son, todas ellas, obras de apostolado
en dispensarios meédicos, escuelas
agropecuarias, talleres de
capacitacion, colegios, etc.; y se
realizan segun la espiritualidad
laical, propia del Opus Dei. Por lo
tanto, las actividades profesionales
de los ciudadanos que en ellas
trabajan son plenamente laicales y
dentro de las leyes civiles |# 153].

Bien pudo decir el Fundador que el
fruto mayor de la labor del Opus Dei
es el que obtienen sus miembros
personalmente, con el apostolado del
ejemplo y de la amistad |# 154|. Sin
embargo, todo proyecto apostolico de
gran transcendencia exige la
cooperacion de muchas personas. El



Fundador, que habia comenzado a
hacer el Opus Dei desarrollando un
apostolado con obreros, menestrales
y estudiantes universitarios,
acariciaba la idea de crear una
institucion docente de alto nivel
intelectual. La primera obra
corporativa fue la Academia DYA,
uno de cuyos fines era la formaciéon
de la juventud universitaria. A ese
centro siguieron las residencias
universitarias, que se multiplicaron
conforme se extendia la Obra. Pero el
Fundador, que sofiaba con colocar a
Cristo en la cumbre de las
actividades humanas, rezoé
intensamente, durante muchos anos,
para dar vida a instrumentos
universitarios, para construir una
sociedad mas justa |# 155].

No esperd mucho tiempo para
decidirse a poner los cimientos de
una futura Universidad. Escogio
como sede la ciudad de Pamplona y
en 1951 encargo a algunos hijos



suyos de Espafia el ir realizando la
primera etapa del proyecto:
establecer el Estudio General de
Navarra |# 156 |. Idea audaz, si las
hay, pues partian de cero. En abril de
1952 se presentaron en Pamplona los
profesores José Maria Albareda y
Amadeo de Fuenmayor. EI Obispo de
Pamplona, Mons. Delgado, les
remitio a la Diputacion, que les
recibié de muy buen grado y
prometio estudiar una ayuda
economica. Cuenta Mons. Delgado
que desde la primera visita que le
hicieron de parte del Fundador, «se
palpaba la fe viva y operativa del
Padre, y la confianza de sus hijos en
él» |#157].

Meses después, el profesor Sdnchez
Bella recibio el encargo de poner en
marcha la futura universidad. Llego
a Pamplona en el mes de julio de
1952, y solicito ayuda econdmica a la
Diputacion Foral, 6rgano de gobierno
de Navarra, que gozaba de gran



autonomia administrativa y
financiera. El 14 de agosto la
Diputacion Foral se comprometio,
por dos afios, con una cantidad que
era la mitad de lo solicitado por
Sanchez Bella. No parecia facil, con
solo esa ayuda, poner en marcha una
Universidad, en el ya cercano mes de
octubre, sin tener garantizada una
ayuda economica estable en el
futuro. Pero, por expresa indicacion
del Fundador, se sigui6 adelante. El
deseo de monsefior Escriva de
fundar una Universidad en
Pamplona empez6 asi a hacerse
realidad. En la historia, la fundacion
de una Universidad siempre ha
tenido el respaldo de un gran
mecenas, de un Rey o de un Papa,
cuando no del Estado; de manera que
siempre nacia dotada de patrimonio
o de un capitulo en el presupuesto
oficial de gastos.

El Estudio General de Navarra, en
cambio, nacio desnudo de



patrimonio fundacional. Como
refiere Francisco Ponz, uno de los
primeros Rectores de la Universidad:
«la extraordinaria fe sobrenatural
del Padre, su confiada esperanza, el
impetu del amor de Dios que le
movia en la puesta en marcha de la
Universidad de Navarra, como en
todas las obras que emprendia, nos
contagiaban a todos e impedian
cualquier vacilacién ante un
proyecto que a muchos podia
parecer locura» |# 158]|. Pero, por
encima de tales locuras, sobrevolaba
a la prudencia y el sentido comun. A
quienes iban a echar las bases de
aquella futura Universidad les
recordaba que no por mucho
madrugar amanece mas temprano.
Habia que dar tiempo al tiempo,
teniendo en cuenta que las cosas
grandes nacen pequefias y van
creciendo. O, por decirlo con sus
palabras, si querian hacer una buena
Universidad les brindaba un consejo:
Comenzad haciéndola pequefia, para



que salga un aguilucho y no un
pajarito frito |# 159].

Por fuerza nacid pequefia y se
desarroll6 gradualmente. En octubre
de 1952 comenz6 a funcionar la
Escuela de Derecho. El claustro lo
formaban ocho profesores y el
alumnado unos cuarenta estudiantes
|# 160]|. A los dos afios de
funcionamiento el Fundador sugirio
que estudiasen la posibilidad de
crear una Escuela de Medicina. El
parecer unanime de los consultados
aconsejaba esperar; de momento
carecian de medios, y la instalacion,
aparatos y servicios técnicos, por no
mencionar el cuerpo docente,
parecia requerir larga y costosa
preparacion. El Fundador considerd
atentamente su respuesta, pero les
sugirid que volvieran a estudiar el
asunto. Y ellos, con fe en el Padre,
decidieron comenzar: en octubre de
1954 iniciaron su andadura la
Escuela de Medicina y la de



Enfermeras |# 161|. Al afio siguiente
abrio sus puertas la Escuela de
Historia |# 162 |. Luego, en 1958, dos
Institutos: el de Periodismo y el IESE
(Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa) |# 163 |. Finalmente, con
la inauguracion de lo que seria
futura Facultad de Ciencias (1959) y
la creacion del Instituto de Derecho
Canonico, agregado a la Universidad
del Laterano, se configura el nucleo
del Estudio General de Navarra, que
dara paso a la Universidad |# 164]|.

La ereccion hecha por la Santa Sede
del Instituto de Derecho Candnico en
junio de 1959, fue ocasién que
aprovecho el Fundador para ofrecer
a los cardenales, arzobispos y
obispos espafioles esta nueva labor
docente del Estudio General de
Navarra. Desde Londres, donde se
encontraba en agosto de 1959,
escribia a quince Prelados en estos
términos: el Instituto de Derecho
Canonico sera de gran servicio a



Dios, contribuyendo eficazmente a
formar seglares con ideas claras
sobre el Derecho Publico de la
Iglesia; y ayudando a las diocesis a
preparar celosos sacerdotes, que
sepan llevar las tareas de las Curias
episcopales o las docentes de
seminarios |# 165].

El progresivo desarrollo del Estudio
General hizo pensar a algunos
obispos que se iba a la creacion de
una nueva Universidad en Espafa |#
166 |. La Diputacion Foral deseaba un
reconocimiento pleno de las
licenciaturas del Estudio General; y el
Fundador vio que el unico camino
para obtener el pleno
reconocimiento civil de los estudios
era acudir al articulo 31 del
Concordato de 1953, entre la Santa
Sede y el Gobierno espafiol |# 167|.
El Cardenal Tardini apoy6 con
entusiasmo que el Estudio General de
Navarra fuera erigido como
Universidad, respondiendo al deseo



de Juan XXIII. El Fundador, aun
cuando hubiera preferido un
reconocimiento civil por parte del
Estado, dio todos los pasos para que
el Estudio General de Navarra fuera
erigido en Universidad por la Iglesia
|#168].

El Fundador siguio los tramites
requeridos. El 3 de abril de 1960
elevo una instancia al Cardenal
Pizzardo solicitando la ereccion del
Estudio General de Navarra en
Universidad, basandose en que ya
reune las condiciones exigidas por la
Constitucion Apostolica Deus
Scientiarum Dominus, y lo prescrito
respecto al claustro de profesores,
residencia de estudiantes, etc. |#
169|. E1 6 de agosto de 1960 la Santa
Sede, por el decreto Erudiendae,
erigid la Universidad de Navarra; y el
15 de octubre del mismo afio nombro
Gran Canciller a Mons. Escriva de
Balaguer |# 170].



Al finalizar el verano de 1960 el
Fundador regreso de Londres a
Roma, para encerrarse en su rincon
de Villa Tevere, aunque no por
mucho tiempo. Le esperaba en la
segunda mitad de octubre una lista
de actos publicos y ceremonias
religiosas y académicas. Meses atras
se habia llegado a un acuerdo con la
Nunciatura, por peticion del Nuncio,
con el fin de que los sacerdotes del
Opus Dei se hiciesen cargo de la
Basilica Pontificia de San Miguel en
Madrid |#171|. E1 30 de abril de
1960 fue designado Miembro
numerario del Colegio de Aragon,
«procer categoria de selectos
aragoneses, cuyos talentos y virtudes
civicas prestigian, fuera de sus
ambitos, la tierra que les vio nacer» |
#172|. En Zaragoza habia de recibir
el grado de Doctor honoris causa de
manos del Rector de la Universidad,
concedido a peticion de la Facultad
de Filosofia y Letras |# 173|. Luego,
en Pamplona, hubo de asistir a la



solemne ceremonia de ereccion de la
nueva Universidad y a la recepcion
del titulo de Hijo Adoptivo de
Pamplona, otorgado el 5 de octubre
de 1960 |# 174|. Sin duda, tuvo que
vencer en esta ocasion su natural
repugnancia a participar en tan larga
cadena de festejos en su honor.

Armado de decision salio de Roma el
10 de octubre y paso6 unos dias en
Madrid. Llevaba afios de viajes
rapidos a Espafia, sin apenas
detenerse, y grande era el numero de
los miembros del Opus Dei que no le
conocian de vista. El lunes, 17 de
octubre, con el templo abarrotado,
celebrd misa en la Basilica de San
Miguel. Y no pudo menos de evocar,
conmovido, su primera misa al llegar
a Madrid en abril de 1927.

Las demostraciones de carifio que
por todas partes le prodigaban, era
algo a lo que no estaba
acostumbrado, algo incompatible con



su sentimiento de ocultarse y
desaparecer. En visperas de su
partida para Zaragoza escribia a los
del Consejo General:

Queridisimos: que Jesus me guarde a
esos hijos. Todo muy bien, pero con
muchas ganas de volver a mi rincon
|#175].

El 21 de octubre el Rector de la
Universidad de Zaragoza, en un
solemnisimo acto de investidura
académica, le confirio el grado de
Doctor honoris causa. Seguidamente,
el nuevo Doctor pronuncio un
discurso en el que no pudo menos de
remover memorias de su vida
universitaria en Zaragoza. El tema de
la disertacion era: Huellas de Aragon
en la Iglesia universal |# 176|. Por la
tarde, y durante el resto de su
estancia en la capital, una riada de
gente, amigos y viejos conocidos,
invadia el palacio arzobispal, donde
Mons. Casimiro Morcillo le habia



obligado a hospedarse. «Jovenes y
menos jovenes —refiere un testigo—
pugnaban por acercarse a nuestro
Padre y conseguir de él una
bendicion, una senal de la cruz en la
frente, un beso, una caricia, o
simplemente rozar su sotana» |#
177|. Recibia con agradecimiento el
homenaje que se hacia a su persona,
aunque hondamente sumido en otros
pensamientos, como si sus méritos le
fuesen cosa ajena. {Qué se hizo de
tanto honor? El anillo doctoral que
enaltecia su mano en la ceremonia
de investidura, al llegar el Fundador
a Roma paso a honrar las orejas de
un burrito de terracota expuesto en
una vitrina |# 178]|.

Su estancia en Zaragoza fue breve y
colmada de recuerdos: la insistente
jaculatoria Domina, ut sit!, recitada a
diario en el Pilar; la dolorosa primera
misa en la capilla de la Virgen; el
querido seminario de San Carlos y
las prolongadas vigilias en una de las



tribunas de la iglesia, a solas con el
Santisimo...; y el ansia con que
recorrio el palacio arzobispal hasta
dar con la capilla en que el Cardenal
Soldevila le confiri¢ la tonsura... |#
179|. Tanto gozo y tan largo padecer.

El 24 de octubre marcho6 a Pamplona.
Al dia siguiente, por las calles
engalanadas de la ciudad desfilaba
una larga comitiva de profesores del
Estudio General y de otras
Universidades espafiolas, de
autoridades civiles, locales y
regionales, camino de la catedral,
donde el Arzobispo, Mons. Delgado
celebro la Santa Misa, con asistencia
de un tercio del episcopado espaiiol.
Terminada la misa, en el salon gotico
de la catedral tuvo lugar la
ceremonia de ereccion, en la que el
Nuncio, Mons. Antoniutti, leyo el
decreto por el que el Estudio General
venia a ser Universidad Catdlica.
Luego de haber tomado la palabra el
Vicepresidente de la Diputacion Foral



y el Ministro de Justicia, en
representacion del Jefe del Estado, el
nuevo Gran Canciller de la
Universidad, pronuncié unas
palabras de agradecimiento |# 180].
Por la tarde tuvo lugar la entrega del
titulo de Hijo Adoptivo de Pamplona.
El Gran Canciller, en breves trazos,
explico el papel de la Universidad:

Queremos hacer de Navarra un foco
cultural de primer orden al servicio
de nuestra Madre la Iglesia.
Queremos que aqui se formen
hombres doctos con sentido cristiano
de la vida. Queremos que en este
ambiente, propicio para la reflexion
serena, se cultive la ciencia
enraizada en los mas solidos
principios y que su luz se proyecte
por todos los caminos del saber |#
181].

En la vision integral de lo que debe
ser la Universidad domina, sin duda,
la idea de servicio. La Universidad al



servicio del mundo: asi se titula el
discurso que habia pronunciado por
la mafiana, en el solemne acto
académico que tuvo lugar en el
Refectorio de la Catedral, hoy Museo
diocesano |# 182].

En sintesis, vela armonicamente
integrados ciencias y saberes, desde
la Teologia a las Ciencias humanas,
sociales, de la naturaleza y técnicas,
porque era finalidad de la nueva
Universidad "promover la
investigacion [...] establecer
ensefianzas especializadas [...],
contribuir a la elaboracién de una
sintesis de la cultura, que armonice
[...] 1a unidad de la verdad humana,
iluminada y vivificada por la fe
catdlica" |# 183 |. Fundo el Gran
Canciller esta Universidad con
auténtica inspiracion cristiana y, por
lo tanto, abierta a todos, sin
discriminacion; libre y autonoma. De
sus aulas y claustro saldrian



hombres y mujeres cabales, con gran
amor a la verdad:

La Universidad sabe —decia en 1974
— que la necesaria objetividad
cientifica rechaza justamente toda
neutralidad ideoldgica, toda
ambigliedad, todo conformismo, toda
cobardia: el amor a la verdad
compromete la vida y el trabajo
entero del cientifico, y sostiene su
temple de honradez ante posibles
situaciones incomodas |# 184].

¢Qué esperaba el Fundador de
aquella compleja empresa
universitaria? ¢Exito, prestigio,
eficacia? De la Universidad, al igual
que de toda obra corporativa,
esperaba frutos espirituales y
apostolicos. Mido la eficacia de esas
labores —afirmaba— por el grado de
santidad que alcanzan los que
trabajan en ellas |# 185].

El punto de mira del Padre en toda la
labor apostodlica era muy alto. Era de



naturaleza sobrenatural y
empalmaba con el mensaje recibido
el 2 de octubre de 1928: Dios nos
llama a santificarnos en medio del
mundo, por el ejercicio de nuestra
profesion. De perlas viene, pues, la
siguiente anécdota del Padre sobre la
Universidad de Navarra. En octubre
de 1960, un miembro de la Obra,
entonces Decano de la Facultad de
Medicina, le hablé de sus
preocupaciones universitarias. El
Padre le interrumpio para
preguntarle:

— Y tq, ¢a qué has venido a
Pamplona?

Le contesto:

— Para ayudar a levantar esta
Universidad.

El Padre, con la rapidez que le
caracterizaba, le dijo con energia y
levantando la voz:



— Hijo mio, has venido a hacerte
santo; silo logras, habra ganado todo
|# 186].

La Universidad iniciaba un tramo
importante de su andadura. Habia
cabos por atar. Asi lo decia, por
carta, el Arzobispo de Pamplona al
Cardenal Pizzardo, meses antes de la
ereccion de la Universidad: el
decreto de ereccion es «el requisito
previo para que, tras la oportuna
negociacion entre ambas potestades
—Ila eclesiastica y la civil—, puedan
ser conferidos en lo sucesivo por la
nueva Universidad los titulos
académicos, con plenitud de efectos
civiles» |# 187|. Esa oportuna
negociacion, que facil y
amigablemente hubiera podido
resolverse por un Decreto Ley, a
tenor del vigente Concordato, se
negociacion que duro afio y medio.
Se siguid una via distinta: la firma de
un convenio entre la Santa Sede y el



Estado Espafiol, que exigio superar
notables dificultades |# 188].

Los obstaculos procedian de muy
diversos sectores. En primer término
de politicos vinculados a la
Secretaria General del Movimiento,
que tenian una concepcion
autoritaria del Estado y estaban
cerrados a un sistema de libertad de
ensefianza universitaria. Similares
concepciones eran sustentadas por
catedraticos de universidad, que se
reclamaban a una cierta tradicion
liberal |# 189]. Luego, al tiempo de
elaborar una propuesta de
reconocimiento, se hizo correr la
noticia de que el Opus Dei habia
promovido la ereccion de la
Universidad de Navarra
prescindiendo de la consulta y
parecer de los Obispos espafioles |#
190|. Cuando lo cierto era, como bien
sabia el Nuncio, que se siguio desde
un principio la peticion, el consejo y
el dictamen de la Santa Sede.



Terminadas las negociaciones, en
abril de 1962, se procedid a la firma
del acuerdo y al mes siguiente se
ratifico por ambas partes: el Estado
espafiol y la Santa Sede. El decreto
del Ministerio de Educacion Nacional
por el que se reconocio la validez
civil de los titulos de la Universidad
de Navarra se publico el 8 de
septiembre de 1962.

En carta de meses atras el Fundador
felicitaba y agradecia al, por
entonces, pro Nuncio Apostolico,
Cardenal Antoniutti, la afectuosa
solicitud y el santo teson con que ha
sabido sacar adelante este asunto. Y
continuaba la carta: No puedo
olvidar las dificultades —algunas
incomprensiones— que el Sr.
Cardenal hubo de vencer; pero la
alegria del buen éxito las ha
compensado muy ampliamente |#
191].



El Fundador tuvo que emplearse a
fondo, con todo el santo teson que
dormia en su caracter. En pugna
contra una barrera de increible
terquedad y prejuicios, teniendo que
vencer viejos rencores politicos de
autoridades civiles y de la prensa de
un pais autoritario, el Fundador
desplego con energia razones de
justicia y sentido comun.
Ciertamente, no menciona detalles
en la carta a Antoniutti, pero si en la
carta a Pablo VI, fechada el 14 de
junio de 1964, cuando ya se habia
serenado el horizonte. He aqui como
resumio su intervencion en las
gestiones del Convenio:

Ante tal resistencia por parte del
Estado a extraer las consecuencias
legales (el reconocimiento civil) de
un acto solemne de la Iglesia (la
ereccion de la Universidad Catolica),
me fui a Espafia y protesté, primero a
Franco y luego, uno tras otro, a todos
los Ministros. Las dos unicas



conversaciones desagradablesy
tensas fueron las mantenidas con el
Ministro Solis, Secretario de la
Falange y Jefe de los Sindicatos, y,
sobre todo, con Castiella |# 192].

Otra dificultad provenia del sistema
de financiacion de la Universidad. La
Universidad carecia de patrimonio.
El numero de Facultades y Escuelas
crecia de afio en afio, y con ello el
presupuesto. La ayuda econdémica
que se recibid por parte de
instituciones locales y privadas
cubria apenas el 30% del
presupuesto. Y con objeto de obtener
fondos se cred la Asociacion de
Amigos de la Universidad de
Navarra, en 1962 |# 193|. Afio tras
afo hubo de hacer frente a sus
necesidades econémicas, sin recurrir
nunca a subvenciones procedentes
de la Iglesia ni de la Jerarquia
eclesiastica espafiola. Sefior Obispo
—Ile habia dicho el Fundador a Mons.
Delgado—: todos los bienes de la



didcesis, y todo lo que ustedes
pongan aqui, que sea para sus
sacerdotes. A nosotros no nos dé vd.
nunca nada: ni siquiera el estipendio
de una Misa |# 194].

* %k ok

Por aquellos afios, Mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, Delegado
Apostélico para el Africa Oriental y
Occidental Britanica, reflexionaba
sobre el futuro incierto del
continente africano. En medio siglo
se habia pasado bruscamente del
reparto colonial de Africa a una
descolonizacion precipitada. A ello
habian contribuido diversos factores;
y el mas importante, sin duda, el
cambio impuesto por la Segunda
Guerra mundial, afirmando
principios de libertad y democracia
en el tercer mundo. Se desarroll6 con
gran rapidez el nacionalismo,
fundandose partidos politicos
indigenas. La poblacion pidio



participar, a través de sus
representantes, en las tareas
legislativas y de gobierno. Se busco el
apoyo de las masas tribales; y, en
1960, mas de veinte Estados habian
conseguido una total independencia.

Mons. Mojaisky Perrelli, en medio de
esa efervescencia independentista,
no necesitaba esperar mucho para
darse cuenta de hacia donde
soplaban los vientos. Fuerzas largo
tiempo reprimidas por los regimenes
coloniales estallaban como un
huracan de violencia liberadora,
dejando tras si un vacio falto de
organizacion. Sobre el futuro del
Catolicismo en Africa meditaba el
Delegado Apostolico en Mombasa,
Kenia, a orillas del océano Indico. El
pais acababa de salir de la guerra del
Mau-Mau, bafiado en sangre, e
Inglaterra estaba preparando su
independencia. En las naciones
vecinas —y Kenia no iba a ser la
excepcion—, la historia se



desarrollaba vertiginosamente. E1
mundo politico y cultural procedia a
las reformas, y se anticipaba a los
proyectos. Esta carrera atropellada
se extendia, en algunas partes, a
instituciones religiosas, por ver
quién llegaba primero.

Mons. Mojaisky Perrelli echaba
cuentas mentalmente: «Hemos
perdido la carrera en la Federacion
Centro-Africana (las dos Rodhesias y
Nyasaland), donde ha sido
inaugurada una Universidad por la
Reina Madre de Gran Bretaria hace
pocos meses. Hemos perdido la
carrera en Uganda (el territorio mas
catolico de esta Delegacion
Apostolica), donde ya funciona el
Makerere College. No deseo perder el
ultimo round» |# 195|, se decia.

Tomo, pues, la pluma para dirigirse a
Mons. Escriva de Balaguer, a quien
habia conocido en Roma, y por quien



sentia la estima y veneracion debida
a un santo:

«Mombasa, 26 de oct. de 1957.
[ltmo. y Venerado Monsefior:

Quiero valerme de la "antigua
amistad" para pedirle una caridad
muy grande en favor de la Iglesia en
estas tierras. V.S. conoce las
necesidades y las promesas de las
Misiones de Africa. Hemos llegado a
un punto crucial: el numero de
cristianos, el aumento de
conversiones, el proximo traspaso al
"auto-gobierno", etc., hacen que se
esté jugando un partido de alcance
extraordinario para el futuro de
Africa.

Dentro de 20 afios quedara
establecido, quién sabe por cuanto
tiempo, si el catolicismo sera la
religion de la mayoria y de la mayor
influencia en estas tierras o —Dios



no lo quiera— quede... reducido a
una de las tantas sectas cristianas.

Es de suma importancia fundar luego
una Universidad Catolica: aunque
fuese solo una facultad, solo los
primeros cursos de una facultad.
Llegar antes que los otros es esencial

[...].

Entonces vea delante de Dios si me
puede proporcionar a la brevedad
posible elementos capacitados para
iniciar una facultad de Ingenieria
Civil a establecerse en Nairobi,
Kenya. Deberian ser de habla inglesa
y el Director posiblemente de Gran
Bretafia (Oxford o Cambridge).

Debo afiadir que la Propagacion de la
Fe nos ayudaria econdmicamente.

Le ruego me conteste luego
(positivamente) y vea si puede
mandar a alguien para estudiar el
proyecto in loco.



Cordialmente in Domino» |# 196].

¢Como negarse a una suplica tan
sacerdotal y catolica? El corazon del
Padre pulsaba al compas del Corazon
de Cristo. ¢Qué no haria por el bien
de las almas? Tampoco pudo rehusar
la peticion de Mons. Caggiano,
Obispo de Rosario, cuando invocd
«los clavos de Cristo». De modo que,
luego de verlo delante de Dios,
escribia a vuelta de correo:

Roma, 4 de noviembre, 1957
Cara Eccellenza,

ha llegado a mis manos su carta del
26 de octubre pasado, y quiero
contestarla inmediatamente.

No puede imaginar hasta qué punto
estamos ahora agobiados de trabajo
[...]; tampoco podemos disponer de
todo el personal que seria necesario
hasta que pasen unos afios mas.



Sin embargo —continua—, es tan
sacerdotal la llamada de Vuestra
Excelencia que es imposible decirle
que no. Por tanto, como Vuestra
Excelencia desea, a finales de enero
iran dos hijos mios ingenieros —uno
de lengua inglesa—, para que sobre
el terreno vean con Vuestra
Excelencia el modo mas rapido de
comenzar esa labor. Después, cuando
vuelvan a dar cuenta al Consejo
General, procuraremos poner en
obra con la mayor rapidez posible el
comienzo de esa Facultad de
Ingenieria, que ojala sea la base para
una Universidad completa.

La ayuda economica de Propaganda
Fide sera verdaderamente necesaria,
porque estamos sobrecargados de
obligaciones con tantas labores
apostolicas que simultaneamente ha
iniciado el Opus Dei en tan diversas
naciones.



No se olvide de encomendarnos al
Senor, Excelencia.

Un carifioso abrazo de su
affmo. a. in Domino
Josemescriva de B. |# 197].

En octubre de 1958, por encargo del
Padre, Pedro Casciaro visitaba Kenia
y se hacia cargo de la situacion |#
198 |. Por aquel entonces Inglaterra
preparaba la independencia de Kenia
mediante un gobierno multirracial y
de transicion. El Fundador accedio a
los deseos de la Santa Sede de fundar
una Universidad Catolica, siempre
que el gobierno diese garantias de
que se respetarian la propiedad y el
funcionamiento autonomo de ese
Centro docente. Al no poder obtener
dichas garantias era preciso
modificar el proyecto educativo. Pero
ni la Sagrada Congregacion, ni Mons.
Mojaisky Perrelli, ni el Arzobispo de
Nairobi, Mons. John Joseph



McCarthy, tenian planes sobre como
resolver el asunto, ya que el sistema
educativo vigente exigia la creacion
de centros especiales, con dos afios
de estudio, como puente entre la
ensefianza secundaria y el ingreso en
la Universidad; y esos centros no
existian en Kenia |# 199].

Fue el Padre —testimonia Pedro
Casciaro— quien sugirio la creacion
de un Instituto de Ensefianza
Superior y una residencia de
estudiantes. El Instituto Strathmore
College funcionaria de acuerdo con
la secularidad propia del Opus Dei,
habiendo de atenerse a cuatro
criterios generales: «1— el College
debia ser interracial; 2— deberia
estar abierto a los no catolicos y no
cristianos; 3— el College no debia
tener reconocimiento de escuela
misional; y 4— los alumnos debian
pagar, al menos, una cantidad
simbdlica, pues de lo contrario no



apreciarian las ensefianzas y
acabarian resentidos» |# 200].

Strathmore College se inauguro en
marzo de 1961. Nacia en plena etapa
de transicion politica. En efecto, las
elecciones legislativas de 1961 dieron
paso a la autonomia interna (1962), y
Kenia obtuvo su total independencia
en 1963. Las autoridades coloniales y
locales de esa época veian con
mucho escepticismo el futuro de un
College interracial, intertribal e
interconfesional. Era la primera
experiencia de ese género en el
Africa oriental y, francamente, nadie
pensaba que pudiera sobrevivir.
Pero, desde sus comienzos, fueron
admitidos africanos, blancos, e
indios; alumnos de todas las
religiones y de diferentes tribus. Sin
interferir para nada en la
organizacion politica del Estado
naciente, el Padre imprimié un
principio guia en aquella institucion:



no hay mas que una raza, la raza de
los hijos de Dios |# 201 ].

Coetaneamente, las mujeres de la
Obra, siguiendo las indicaciones del
Fundador, crearon Kianda College, la
primera escuela para secretarias que
existia en Kenia. Era una obra de
promocion social de la mujer
keniata, pues de esa escuela, que
admitia alumnas de cualquier
procedencia o condicion social, se
nutrian los organismos publicos y las
empresas privadas |# 202 |.

La convivencia, sin discriminaciones
ni prejuicios, a pesar de las
diferencias existentes entre los
grupos religiosos, étnicos y tribales,
fue un admirable acontecimiento. «Si
no se hubieran seguido tales
criterios, al alcanzar Kenia la
independencia, el College habria
desaparecido o habria sido
expropiado» |# 203 |, comenta Pedro
Casciaro.



kK 3k

En las obras de caracter corporativo,
la tarea no es una labor religiosa ni
una labor eclesiastica y oficialmente
catolica |# 204 |. De ahi la condicion
impuesta por el Fundador, de
acuerdo con el espiritu del Opus Dei,
antes de crearse Strathmore College:
no debia tener reconocimiento de
escuela misional. Y es que, al igual
que los miembros del Opus Dei no
somos religiosos —escribia el
Fundador—, tampoco somos
misioneros. Nuestra labor apostolica,
que realizamos con mision, es la
misma en el ultimo lugar de los que
llaman paises de mision, que en las
calles asfaltadas de Roma o de
Londres, de Paris o de Madrid, o de
Nueva York |# 205].

Pero, ¢como cumplir el laico esa
misiéon? ;Cémo?:

Vive tu vida ordinaria; trabaja donde
estas, procurando cumplir los



deberes de tu estado, acabar bien la
labor de tu profesion o de tu oficio,
creciéndote, mejorando cada
jornada. Sé leal, comprensivo con los
demas y exigente contigo mismo. Sé
mortificado y alegre. Ese sera tu
apostolado. Y, sin que td encuentres
motivos, por tu pobre miseria, los
que te rodean vendran a ti, y con una
conversacion natural, sencilla —a la
salida del trabajo, en una reunion de
familia, en el autobus, en un paseo,
en cualquier parte— charlaréis de
inquietudes que estan en el alma de
todos, aunque a veces algunos no
quieran darse cuenta: las irdan
entendiendo mas, cuando comiencen
a buscar de verdad a Dios |# 206 .

Es el trato diario con amigos y
compafieros de profesion, dando
testimonio cristiano con la palabray
con el ejemplo de vida, una auténtica
levadura apostolica. Aparentemente,
esta labor constante, humilde y



silenciosa, resulta lenta; pero, a la
larga, es eficacisima.

Un buen dia, el Fundador recibi6
carta de su amigo el P. Silvestre
Sancho, dominico, a la sazon Rector
de la Universidad de Santo Tomas, de
Manila, sugiriéndole que la Obra
comenzase ya en las Filipinas. Al
contestarle —en noviembre de 1956
—, le explica el Padre por qué no
podia acceder a su peticion:

Queridisimo P. Sancho: Recibi tu
carta, que agradeci de veras, y
hubiera sido para mi una gran
alegria contestarte afirmativamente.
Pero, hace un poco de tiempo, he
recibido de la Santa Sede la
indicacion de que nuestro Instituto
se haga cargo de un territorio
misional, y conviene esperar porque
no sé cuanta gente necesitaremos
llevar alli |# 207].

Efectivamente, meses antes Mons.
Samoré, Secretario de la Secretaria



de Estado, habia comunicado a Mons.
Escriva de Balaguer que Su Santidad
Pio XII deseaba confiar al Opus Dei
una de las Prelaturas nullius que
iban a erigirse en territorios de
mision. Mons. Samoré en persona
fue a visitar al Fundador y le mostro
un mapa del Peru en el que se habian
sefialado los territorios
correspondientes a las Prelaturas
que se erigian. Con mucha cortesia
pidio al Fundador que escogiese la
que le pareciese mds idénea para la
Obra. Pero éste declino el
ofrecimiento que se le hacia. Preferia
—Ile dijo— que otras instituciones
eligieran antes circunscripcion a su
gusto; el territorio que quedara lo
aceptaria el Opus Dei |# 208].

Esta vision, verdaderamente catolica,
habia prendido tempranamente en
su alma, encendiendo toda su vida.
Asi también queria que el deseo
apostolico se hiciese realidad y vida
en sus hijos. Y les explicaba el



proceso de esa operacion: empieza
por lo que tiene a su alcance, por el
quehacer ordinario de cada dia, y
poco a poco extiende en circulos
concéntricos su afdn de mies: en el
seno de la familia, en el lugar de
trabajo; en la sociedad civil, en la
catedra de cultura, en la asamblea
politica, entre todos sus
conciudadanos de cualquier
condicion social sean; llega hasta las
relaciones entre los pueblos, abarca
en su amor razas, continentes,
civilizaciones diversisimas |# 209].

Con estos cordiales sentimientos
felicitaba la Navidad de 1956 a sus
hijas e hijos. Pedia gracias
abundantes al divino Nifio para que
el nuevo aflo —con vuestra fidelidad,
que es felicidad— se colme de
vocaciones y de obras apostolicas, de
caridad, en todas las latitudes de la
tierra |# 210]. Sin embargo, en
medio del hervor apostolico de
tantos nuevos paises adonde ya se



habia extendido la Obra, el Padre se
sentia insatisfecho, viendo lo mucho
que quedaba por hacer. Su grandeza
de animo y su generosidad iban por
delante de sus posibilidades. Se
sentia insatisfecho porque no
alcanzaba a todo. Aquello era como
un mar sin orillas. De momento
habia de dejar los proyectos sobre
Bélgica para acudir al Brasil y al
Canada |# 211|. Y renunciar también
a las Filipinas, hasta que estuviera en
marcha la prelatura del Peru.

Por Constitucion Apostdlica, con
fecha 12 de abril de 1957, quedd
fundada una nueva Prelatura nullius,
encomendada al Opus Dei. La
formaban los territorios de las
provincias de Huarochiri y Yauyos,
segregados de la archidiocesis de
Lima. Su Prelado seria Mons. Ignacio
Orbegozo, del Opus Dei |# 212|.
Cinco afios mas tarde, por acuerdo
del Cardenal Landazuri, Arzobispo
de Lima, y del Prelado de Yauyos, se



pidio a la Santa Sede un cambio en
los limites de la circunscripcion
eclesiastica |# 213|. La Prelatura
llegb a tener poco mas de 15.000
kilometros cuadrados y una
poblacion que rondaba los 165.000
habitantes. Mons. Orbegozo describe
las condiciones y situacion en que se
hallaban sus territorios. Era una
comarca —dice— «sumamente pobre
y aislada, por carecer de carreteras.
Situada entre los tres mil y seis mil
metros sobre el mar y carente de
todo, con mas de noventa templos
semiderruidos y en abandono, ya
que habian pasado veinticinco afios
sin sacerdotes» |# 214].

Desde un principio cont6 el Prelado
con varios sacerdotes diocesanos,
adscritos a la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a quienes sus
respectivos Obispos habian dado
permiso para trasladarse a aquella
Prelatura. Pasaron meses
reconociendo el territorio, visitando



pueblos y aldeas miserables,
perdidas entre cerros o plantadas en
la puna. Se hicieron a cabalgar por
sendas de herradura, entre el cielo y
el abismo; tan estrechas que,
cualquier paso en falso, les llevaba al
borde del despefiadero.
Administraban los sacramentos:
bautismo, matrimonio, uncién de los
enfermos. Reparaban iglesias caidas.
Confesaban y celebraban misa. No
toda la poblacion entendia el
castellano, pues muchos hablaban
quechua, pero no era obstaculo para
predicar y consolar a aquellas
gentes. Los comienzos fueron
particularmente duros. El Padre
estaba pendiente de ellos, deseoso de
tener noticias. Ardia en deseos de
escribirles; pero, entre una cosay
otra, no hallaba la ocasion de hacerlo
con calma. Al fin envi6 desde Paris
unas lineas medidas y apasionadas:

Paris, 30 de enero, 1958



Queridisimos Ignacio y todos: que
Jesus me guarde a esos hijos de
Yauyos.

iCuanto deseo tenia de escribiros!
Pero ya os han ido comunicando
como, entre enfermedades y labor
inaplazable, resultaba casi imposible
llenar una cuartilla.

Estoy especialmente pendiente de
vosotros: os encomiendo, os hago
encomendar, 0os acompario y me
pongo orgulloso de vosotros.

No se me ocultan las dificultades de
esa tarea de roturacion: tratamos de
que, cuanto antes, vayan otros
hermanos vuestros hasta que seais
veinte y el Prelado. No se dejaran de
poner los medios y estoy seguro de
que superaremos todas las metas.

Sed hombres de oracidn, cumplidme
las Normas. Estad siempre alegresy

optimistas. Comed, dormid, atendeos
unos a otros, obedeciendo con



espiritu sobrenatural a vuestro
Prelado. Sed sinceros, vivid la
practica bendita de la correccion
fraterna. Y no olvidéis que este pobre
pecador, que es vuestro Padre, os
presenta cada dia al Sefior y a
Nuestra Madre Santisima Santa
Maria como las primicias del trabajo
misional, que ahora se continuara en
Nairobi y en Osaka. jUn mar de
Amor sin orillas!

Con toda el alma, os bendice y os
abraza y os quiere vuestro Padre

Mariano |# 215].

Uno de esos primeros sacerdotes, con
bastantes afios de brega apostolica
en el territorio de Yauyos, testimonia
que el Padre «se preocup0 tanto de
aquella parcela de la Iglesia, que
parecia no tuviese entre manos cosas
mas importantes» |# 216 |. Velaba
por ellos con su oracion, les ayudaba
con sus consejos, les abria camino
con sus iniciativas pastorales y les



cobijaba con su carifio y ternura de
Padre:

Siempre os tengo presentes en mi
oracion —les decia—, y deseo
ayudaros a vencer en las mil
pequeiias cosas heroicas, que nunca
nos faltan a los hijos de Dios en su
Obra |# 217]|.

En las noches que sufria insomnio, el
Padre volaba imaginativamente a su
lado. Caminaba con ellos, monte
arriba monte abajo, participando en
sus fatigas...

Que Jesus me guarde a esos hijos de
Yauyos —escribe al Prelado—.

Queridisimo Ignacio: tu carta por el 2
de octubre me dio tanta alegria. Yo os
sigo —os acompafio— siempre, en
vuestra labor sacerdotal, en vuestras
anécdotas que me dan envidia, en
vuestra aparente soledad. jCuanto
rezo por vosotros! [...].



A todos y a cada uno de esos hijos,
que me gustaria verles despacio y
charlar. Espero que el Sefior me dé
esa alegria cuanto antes: yo también
tengo corazon y pulmones para
Yauyos |# 218].

Su gran ilusidn era ver arraigada en
la dura tierra de los Andes la
esperanza de jovenes vocaciones,
que continuasen el dia de mafiana la
labor de los sacerdotes venidos de
Europa. Para ello era preciso un
seminario en la Prelatura, vivero de
futuros sacerdotes. Si se aplicaban
con diligencia a lograr ese objetivo,
al cabo de veinte afios tendrian las
primeras ordenaciones.

Cada vez que llega una carta tuya —
escribia a Mons. Orbegozo—, laleoy
la releo: porque me llena de alegria
saber de vosotros. ¢Van
acomodandose al ambiente esos hijos
que han llegado ultimamente?



Os encomiendo cada dia, y pido
especialmente por esos nifios que
estdis preparando: ya suerio con las
vocaciones sacerdotales, para la
Prelatura de Yauyos, salidas de entre
esos inditos. El trabajo quiza no sera
facil, pero veo que es acertadisimo vy,
al fin, fecundo para el porvenir
religioso de esas tierras.

¢Descansais lo necesario? Que no
dejen de dormir y de comer
normalmente: otra cosa no puede
producir bienes, ni espirituales.

Cumplidme las Normas y estad
siempre alegres, contentos: no os
sintais nunca solos, porque —
consummati in unum!— todos
estamos, con el corazdén y con
nuestras oraciones, en Yauyos |#
219].

Y asi fue, testimonia el Prelado,
porque, «recién cumplidos los
veinticinco anos, ese territorio tan
querido por el Fundador en su



corazon y oracion diaria, es un
territorio eclesiastico con
estructuracion envidiable. Cuenta
con su Seminario mayor y con veinte
sacerdotes indigenas. Y obras de
apostolado de primera calidad:
emisora, escuelas, granjas, escuela
normal, laboratorios y demads, con un
alto nivel cristiano entre los fieles» |
#220].

NOTAS:

1. Cfr. Carta 16-VI-1960, n. 1. Mons.
Juan Hervas Benet refiere que un
dia, contando a don Josemaria las
impresiones de su reciente viaje a
Cuba y a los Estados Unidos en enero
de 1945, comprobo que «la ilusion de
extender su labor a esos y a otros
muchos paises era una meta prevista
desde siempre, porque la Obra habia
nacido universal [...]. Por lo que me
decia, y, sobre todo, por como me lo
decia, comprendi que esta expansion



le quemaba por dentro desde hacia
mucho tiempo, porque en don
Josemaria el Opus Dei era como un
fuego de celo que le abrasaba» (Juan
Hervas Benet, en Testimonios..., ob.
cit., pp. 187-188).

2. Javier Echevarria, Sum. 2229.

3. Carta a Maria Elina Gainza Ortega,
en EF-561203-1. Hablando de la
expansion universal de la Obra, solia
decir el Fundador que se habia hecho
a Roma e da Roma (cfr. Alvaro del
Portillo, Sum. 632).

4. Carta 7-X-1950, n. 53.
5. AGP, P01 1975, p. 1554.
6. Carta 16-VI-1960, n. 5.
7. Ibidem.

8. Ibidem.

9. Ibidem, n. 6.



10. Ibidem, nn. 10 y 11.
11. Carta 14-I1X-1951, n. 2.
12. Ibidem, n. 3.

13. Del Padre refiere Mercedes
Morado Garcia que «muchas veces
nos repetia que debiamos ir deprisa,
al paso de Dios, y que para frenarnos
y actuar con prudencia ya estaba

él» (RHF, T-07902, p. 95). Cfr. Juan
Hervas, en Testimonios..., ob. cit., pp.
187-188.

14. Carta 16-VI-1960, n. 6.
15. Ibidem, n. 12.
16. Ibidem.

17. Un miembro de la Obra,
incorporado al Colegio Romano en
octubre de 1959, cuenta que, a los
pocos dias, el Padre invit6 a un grupo
de alumnos a ver algunos oratorios.
Al llegar a la Sacristia Mayor, se paro
un momento —refiere—y les dijo:



«0Os voy a enseriar el secreto del Opus
Dei, y nos mir¢ divertido observando
nuestra cara de extrafieza. A
continuacion abrio la puerta que da
al Oratorio del Consejo. Se arrodillé
ante el Sagrario y después leyo las
palabras que estan sobre la puerta
del fondo del Oratorio y sobre la
puerta del armario de los libros de
lectura, que son aquellas de los
Hechos: Erant omnes perseverantes
unanimiter in oratione, y nos habld
de que ése es el unico secreto del
Opus Dei: la Oracion. Que ésa era el
arma, el secreto de nuestra

eficacia» (Alfonso de Cardenas
Rosales, RHF, T-06503, p. 4).

18. Era frecuente que durante una
primera temporada, que a veces
duraba afios, quienes abrian brecha
en un pais no pasasen de ser tan solo
dos, tres o acaso cuatro miembros de
la Obra.

19. Carta 16-VI-1960, n. 18.



20. Ibidem, n. 13. Era, ciertamente, el
mejor bagaje espiritual que podian
llevar consigo. Sobre ello: una
anécdota de las estancias estivales
del Padre en Inglaterra. En 1962
estaba de tertulia con un grupo de
estudiantes de Manchester, y uno de
ellos le pidio, esperanzado, algo suyo
para conservarlo como recuerdo en
Greygarth Residence, la residencia de
Manchester.

— Es que no tenemos nada del Padre,
dijo como pretexto.

— Si tenéis: tenéis mi espiritu; y ahi
va todo. Es lo mejor que os puedo
dar, le contestd (AGP, P01 XI-1962, p.
76).

21. José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678, p. 15.

En este comportarse del Padre habia
tanta fe como generosidad. Cuando
en 1960 el Fundador invit6 a Olga
Marlin, una numeraria irlandesa, a



establecerse en Nairobi,
aconsejandole que lo pensase con
toda libertad y que pasado un tiempo
le comunicara si queria ir o no ir,
Olga quedd muy impresionada de la
fe del Padre. Eran pocas en Irlanda y
unas se iban a ir a Kenia y al Japon.
Comento con la directora la gran fe
del Padre en que vendrian otras
vocaciones a cubrir sus puestos. ¢Fe?,
le dijo la directora. jLa Fe del Padre
es la de enviar muchachas jovenes
como ta a comenzar el Opus Dei en
un nuevo continente! (Olga Marlin,
RHF, T-08425, p. 1).

22. Nota mecanografiada del
Fundador del Opus Dei, con
indicaciones para comenzar la labor
apostolica en varias ciudades de
Italia (I-1948), en RHF, D-15731.

23. Cfr., por ejemplo, Cartas a sus
hijos de Estados Unidos, en
EF-490706-2, y a Adolfo Rodriguez
Vidal, en Chile, en EF-500901-11; en



esta ultima dice: Pienso que —si has
de hacer algo, con libertad de
movimientos— necesitas el grupo de
chicos, para la fecha que dices, y la
administracion. Entonces si que
podriais hacer labor. Pero, para que
vayan las chicas, es indispensable: 1)
otra entrada en la casa, etc. (hasta
siete condiciones sefiala a la casa).

24. Mercedes Morado Garcia, RHF,
T-07902, p. 106. Mercedes Morado
trabajo en la Asesoria Regional de
Espafia de 1952 a 1956; y desde 1956
a 1973, en la Asesoria Central en
Roma. De los comienzos de las
mujeres de la Obra en algunos paises
refiere:

«Lo primero que puedo contar fue
cuando se marcho un grupo de
Numerarias para quedarse en
Alemania de modo estable: en el mes
de octubre de 1956. La Seccion de
varones ya llevaba alli afios, pero
nosotras no fuimos hasta que se



encontro una casa adecuada para
comenzar con una labor corporativa:
una residencia para estudiantes.

Al afio siguiente, se comenzo en
Marilia, una pequeria ciudad de
Brasil, y volvimos a vivir lo de
siempre: el grupo que iria a este pais
—de diversas nacionalidades, entre
ellas alguna portuguesa para que
tuviera resuelto el tema del idioma—
no hizo el viaje hasta que la casa no
estuvo preparada. Llegaron el 20 de
septiembre de 1957.

Cuando llegaron, la casa —asi se lo
he oido contar a Amparo Bollain, que
hacia cabeza del grupo que fue—
estaba limpia, la mesa preparada
para el desayuno y habia flores en
algunas habitaciones. Sefioras que ya
conocian la Obra por la labor de los
sacerdotes, les llevaron la comida y
la cena para el primer dia.

Sobre el comienzo en Uruguay —
Montevideo— podria contarse lo



mismo: las Numerarias que fueron se
encontraron la casa con lo
indispensable para no tener que
preocuparse los primeros dias.
También se empezo alli con una
Escuela de Hogar» (Ibidem).

En algun caso, el Fundador dispuso
las cosas de otro modo y,
excepcionalmente, la Seccion
Femenina fue a desarrollar una labor
propia; y quienes se ocuparon de la
administracion fueron poco después.
Cfr. Cartas a sus hijos de Argentina,
en EF-520211-1, y de Uruguay, en
EF-570502-4.

25. Carta a sus hijas de la Asesoria
Central, en EF-480205-1.

26. Carta, en EF-500305-1.

27. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500531-1.

28. Carta a sus hijos de Colombia, en
EF-520722-1.



29. Carta a Teodoro Ruiz Jusué,
Consiliario de Colombia, en
EF-520814-4. Cfr. también: Cartas a
Xavier de Ayala Delgado, Consiliario
de Portugal, en EF-540302-3 y
EF-540420-2, en parecidos términos.

30. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-510608-1.

31. Carta a Amadeo de Fuenmayor
Champin, en EF-520911-1.

32. Cfr. Camino, n. 470. El origen de
este punto de Camino lo cuenta José
Maria Gonzdalez Barredo que en
cierta ocasion acompafi¢ al Padre
para visitar a un amigo —Manuel
Valdés Ruiz— que habia caido
enfermo. Le explicaba el Padre la
labor apostdlica de la Obra y, no
pudiendo hablar, el enfermo tomo
un trozo de papel y escribio: «Pero...
¢y los medios?» (José Maria Gonzalez
Barredo, RHF, T-04202, p. 5).



33. Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6347.

34. Luis Sanchez-Moreno Lira, Sum.
6427. Cuando mandaba a hijos suyos
a otros paises, dice Juan Larrea, iban
solo con la bendicion y no llevaban
dinero alguno (Sum. 6025). En
aquellos afios de la década de los
cincuenta, en que el comienzo de la
expansion coincidio con los afios en
que solo tenia deudas, al llegar el
momento de la despedida de quienes
partian a tierras lejanas, el Fundador
les decia: Hijos mios, siento no poder
daros ayuda material, pero os doy lo
mejor que tengo, una Cruz, una
imagen de la Santisima Virgen y mi
bendicion de padre (César Ortiz-
Echagiie Rubio, PM, f. 988v). Las
cruces que se mencionan eran unas
pequenas cruces hechas con madera
de las vigas de la ermita de
Molinoviejo. Se guardaban en las
sedes de las Comisiones Regionales
en sefial de la unidad de cada Region



con la Cabeza de la Obra, pues el 24
de septiembre de 1947 se hizo en
Molinoviejo, por los miembros mas
antiguos en la Obra, el compromiso
de velar para que no se desfigurase
la unidad moral, espiritual y juridica
del Opus Dei.

35. Carta, en EF-500620-7.
36. Carta, en EF-640408-1.

37. Carta a José Luis Muzquiz de
Miguel, en EF-500313-3.

38. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500923-2.

39. Cfr. Cartas a sus hijas de México,
en EF-500620-7, EF-590901-8 y
EF-500923-6; y a sus hijos de
Inglaterra, en EF-500923-4.

40. Cfr. Carta a Pedro Casciaro
Ramirez, en EF-520714-1.

41. Carta, en EF-521117-1. Era el tono
afectuoso y familiar de muchas de



sus cartas, a los enfermos o a los que
sufrian: Supe, a su tiempo, que te
habian operado de apéndice y que,
gracias a Dios, todo fue bien. No nos
gastes mas bromas de ese género,
granuja. ¢ Te encuentras bien del
todo? (Carta a José Montafiés
Moreno, en EF-580420-1).

42. Cfr. Carta a todos sus hijos, en
EF-661220-1.

43. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500620-2.

44. Carta a sus hijas de Napoles, en
EF-531118-1.

45. Carta a Joaquin Madoz Montoya,
en EF-570502-2.

46. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-570720-1.

47. Carta a sus hijas de Irlanda, en
EF-610214-1. Pequenas
contradicciones les venian, pronto o



tarde, en todas partes. El consejo del
Padre en tales circunstancias solia
ser el que daba a sus hijos de Austria:
poned los medios espirituales y los
humanos, y esperad serenamente. Yo
también he pasado por ahi (Carta a
Juan Bautista Torello Barenys, en
EF-661020-1).

48. Carta 16-VI-1960, n. 25.

49. Carta a Héctor Raynal Garcia, en
EF-650323-4.

50. Carta a Richard Rieman, en
EF-500901-10; cfr. también Javier
Echevarria, Sum. 2227.

51. Carta 16-VI-1960, n. 24.
52. Carta, en EF-640314-1.
53. Carta 16-VI-1960, n. 19.

54. Carta a Odon Moles Villasefior, en
EF-570502-3. A sus hijos de Chile,
entre los que habia un grupo de
espafioles, les escribia: Debéis



procurar ser muy buenos esparfioles,
pero no hacer labor espafiolista, que
es cosa politica: estais ahi para ser
apostoles y enraizar la Obra (Carta,
en EF-520814-3).

55. También a mi me gustaria ir a
esas tierras —escribia a Dick Rieman
—, de las que tanto espero para la
gloria de Dios, pero si no hay un
motivo razonable —ya lo habra,
alguna vez—, no puedo hacer ese
viaje sin que se resienta la pobreza
(Carta, en EF-610703-1).

56. Carta a Juan Bautista Torelld
Barenys, en EF-640505-1.

57. Mons. Alvaro del Portillo explica
lo que el Fundador entendia con esa
palabra: «Muchas veces le he oido
hablar de la prehistoria de la labor
en un determinado pais. La
prehistoria consistia en que, mucho
antes de que se estableciera el
primer Centro de la Obra en las
distintas naciones, nuestro Padre,



con muchisima anticipacion —yo he
sido testigo—, habia fertilizado aquel
terreno con rezos y mortificaciones;
habia cruzado ciudades, rogado en
iglesias, tratado a la Jerarquia,
visitado tantos sagrarios y santuarios
marianos, para que, al cabo del
tiempo, sus hijas e hijos encontraran
roturado el terreno en aquel nuevo
pais. Roturado y sembrado, porque,
como solia decir, habia lanzado a
manos llenas por tantas y tantas
carreteras y caminos de esa nacion la
semilla de sus avemarias, de sus
cantos de amor humano que
convertia en oracion, de sus
jaculatorias, de su penitencia alegre
y confiada» (Alvaro del Portillo:
Instrumento de Dios, p. 36; en En
memoria de Mons. Josemaria Escriva
de Balaguer, Pamplona 1976). Cfr.
también: Alvaro del Portillo, Sum.
632.

58. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 638.



59. Carta, en EF-491125-3; cfr.
también Carta a sus hijos de
Portugal, desde Milan, en
EF-491125-4.

60. Cfr. Carta a Mons. Michael de
Faulhaber, en EF-500413-1.

61. Cfr. Carta a Alfonso Par Balcells,
en EF-520904-1; cfr. Rolf Thomas,
Sum. 7689.

Alfonso Par, que fue Consiliario de
Alemania, cuenta una anécdota que
ilustra la pobreza en que vivian, a
tono con las necesidades que
pasaban en Villa Tevere:

«Desde Alemania queriamos ayudar
a aliviar la carga econdmica de las
obras. Cada vez que iba a Roma,
desde Alemania, Fernando Inciarte
me daba algunos marcos.

Al llegar se los entregaba a Don
Alvaro con bastante vergiienza, ya



que se trataba de cantidades
ridiculas: 50 6 100 DM.

El Padre no dejaba de
agradecérnoslo. Alguna vez hizo
alguna referencia a nuestras
pequeiias aportaciones delante de los
otros del Colegio Romano. Yo estaba
muy avergonzado, pues hubiéramos
deseado poder ayudar de verdad,
pero entonces en Alemania
estdbamos empezando y lo que
podiamos era muy poco» (Alfonso
Par Balcells, RHF, T-04264, p. 72).

62. Carta a sus hijos de Alemania, en
EF-540601-14; cfr. también Carta a
Alfonso Par Balcells, en EF-540817-9.

63. Desde St. Gallen escribia: jCuanta
labor nos espera en Suiza! Vamos
sembrando de Avemarias todos estos
caminos, seguros de que comenzaran
estos hijos mios pronto su trabajo en
esta nacion tan estratégicamente
colocada, desde todos los puntos de
vista. También desde el apostdlico



(Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-550430-1).

64. Cfr. Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

65. AGP, Secciéon Expansion
Apostolica, Alemania, II/1.

66. Cfr. Carta a Alfonso Par Balcells,
en EF-550105-3.

67. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-550415-11.

68. Del Fundador: Tertulia con
universitarios en Roma, 19-111-1967
(AGP, P01 1967, p. 430). El tratado se
firmé en mayo pero no entré en
vigor hasta finales de julio.

69. AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Alemania II/1; y Alfonso
Par Balcells, RHF, T-04264. El diario
del Centro registra ese momento
historico: «Somos ahora la pequefia
semilla, el pequefio grano. Pero ya ha



aflorado el brote, ya somos
historia» (Diario de Althaus, Bonn,
30-XI-1955: AGP Sec. N, 3 leg.
0001-27).

70. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Viena, en
EF-551204-2.

71. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Viena, en
EF-551209-1; cfr. Joaquin Alonso
Pacheco, Sum. 4678.

«Por lo que en mas de una ocasion
me ha contado —testimonia el
Cardenal Franz Konig, Arzobispo que
fue de Viena— rezo¢ ante la imagen
milagrosa de Maria Potsch y alli se
imprimio en su memoria algo asi
como una inspiracion. Y de manera
totalmente espontanea invoco:
"Maria, Stella Orientis, ora pro
nobis"» (Franz Konig, Sum. 5254).

72. Cfr. AGP, P01 XII-1955, p. 17.



73. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-561020-5.

74. Cfr. Carmen Mouriz Garcia, RHF,
T-05437, p. 50.

75. Carta, desde St. Gallen, en
EF-580924-1.

76. Carta, desde St. Gallen, en
EF-580924-3.

77. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum. 837.
A Ars fue en peregrinacion en 1953,
1956, 1958, 1959, 1960.

78. Alvaro del Portillo, Sum. 630; y
Javier Echevarria, Sum. 2220; AGP,
P06, IV, p. 25.

79. Cfr. AGP, P01 1979, p. 943.
80. AGP, P01 1970, p. 20.

81. Viena es la unica capital —
comentaria— donde he visto un
monumento a la Trinidad Beatisima
(AGP, P01 1981, p. 823).



82. AGP, P04 1974, I1, p. 525.

83. Carta a Juan Antonio Galarraga
Ituarte, en EF-500220-2.

84. Carta a sus hijos de Inglaterra, en
EF-500124-3.

85. Cfr. Carta a sus hijas de
Inglaterra, en EF-520706-1. Cfr.
también Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, p. 3.

86. Carta a Juan Antonio Galarraga
Ituarte, en EF-540405-6.

87. Cfr. Diario de Netherhall House,
Londres, 4-5-VIII-1958: en AGP Sec. N,
3 leg. 0285-29. El mismo dia de su
llegada a Londres dijo, a quienes le
acompafaban, que seria conveniente
empezar a trabajar en la Universidad
de Oxford: cfr. Juan Antonio
Galarraga Ituarte, RHF, T-04382, p. 7.

88. Carta, desde Londres, en
EF-580800-3.



89. Cfr. Alvaro del Portillo, PR, p.
1506; y Javier Echevarria, Sum. 2782.

90. Meditacion, 2-XI-1958, citada por
Alvaro del Portillo en Sum. 1642.

91. Cfr. Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, p. 9.

92. Carta, desde Londres, en
EF-580813-1.

93. Habria que resefiar, sin embargo,
las excepciones. Una de ellas ocurrio
en la City de Londres a los dos o tres
dias de llegar. Iba andando por la
calle con traje de clergyman y nadie
se fijaba en €], hasta que un sujeto
con un raro turbante e indumentaria
de colores desvaidos se le quedo
mirando con curiosidad. jQué
mirara! Si va vestido mads raro que
nosotros, comento el Padre a los que
le acompaiiaban (cfr. Juan Antonio
Galarraga Ituarte, RHF, T-04382, p.
11).



94. AGP, P01 1982, p. 757.

95. Cfr. AGP, Seccion Expansion
Apostdlica, Irlanda, I1/2; y Alvaro del
Portillo, Sum. 850.

96. Carta a Teodoro Ruiz Jusué, desde
Londres, en EF-580904-3.

97. Cfr. Carta a Mons. Benjamin de
Arriba y Castro, desde Londres, en
EF-590809-1.

98. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Londres, en
EF-590814-1.

99. Carta a sus hijos de Espafia, desde
Londres, en EF-590825-2.

100. A don Leopoldo, en cuya
didcesis se iban a ordenar esos
clérigos del Opus Deli, correspondia
el conceder la dispensa de
intersticios, esto es, del tiempo
canonico que debe mediar entre la
recepcion del subdiaconado,



diaconado y presbiterado. Eran
veinticinco los que esperaban recibir
las 6rdenes mayores.

101. Don Leopoldo encargé al mismo
don Josemaria que comunicase a
Mons. Garcia Lahiguera que
quedaban dispensados los
intersticios. Cosa que hizo a la
mafana siguiente, por escrito. Cfr.
Carta a Mons. José Maria Garcia
Lahiguera, desde Santiago de
Compostela, en EF-610725-1.

102. Cuando el sucesor del Fundador
visitd otra vez las islas, en 1980, en
sus reuniones con miembros y
cooperadores del Opus Dej, les
mostraba la tarea que aun tenian por
delante. Todavia estaban, rompiendo
el cascaron del huevo, como los
polluelos al nacer. Estaban por
alcanzar las metas sefialadas
personalmente por el Fundador.

Y, en una de esas tertulias masivas
que dio, en el hall del University



College School —siguiendo las
huellas de su predecesor—, animaba
a cerca de un millar de personas a
proseguir lo que veinte afios antes
habia puesto en marcha Mons.
Escriva de Balaguer. Tal fue la
cantidad de trabajo que impulso en
vida.

103. AGP, P06, II, p. 225.

104. Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

105. Carta a Pedro Casciaro Ramirez,
en EF-530709-1.

106. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490728-1. Mientras el
Sefior te quiera mantener en la
tierra, morir, para ti, es una
cobardia. Vivir, vivir y padecer y
trabajar por Amor: esto es lo tuyo,
escribid el Fundador en Forja, n.
1037; y también: piensa que es una
comodidad morir pronto, porque
hemos de desear trabajar muchos



afios para Fly, por El, en servicio de
los demas (ibidem, n. 1039) .

107. Del Fundador: tertulia, 29-
XII-1970. Cfr. también: Alvaro del
Portillo, Instrumento de Dios, ob. cit.,
p- 40.

108. Carta, en EF-590324-1.

109. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
599. Continuo la expansion en el
siguiente decenio: Paraguay (1962),
Australia (1963), Filipinas (1964),
Nigeria y Bélgica (1965), Puerto Rico
(1969).

110. Carta 16-VI-1960, n. 1.

111. Refiere Mons. Alvaro del Portillo
que el Obispo de Rosario (Argentina),
futuro Cardenal Antonio Caggiano,
pidio en cierta ocasion al Padre que
enviase algunos miembros del Opus
Dei a su didcesis. «Se 1o pido por los
clavos de Cristo», le decia. Y el
Fundador le respondio: Es tan



sacerdotal la peticion de Su
Excelencia, que haré todo lo posible
por realizarla, aunque no tenemos ni
los medios ni las personas (Sum.
1180). Sobre los comienzos en
Bogotd, en 1951, y el ofrecimiento del
Arzobispo, Mons. Crisanto Luque
Sanchez: cfr. correspondencia con
Mons. Antonio Samoré, Nuncio en
Colombia: Carta al Fundador, 22-
V-1951, en AGP, Secciéon Expansion
Apostolica, Colombia I/1, 1; y
respuesta del Fundador al Nuncio, en
EF-510601-1. En 1952 esperaba el
Nuncio Apostolico de Venezuela,
Mons. Armando Lombardi, la llegada
de algunos miembros del Opus Dei a
Caracas (cfr. Carta al Fundador de
26-1-1952, en AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Venezuela I/1, 1).

No faltaron ocasiones en que, ante el
acuciante deseo de algun prelado, el
Fundador hubo de prometer el envio
de hijos suyos a diocesis de lejanos

paises. Asi sucedio con el Arzobispo-



Obispo de Marilia (Brasil), Mons.
Hugo Bressane de Araujo (cfr. Cartas,
en EF-560921-1, EF-561120-1,
EF-570211-1, etc.). Caso parecido fue
el del establecimiento en Montreal y
el deseo del Cardenal Paul Emile
Léger de que su diocesis fuese la
primera en acoger el Opus Dei en
Canada (cfr. José Luis Muzquiz de
Miguel, PM, f. 369v).

112. Cfr. Ernesto Julid Diaz, Sum.
4120.

113. Carta 16-VI-1960, n. 1.
114. Surco, n. 1.
115. Cfr. Teresa Acerbis, PR, p. 1932.

116. Cfr. AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Japon, I/1, 1. Mons. Paul
Yoshigoro Taguchi era, desde 1941,
Obispo de Osaka y Administrador
Apostolico de la Prefectura
Apostdlica de Shikoku; en 1969
recibio el titulo de Arzobispo; y fue



promovido a la purpura cardenalicia
en 1973.

117. El1 Fundador deseaba vivamente
que se hiciese realidad el deseo del
Obispo, pues llevaba casi treinta afios
dando vueltas al asunto de las
misiones. Misiones —habia escrito en
sus anotaciones de 1930—: no se
puede ser cristiano y que el corazon
no se vaya tras este apostolado [...]. Si
yo no supiera que Dios me quiere
para su Obra, desde ahora me
prepararia, aprendiendo el idioma,
etc. para ir misionero al Japon, en
cuanto me viera libre de mis
obligaciones familiares (Apuntes, n.
102, del 3-XI-1930).

También de entonces es esta otra
anotacion: El apostolado entre los
extranjeros ahora esta muy
descuidado. Cuando veo esos grupos
de chinos, que se encuentran en
todas las esquinas de Madrid,
vendiendo chucherias [...] jse me



parte el alma! (ibidem, n. 97, del 25-
X-1930).

Segun la mente del Fundador, los
fieles del Opus Dei que viven en
tierras de mision realizan su servicio
a la Iglesia y a las almas con su
trabajo profesional, como los demas
ciudadanos corrientes. No son, por
tanto, misioneros.

118. José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, p. 32; cfr. también
Alvaro del Portillo, Sum. 631.

119. Carta a José Luis Muzquiz de
Miguel, en EF-580300-3.

120. José Luis Muzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, p. 47. El primero de
mayo de 1958 cumplio José Luis
Muzquiz el deseo del Padre: besar la
tierra de los martires japoneses. Cosa
que hizo en la ciudad de Nagasaki
(cfr. ibidem, p. 647).



121. Cfr. Carta a José Luis Muzquiz
de Miguel, en EF-580500-1.

122. AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Japon I/1, 1.

123. Cfr. Carta a José Ramon
Madurga Lacalle, en EF-581100-3.

124. Cfr. Carta a José Ramon
Madurga Lacalle y Fernando Acaso
Gomez, en EF-590500-1.

125. Carta a sus hijos de Japdn, en
EF-591000-1.

126. Olga Marlin, RHF, T-08425, p. 1.

127. Ibidem. Cfr. también Teresa
Acerbis, PR, p. 1904.

Muy sobrenaturalmente, el
Fundador daba a entender a sus
hijos que el trabajo apostodlico que
estaban realizando lejos de su nacion
de origen era comun, y que recibian
ayuda desde Roma. Asi escribia, por
ejemplo, a los de la Region de



Alemania: Escribidme todos de largo,
porque me encanta leer detalles de
vuestro —de nuestro— trabajo (Carta
a Alfonso Par Balcells, en
EF-550105-3).

128. Cfr. José Luis Muzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, p. 81.

129. Cfr. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097. «Mons. Escriva
siempre estuvo animado de un
profundo espiritu misionero y se
mostraba solicito para que la Obra
pudiera llegar cuanto antes a paises
de mision» (Ernesto Julia Diaz, Sum.
4137).

130. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
633. Cfr. también Carta 16-VI-1960, n.
37.

131. Cfr. José Ramon Madurga
Lacalle, PM, f. 292; y Alvaro del
Portillo, Sum. 631.



132. Carta a sus hijas de Japon, en
EF-600700-2.

133. Javier Echevarria, PR, p. 613.

134. El Cardenal Manuel Gongalves
Cerejeira nacio en 1888. Fue
ordenado sacerdote el 1-IV-1911;
promovido a la sede de Lisboa el 18-
X1-1929, a los pocos meses de su
ordenacion episcopal. Creado
Cardenal en el consistorio del 16-
XII-1929. Murio el 2-VIII-1977.

En ese viaje a Portugal —febrero de
1945— acompafiaban al Fundador,
entre otros, don Alvaro del Portillo y
el Sr. Obispo de Tuy, como
recordamos.

135. En la carta comendaticia del 1-
I11-1946 en la que solicita del Santo
Padre la concesion del Decretum
Laudis al Opus Dej, el Cardenal hace
una elogiosisima semblanza del
Fundador: «D.D. Ioseph Maria
Escriva de Balaguer, vir est vere pius,



animarum zelo imbutus, doctus,
Superioribus plane subditus; illud
vero spiritu poenitentiae, docilitate,
apostolatus desiderio, castimonia
atque eximia membrorum cultura
excellens, optimum ac nostris
temporibus medium demonstratur
aptissimum societatem civilem
penetrandi eamque ad veram vitam
cristianam reducendi» (Fotocopia en
AGP, Seccion Expansion Apostolica,
Portugal 1/2, 1); y afiade: «apud
Universitatem Conibricensem
centrum actionis constituit, quod pro
mea quoque Diocesi universaque
Lusitania ardenter exopto».

136. Cfr. Carta a Xavier de Ayala
Delgado, en EF-501028-6; y antes,
EF-500313-2.

137. Carta a Xavier de Ayala Delgado,
en EF-520715-1.

138. Carta del Cardenal Manuel
Goncalves Cerejeira a don Xavier de
Ayala Delgado, del 21 de diciembre



de 1954. (El original: en AGP, Seccion
Expansion Apostolica, Portugal 1/2,
2).

139. Carta a Xavier de Ayala Delgado,
en EF-550106-1.

140. Ibidem.

141. En Carta al Consiliario de
Portugal, Xavier de Ayala Delgado, en
EF-551107-1, le decia que volviese a
visitar al Nuncio, para que
interviniera.

142. Cfr. Carta a Xavier de Ayala
Delgado, en EF-560418-6.

143. Cfr. Relacién del Rev. Alvaro del
Portillo, del 31 de octubre de 1957; en
EF-571104t-3.

144. Carta del Cardenal Manuel
Gongcalves Cerejeira, del 16-1X-1957,
original en AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Portugal 1/2, 3.



145. Ibidem. En la Relacion de don
Alvaro del Portillo del 31 de octubre
de 1957, testigo unico y de excepcion
en este caso, se da cuenta detallada
de las afirmaciones y conceptos
doctrinales y practicos, tal como los
presenta el Cardenal con referencia a
los hechos que enumera.

146. Carta, en EF-570930-1.

147. Cfr. Carta a Mons. Valerio Valeri,
en EF-570930-2.

148. Carta, en EF-571021-1. La carta
del Cardenal Manuel Gongalves
Cerejeira del 6 de octubre de 1957:
original en AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Portugal 1/2, 5.

149. Cfr. Copia de la carta del
Secretario de la Sagrada
Congregacion de Religiosos, P.
Arcadio Maria Larraona Saralegui, al
Nuncio de Portugal, Mons. Fernando
Cento, del 13 de noviembre de 1957,



en: AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Portugal 1/2, 6.

El Cardenal Cerejeira volvio a
escribir al Fundador el 2 de enero de
1958, insistiendo una vez mas sobre
su version de los hechos. A lo que
respondia el Fundador en carta del
12 de febrero, limitandose a
recordarle que eran hechos pasados,
y que mediaba una decision de la
Santa Sede, reafirmandole una vez
mas su estima y afecto. Cfr. Carta, en
EF-580212-1.

150. Relacion del Rev. Javier
Echevarria, fechada el 6-XII-1972:
original en AGP, Seccion Expansion
Apostdlica, Portugal, I/2, 8.

151. Carta 31-V-1954, n. 32; y también
Conversaciones, 27.

152. Rolf Thomas, Sum. 7686. Existen
otras muchas labores sociales, fruto
del trabajo personal de los miembros
del Opus Dei, juntamente con otros



ciudadanos, catolicos o no, a las que
no cabe calificar de corporativas, ya
que el Opus Dei, en cuanto tal, no
asume la responsabilidad de su
direccion espiritual.

153. Cfr. Carta 15-VIII-1953, n. 22; y
también Conversaciones, 18.

154. AGP, P01 1967, p. 17; cfr.
también Conversaciones, 31.

155. Conversaciones, 82. Dentro del
campo de la educacion, en octubre
de 1951 abria sus puertas el instituto
Gaztelueta (Bilbao), que hacia
realidad otro proyecto del Fundador,
por lo que se refiere a la educacion
cristiana. Este colegio de segunda
ensefianza, venia a ser, en lo que a la
formacion de padres y profesores de
los alumnos se refiere, un centro de
cooperacion de educadores y
alumnos, en un ambiente familiar,
por la practica de las virtudes
humanas, tales como sinceridad,
lealtad, compafierismo y alegria.



156. No pudiendo utilizar legalmente
el nombre de Universidad, porque la
ley de Ordenacion Universitaria,
entonces vigente, no permitia el
establecimiento de universidades de
naturaleza civil no estatal, se
denomino Estudio General, que era
otro de los nombres que se daba en
la Edad Media a las instituciones de
enseflanza universitaria.

157. Enrique Delgado Gomez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 122.

158. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 18. El primer Rector del
Estudio General fue Ismael Sanchez
Bella, hasta febrero de 1960; le
sustituyo en el puesto el profesor
José Maria Albareda Herrera; y a
éste, en junio de 1966, el profesor
Francisco Ponz. Cfr. Cartas a José
Maria Albareda Herrera, en
EF-591205-1, y a Ismael Sanchez
Bella, en EF-591205-2.

159. Mario Lantini, PR, p. 599.



160. El presupuesto para ese afio
académico era la cantidad de 238.700
pesetas. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
617.

161. Cfr. Alvaro del Portillo, Sum.
617; Ismael Sanchez Bella, RHF,
T-06305, p. 17; Amadeo de
Fuenmayor Champin, RHF, T-02769,

p. 8.

162. Los dos primeros afios eran
comunes a todas las licenciaturas de
Filosofia y Letras.

163. E1 IESE funcionaba en Barcelona
y seria agregado posteriormente a la
Universidad de Navarra.

164. El Fundador tenia en su mente
el crear un Instituto de Derecho
Candnico, que contribuiria de modo
eficaz al desarrollo de la
investigacion en esa materia, y a la
formaciéon de numerosos sacerdotes
del clero espafiol asi como de los
laicos. Segun explica don Alvaro del



Portillo en carta del 8 de mayo de
1958 la idea del Fundador, por
entonces, era la siguiente:

«1) No erigir una Facultad de
Derecho Canénico, sino un Instituto
Canonico, dentro de la Escuela de
Derecho ya existente: después
creariamos otros Institutos —de
Filosofia escolastica, de Sagrada
Teologia, de Historia eclesiastica, etc.
—, dentro de las Escuelas respectivas
del Estudio General. Asi se da la
posibilidad de una formacion
catolica completa a los alumnos del
Estudio General que, de este modo,
llegaria a ser una eficacisima
Universidad Catolica, abierta
también al clero;

2) Naturalmente, los Institutos se
crearian poco a poco, con calma. Solo
el de Derecho Candnico empezaria a
funcionar enseguida;

3) De momento, pediriamos no la
ereccion, sino la agregacion de este



Instituto Canodnico a un Ateneo
Pontificio» (original en AGP, Seccion
Expansion Apostolica, Universidad
de Navarra, I/1, 9).

El decreto de Agregacion del Instituto
de Derecho Canonico a la
Universidad del Laterano va firmado
por el Cardenal Pizzardo, Prefecto de
la Sagrada Congregacion de
Seminarios y Universidades, y lleva
fecha del 12 de junio de 1959
(original en AGP, Seccion Expansion
Apostdlica, Universidad de Navarra,
I/1, 14, 2°).

A partir de 1960, es decir, después de
la ereccion de la Universidad, se
establecen otros muchos Centros y
ensefianzas. Entre ellos: el Instituto
de Artes Liberales (1960), Escuela
Técnica Superior de Ingenieros
Industriales (1962); Escuela de
Asistentes Sociales (1963); Instituto
de Filosofia (1964); Escuela Superior
de Arquitectura (1964); Ciencias



Bioldgicas (1964); Facultad de
Farmacia (1964), Ciencias Fisicas
(1965); Instituto Internacional de
Ciencias de la Educacién (1965);
Instituto Teoldgico (1967); Escuela de
Ingenieria Técnica Industrial (1969);
Facultad de Teologia (1969), etc. Cfr.
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, pp. 49-50.

165. Carta a Mons. Benjamin de
Arriba y Castro, desde Londres, en
EF-590809-1.

Las respuestas no se hicieron
aguardar. Todas ellas expresan
gratitud por este servicio a la Iglesia:
«Todas estas nuevas obras del Opus
Dei muestran una vitalidad
magnifica y son un servicio de altos
vuelos a la Iglesia, que
necesariamente deben alegrar a
quienes amen a la Iglesia por encima
de sus pequerios intereses. Hoy
mismo le pondré unas letras al
Cardenal Pizzardo expresandole mi



satisfaccion» (del Cardenal de Sevilla,
José Maria Bueno Monreal, al
Fundador, 12-VIII-1959; original en
AGP, Seccion Expansion Apostolica,
Universidad de Navarra, I/6, 33).

«S1ya estaba reconocido a la gran
labor que hace entre nosotros el
Opus Deli [...] este paso de gigante me
saca de mi admiracion silenciosa
para darle sinceras gracias por la
predileccion que ha tenido con esta
Didcesis en esa eficaz labor que
realiza desde ahi haciéndonos
participantes de los frutos de su
apostolado» (del Arzobispo de
Pamplona, Mons. Enrique Delgado
Gomez, 28-VII-1959; ibidem).

166. Cfr. carta de Mons. Pedro
Cantero Cuadrado, Obispo de Huelva,
al Fundador: fechada el 17-VIII-1959;
cfr. ibidem.

167. El articulo 31 del Concordato
establece que: «La Santa Iglesia
podra libremente ejercer el derecho



que le compete, segun el can. 1375
del Cédigo de Derecho Canonico, de
organizar y dirigir escuelas publicas
de cualquier orden y grado, incluso
para seglares» (A.A.S., XXXV (1953),
p. 648).

168. Sobre la intervencién del
Cardenal Domenico Tardini: cfr.
Carta a Mons. José Maria Bueno
Monreal, Cardenal de Sevilla, en
EF-610317-1, en la que le dice el
Fundador: me manifesto el Card.
Tardini la voluntad de la Iglesia de
erigir el Estudio General de Navarra
en Universidad.

Sobre el caracter secular de la nueva
Universidad dice Mons. Javier
Echevarria: «Por otra parte, la
secularidad del espiritu de esa
institucion quedaba afirmada en las
facultades civiles y en el alto nivel de
sus exigencias académicas y de la
investigacion cientifica que
desarrollaban» (Sum. 2202).



169. Cfr. Carta a Mons. Giuseppe
Pizzardo, en EF-600403-2. Apoyaban
esta peticion tres importantes cartas,
dirigidas a la Santa Sede. Enrique
Delgado Gomez, Arzobispo de
Pamplona, envid el 25-IV-1960 una
carta al Cardenal Giuseppe Pizzardo.
Entre las razones que aconseja la
pronta ereccion del Estudio General
en Universidad menciona: «la
madurez lograda»; «la oportunidad
misma de la ereccion: [...]
dificilmente podran darse en Espafa
unas circunstancias mas favorables
para llevar a cabo las necesarias
negociaciones con la potestad civil»;
«la garantia del prestigio cientifico de
los Profesores, de la pureza doctrinal
de las ensefianzas y de la
continuidad a través del tiempo de
toda la labor» (ibidem; copia en AGP,
Seccion Expansion Apostdlica,
Universidad de Navarra, I/3, 13).

Cfr. también cartas de Miguel Javier
Urmeneta Ajarnaute, Alcalde de



Pamplona, al Nuncio, Mons.
Ildebrando Antoniutti, fechada el 25-
IV-1960 (ibidem, I/3, 15); y de Miguel
Gortari Errea, Vicepresidente de la
Diputacion Foral, del 9-V-1960
(ibidem, I/3, 14).

170. El decreto de la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades venia dado por el
Prefecto, Cardenal Pizzardo el 6 de
agosto, fiesta de la Transfiguracion
del Sefior (A.A.S., LII (1960), pp.
988-990). El original del Decreto de la
misma Congregacion, nombrando
Gran Canciller de la Universidad de
Navarra a Mons. Josemaria Escriva
de Balaguer, dado también por el
Prefecto, Cardenal Pizzardo, esta
archivado en RHF, D-15102.

171. Llevaba la iglesia una
comunidad de P.P. Redentoristas que
informaron al Nuncio, Mons.
[ldebrando Antoniutti, que no podian
seguir encargandose de la Basilica; y



el Nuncio no cej6 hasta que
sacerdotes del Opus Dei se hicieron
cargo de ella. Cfr. César Ortiz-
Echagiie Rubio, Sum. 6852; Carta a
Mons. Ildebrando Antoniutti, en
EF-591031-1.

172. El original del nombramiento en
RHF, D-11781. La instancia la elevo el
Presidente de la Institucion Fernando
el Catdlico, el 5 de abril de 1960. Cfr.
también Carta a Antonio Zubiri
Vidal, en EF-600531-1 .

173. La peticion de la Facultad de
Filosofia y Letras fue favorablemente
informada por el Rectorado; y el
nombramiento, autorizado por el
Director General de Ensefianza
Universitaria, el 21 de abril de 1960.
La Orden del Ministerio de
Educacion Nacional: en Boletin
Oficial del Estado, n°® 128 (28-V-1960).
El original: titulo de Doctor honoris
causa por la Facultad de Filosofia y
Letras, en RHF, D-05206. Cfr. también



Carta a Juan Cabrera Felipe, desde
Londres, en EF-600717-1.

174. El titulo se concedio por el
Ayuntamiento en sesion celebrada el
5 de octubre de 1960, «como muestra
de cordial admiracion y gratitud»,
por la fundacion del Estudio General
de Navarra. Original en RHF,
D-11716. Cfr. Carta a Miguel Gortari
Errea, desde Madrid, en EF-601019-2.

175. Carta, desde Madrid, en
EF-601019-1.

176. Cfr. Universidad, 3-4 (1960),
Secretaria de Publicaciones,
Universidad de Zaragoza.

177. Alejandro Cantero Farifia, RHF,
T-06308, p. 56; cfr. también Carta a
Mons. Casimiro Morcillo Gonzalez,
desde Paris, en EF-601030-3; y
Florencio Sanchez Bella, RHF,
T-08250, p. 2.



178. Cfr. Maria del Carmen Sanchez
Merino, RHF, T-05132, p. 115;y
Blanca Fontan Suanzes, Sum. 6949.

179. Cfr. Javier Echevarria, Sum.
1898.

180. Uno de los Obispos que
asistieron a la ceremonia refiere una
pequefia anécdota: «todavia
recuerdo —me parece que lo estoy
viendo— el gesto personal y
expresivo de D. Josemaria, cuando,
caminando en la presidencia del
espléndido cortejo del profesorado
de la Universidad, me acerqué a él
para manifestarle mi satisfaccion y
mi alegria; se llevo las manos a la
cabeza y me dijo en voz baja: jSefior
Obispo, jqué verglienza!; jqué
vergienza para mi!» (Santos Moro
Briz, en Testimonios..., ob. cit., pp.
253-254).

181. Discurso, 25-X-1960. Pamplona.
Nuestro Tiempo, n. 78, 1960. Sobre
las ideas del Fundador en el campo



de la Ciencia y la Educacion:
Francisco Ponz Piedrafita: La
educacion y el quehacer educativo
en las ensefianzas de Monsefior
Josemaria Escriva de Balaguer, en En
memoria de..., ob. cit.

182. Afios mas tarde, profundizando
en esta idea, dijo: Es necesario que la
Universidad forme a los estudiantes
en una mentalidad de servicio:
servicio a la sociedad promoviendo
el bien comun con su trabajo
profesional y con su actuacion civica
(Conversaciones, 74). Y en otra
ocasion, expuso: salvaran este
mundo nuestro no los que pretenden
narcotizar la vida del espiritu,
reduciendo todo a cuestiones
economicas o de bienestar material,
sino los que tienen fe en Dios y en el
destino eterno del hombre (Discurso
9-V-1974, Pamplona; en Josemaria
Escriva de Balaguer y la Universidad,
Universidad de Navarra, 1993, p.
108).



183. Estudio General de Navarra.
Memoria y Presupuesto anual
1959/60, pp. 5-6. Archivo Universidad
de Navarra. Cfr. Discurso 7-X-1972,
Pamplona, en Josemaria Escriva de
Balaguer y..., ob. cit., p. 98. Cfr.
también Es Cristo que pasa, 10.

184. Discurso 9-V-1974, Pamplona; en
Josemaria Escriva de Balaguer..., ob.
cit., p. 106. Toda obra, toda empresa,
todo trabajo o tarea, segun el criterio
del Fundador, debia ser sal, doctrina
y levadura apostolica; todo menos
algo neutro e insipido. En 1963
escribia al Consiliario de Espaiia:

Acaban de entregarme el primer
numero de la revista que hacen esas
hijas: 1o he cogido con ilusion, por
muchas razones, y me ha gustado la
presentacion, los grabados o fotos o
como se diga, pero te escribo
enseguida para que les digas de mi
parte que me ha dado la impresion
de un plato muy vistoso, pero sin sal:



podia estar hecha esa publicacion
por un grupo de paganas. ({No se
pueden decir, con gracia femenina,
algunas cosas —noticias,
comentarios: jdoctrina!— que se lean
con gusto y den en el alma? (Carta a
Florencio Sanchez Bella, en
EF-630927-1). Se trataba de una
revista en la que trabajaban por su
cuenta algunas mujeres de la Obra.

185. Carta 31-V-1954, n. 34. «El Padre
—testimonia Ismael Sanchez Bella—,
siempre que se referia a la labor que
haciamos en la Universidad de
Navarra, insistia en su caracter
apostolico: ¢Universidad Catolica?,
decia. jApostolical» (Ismael Sanchez
Bella, RHF, T-06305, p. 19). No queria
el Fundador, de ningun modo, una
ensefianza neutra (cfr. Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5905).

186. Cfr. Eduardo Ortiz de Landazuri
y Fernandez de Heredia, RHF,
T-00171, pp. 1-2. Cfr. también, Javier



Echevarria, Sum. 2203; Alvaro del
Portillo, Sum. 708.

187. Carta de Mons. Enrique Delgado
Gomez, 25-IV-1960; cfr. AGP, Seccién
Expansion Apostolica, Universidad
de Navarra, I/3, 13.

188. Tras el envio de una nota (19-
X1-1960) por la Nunciatura, el
Ministerio de Educacion Nacional
constituyd una comision para el
reconocimiento de los titulos de la
Universidad. No se recibio ninguna
facilidad por parte del gobierno. En
mayo de 1961 terminaron el proyecto
de convenio, que fue sometido
sucesivamente para su examen por
los Rectores de las Universidades
espafiolas y el Consejo de Estado.
Terminadas las negociaciones el 5 de
abril de 1962 se publicd el acuerdo
en el Boletin Oficial de las Cortes
Espariolas (13-IV-1962) para que los
Procuradores formulasen
observaciones respecto al texto. La



Comision de Asuntos Extranjeros de
las Cortes dio parecer favorable. El
Jefe del Estado firmo el instrumento
de ratificacion (10-V-1962) y el
intercambio de ratificaciones tuvo
lugar en el Vaticano (19-V-1962). El
texto se publico en el Boletin Oficial
del Estado (20-VII-1962). Y el 8-
IX-1962 el Ministerio de Educacion
Nacional dio un decreto aplicando el
acuerdo sobre la validez de los
titulos. Cfr. Amadeo de Fuenmayor
Champin, El Convenio entre la Santa
Sede y Espafia sobre Universidades
de estudios civiles, Pamplona, 1966,
pp. 70-73.

189. A modo de ejemplo, se puede
citar el dictamen elaborado por la
Comision del Ministerio de
Educacion Nacional, que estudio el
proyecto del Convenio de abril de
1962. Alli se sefiala que no se opto
por un "sistema de completa libertad
universitaria, igual para todas.
Introducir esto en nuestra legislacion



supondria un cambio radical en los
principios del derecho académico
espafiol, cuyas ultimas consecuencias
son imprevisibles" (Propuesta de la
Comision Ministerial (Ministerio de
Educacion Nacional) sobre el
reconocimiento de los estudios
realizados en la Universidad de
Navarra, 21-V-1961, Archivo
Histérico, Universidad de Navarra).

190. Cfr. Cartas a Mons. José Maria
Bueno Monreal, en EF-601123-1y
EF-610317-1; y a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, en EF-611013-1.

191. Carta, en EF-620407-1.

192. Carta, en EF-640614-1. Como
dice el Fundador, en esta carta a
Pablo VI, en el Convenio se habian
impuesto clausulas y condiciones
mas rigurosas que las existentes en
las Universidades civiles. Entre
dichas condiciones estaba la de que
el 75 % de los profesores de la
Universidad de Navarra fuesen



catedraticos de las Universidades del
Estado (cfr. ibidem; y también:
Alvaro del Portillo, PR, p. 781; César
Ortiz-Echague Rubio, Sum. 6844).

193. Cfr. Memorias de la Universidad
de Navarra. En el afio académico
1964-1965 la Universidad tenia 3.374
alumnos; y 12.420 alumnos en el
curso 1992-93.

194. Enrique Delgado GOmez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 132.

A Mons. Abilio del Campo y de la
Barcena, Obispo de Calahorra, que
sugirio que las diocesis
contribuyeran econémicamente al
sostenimiento de la Universidad si
contaban con alumnos que hiciesen
sus estudios en las Facultades de
Teologia y Derecho Canonico, le
contestaba: he de manifestar que
agradezco muchisimo tu estupenda
voluntad, pero es criterio
constitucional del Consejo el de no
recabar nunca esa ayuda de las



didcesis: lo unico que la Universidad
y yo mismo deseamos de los Revmos.
Ordinarios es que recen y hagan
rezar por los frutos culturales y
apostolicos de los Centros de estudios
eclesiasticos de la Universidad de
Navarra (Carta, desde Madrid, en
EF-721020-1).

195. Carta de Mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, 6-X-1957: original
en AGP, Seccion Expansion
Apostolica, Kenya, I/1, 1.

196. Ibidem.

197. Carta a Mons. Gastone Mojaisky
Perrelli, en EF-571104-1.

198. Cfr. Carta a sus hijos de México,
en EF-581017-1.

199. Cfr. Carta a Mons. John Joseph
McCarthy, en EF-591022-1. Mons.
McCarthy habia sido consagrado en
1946, y promovido a la sede
arzobispal de Nairobi en 1953.



200. Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345. Sobre lo de contribuir con una
cantidad simbdlica, cfr. capitulo XXI,
6: El carisma fundacional.

201. Javier Echevarria, Sum. 2224.
Cfr. también Conversaciones, 71. En
aquellos afios oscilo mucho la
poblacion, que al tiempo de la
independencia se componia de
50.000 europeos, unos 200.000
asiaticos y mas de 9 millones de
africanos.

Sorfiaba el Padre con los primeros
hombres y mujeres kenianos en el
Opus Dei, que serian instrumento
para el desarrollo eficaz de nuestro
trabajo apostélico en Africa (Carta a
Pedro Casciaro Ramirez, en
EF-620203-1). Y, apenas habian
puesto sus hijas los pies en Kenia, ya
estaba el Fundador preguntandoles:
¢Cuando vendra la primera? (Carta a
sus hijas de Kenia, en EF-620430-1).



202. Cfr. Teresa Acerbis, Sum. 4986;
Carmen Ramos Garcia, Sum. 7370;
Blanca Fontan Suanzes, PM, f. 1082v.
También Kianda se regia por el
mismo espiritu cristiano que
Strathmore.

203. Pedro Casciaro Ramirez, Sum.
6345.

«Poco tiempo después —refiere
Mons. Javier Echevarria— se
comenzd el trabajo en Nigeria, con
las mismas directrices y las mismas
intenciones: llegar y servir a todos
sin discriminacion. Con rasgos
diferentes, se repitieron las muestras
de estima y agradecimiento por el
trabajo de los miembros del Opus
Dei. Habia estallado la rebelion de
Biafra. Aunque el Siervo de Dios
aceptaba lo que el Sefior dispusiese
con respecto a la vida de sus hijos,
l6gicamente sentia la preocupacion
de lo que pudiera ocurrirles, y rezo
mucho e hizo rezar. Recibi6 una



carta de sus hijos, cuando ya habian
sido expulsados del pais los
miembros de todas las instituciones
catolicas. Referian que las
autoridades del Gobierno les habian
tratado con muchisimo respeto y
afecto, considerandoles como
ciudadanos del pais, porque habian
visto que no habian practicado
ninguna discriminacion de tipo
racial, de tipo religioso, o de tipo
tribal. Afladian que seguian
trabajando cada uno en su puesto,
sin haber sufrido la mas minima
molestia» (Sum. 2225).

204. Carta 12-XII-1952, n. 30.
205. Carta 19-111-1954, n. 35.
206. Amigos de Dios, n. 273.
207. Carta, en EF-561108-1.

208. A finales de 1956, antes de
erigirse los territorios de mision, le
llegaron al Fundador noticias de



Lima diciéndole que la didcesis de
Mallorca (Espafia), tenia el
compromiso de enviar al Peru los
sacerdotes seculares que se
encargarian de atender la mision.
Inmediatamente escribi6 el
Fundador a Mons. Antonio Samoré:
Estamos siempre dispuestos —le
decia— a ir a Yauyos —y a cualquier
otro lugar que nos indique la Santa
Sede—, pero me atrevo a sugerir, con
todo respeto, si no seria mejor
enviarnos a un territorio en el que
nadie interprete que atropellamos el
trabajo apostolico que han venido
haciendo otros sacerdotes diocesanos
de Espaiia (Carta, en EF-561229-1).

En los mismos términos se dirigia a
Mons. Francesco Lardone, Nuncio en
Peru desde 1953: me doleria que en
Esparfia se pudiera pensar que
tratamos de desplazar a la didcesis
mallorquina (Carta, en EF-561231-1).
Lo cierto es que faltaban sacerdotes y
sobraba territorio. Cfr. Carta a Mons.



Francesco Lardone, en EF-570125-1.
La ultima visita pastoral se
remontaba, nada menos, que a los
tiempos de santo Toribio de
Mogrovejo.

El caso de la Prelatura de Yauyos es
realmente excepcional (cfr. Carta a
José de Orbegozo y Telleria, en
EF-570514-3). En la conversacion que
Mons. Samoré tuvo con el Fundador,
para que se hiciese cargo de la
atencion pastoral de territorios de
mision en el Peru, el Fundador le
manifesto que esa tarea no era
propiamente una de las finalidades
del Opus Dei, que no se hace cargo de
estructuras o iniciativas eclesiasticas.
Y le explicé que el trabajo apostodlico
en Yauyos tendria caracter
excepcional porque los sacerdotes de
la Obra son sacerdotes seculares,
diocesanos, en las didcesis donde se
hallan. El Fundador acepto, sin
embargo, con prontitud, cuando
Mons. Samoré le dijo que era un



deseo expreso del Papa (cfr. Javier
Echevarria, Sum. 2384). Las labores
apostolicas que llevaron a cabo los
miembros del Opus Dei en Yauyos y
Carfiete, tales como el Instituto rural
Valle Grande, para gente del campo,
0 el Centro de formacion profesional
Condoray, para campesinas, si que
tenian caracter laical.

209. Carta 16-VII-1933, n. 15.

210. Carta a sus hijas, en
EF-561200-2.

211. Cfr. Cartas a los miembros de la
Comision Regional de Espaiia, en
EF-561122-1; a Manuel Botas Cuervo,
en EF-561031-1; a Mons. Hugo
Bressane de Araujo, en EF-561120-1,
etc.

212. Cfr. A.A.S., XLIX (1957), pp- 307 y
881. Al erigirse la Prelatura el Santo
Padre nombro Prelado a Mons.
Ignacio Maria de Orbegozoy



Goicoechea, que tomo posesion de su
cargo el 2-X-1957.

213. Una de las razones por las que
se agrego a la Prelatura el territorio
de la provincia civil de Cafiete fue el
de poder mantener econémicamente
unos territorios de mucha pobreza,
sin sacerdotes, sin dinero y sin
recursos de otra clase. La anexion de
Cafete significaba una considerable
ayuda. El decreto por el que la Santa
Sede cambiaba los limites de la
circunscripcion eclesiastica es del 24
de marzo de 1962. Cfr. A.A.S., LIV
(1962), p. 735.

214. Ignacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277. En el
momento de constituirse la
Prelatura, segun la praxis de la
Iglesia, el Prelado no tenia caracter
episcopal (cfr. Carta a José de
Orbegozo y Telleria, en EF-570514-3).
El 25 de enero de 1964, Mons.
Orbegozo fue consagrado Obispo



titular de la iglesia de Ariasso; y
desde el 26 de abril de 1968 fue
Obispo de Chiclayo. Cfr. Cartas a José
de Orbegozo y Telleria, en
EF-631203-2, y a Mons. Ignacio Maria
de Orbegozo y Goicoechea, en
EF-640205-1.

215. Carta, en EF-580130-1.

216. Alfonso Fernandez Galiana,
RHF, T-00161, p. 2.

217. Carta a Mons. Ignacio Maria de
Orbegozo y Goicoechea y a sus hijos
de Yauyos, en EF-590317-1.

218. Carta, en EF-591014-1.
219. Carta, en EF-600216-2.

220. Ignacio Maria de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-obras-

corporativas/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/
https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/
https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/

	4. Obras corporativas

