
opusdei.org

4. Obras
corporativas

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

07/12/2010

La finalidad principal del Opus Dei
está orientada a la formación de sus
miembros; pero el afán de almas
propio de su espíritu hace que
algunas veces también el Opus Dei,
como corporación, promueva tareas
e iniciativas apostólicas |# 151|, que
se denominan corporativas, ya que el
Opus Dei «asume la responsabilidad



de la formación doctrinal y espiritual
que en esas se imparte» |# 152|.
Dichas labores consisten en
actividades muy diversas:
deportivas, culturales, artísticas, de
enseñanza o artesanas, que se llevan
a cabo con fines de servicio social.
Son, todas ellas, obras de apostolado
en dispensarios médicos, escuelas
agropecuarias, talleres de
capacitación, colegios, etc.; y se
realizan según la espiritualidad
laical, propia del Opus Dei. Por lo
tanto, las actividades profesionales
de los ciudadanos que en ellas
trabajan son plenamente laicales y
dentro de las leyes civiles |# 153|.

Bien pudo decir el Fundador que el
fruto mayor de la labor del Opus Dei
es el que obtienen sus miembros
personalmente, con el apostolado del
ejemplo y de la amistad |# 154|. Sin
embargo, todo proyecto apostólico de
gran transcendencia exige la
cooperación de muchas personas. El



Fundador, que había comenzado a
hacer el Opus Dei desarrollando un
apostolado con obreros, menestrales
y estudiantes universitarios,
acariciaba la idea de crear una
institución docente de alto nivel
intelectual. La primera obra
corporativa fue la Academia DYA,
uno de cuyos fines era la formación
de la juventud universitaria. A ese
centro siguieron las residencias
universitarias, que se multiplicaron
conforme se extendía la Obra. Pero el
Fundador, que soñaba con colocar a
Cristo en la cumbre de las
actividades humanas, rezó
intensamente, durante muchos años,
para dar vida a instrumentos
universitarios, para construir una
sociedad más justa |# 155|.

No esperó mucho tiempo para
decidirse a poner los cimientos de
una futura Universidad. Escogió
como sede la ciudad de Pamplona y
en 1951 encargó a algunos hijos



suyos de España el ir realizando la
primera etapa del proyecto:
establecer el Estudio General de
Navarra |# 156|. Idea audaz, si las
hay, pues partían de cero. En abril de
1952 se presentaron en Pamplona los
profesores José María Albareda y
Amadeo de Fuenmayor. El Obispo de
Pamplona, Mons. Delgado, les
remitió a la Diputación, que les
recibió de muy buen grado y
prometió estudiar una ayuda
económica. Cuenta Mons. Delgado
que desde la primera visita que le
hicieron de parte del Fundador, «se
palpaba la fe viva y operativa del
Padre, y la confianza de sus hijos en
él» |# 157|.

Meses después, el profesor Sánchez
Bella recibió el encargo de poner en
marcha la futura universidad. Llegó
a Pamplona en el mes de julio de
1952, y solicitó ayuda económica a la
Diputación Foral, órgano de gobierno
de Navarra, que gozaba de gran



autonomía administrativa y
financiera. El 14 de agosto la
Diputación Foral se comprometió,
por dos años, con una cantidad que
era la mitad de lo solicitado por
Sánchez Bella. No parecía fácil, con
sólo esa ayuda, poner en marcha una
Universidad, en el ya cercano mes de
octubre, sin tener garantizada una
ayuda económica estable en el
futuro. Pero, por expresa indicación
del Fundador, se siguió adelante. El
deseo de monseñor Escrivá de
fundar una Universidad en
Pamplona empezó así a hacerse
realidad. En la historia, la fundación
de una Universidad siempre ha
tenido el respaldo de un gran
mecenas, de un Rey o de un Papa,
cuando no del Estado; de manera que
siempre nacía dotada de patrimonio
o de un capítulo en el presupuesto
oficial de gastos.

El Estudio General de Navarra, en
cambio, nació desnudo de



patrimonio fundacional. Como
refiere Francisco Ponz, uno de los
primeros Rectores de la Universidad:
«la extraordinaria fe sobrenatural
del Padre, su confiada esperanza, el
ímpetu del amor de Dios que le
movía en la puesta en marcha de la
Universidad de Navarra, como en
todas las obras que emprendía, nos
contagiaban a todos e impedían
cualquier vacilación ante un
proyecto que a muchos podía
parecer locura» |# 158|. Pero, por
encima de tales locuras, sobrevolaba
a la prudencia y el sentido común. A
quienes iban a echar las bases de
aquella futura Universidad les
recordaba que no por mucho
madrugar amanece más temprano.
Había que dar tiempo al tiempo,
teniendo en cuenta que las cosas
grandes nacen pequeñas y van
creciendo. O, por decirlo con sus
palabras, si querían hacer una buena
Universidad les brindaba un consejo:
Comenzad haciéndola pequeña, para



que salga un aguilucho y no un
pajarito frito |# 159|.

Por fuerza nació pequeña y se
desarrolló gradualmente. En octubre
de 1952 comenzó a funcionar la
Escuela de Derecho. El claustro lo
formaban ocho profesores y el
alumnado unos cuarenta estudiantes
|# 160|. A los dos años de
funcionamiento el Fundador sugirió
que estudiasen la posibilidad de
crear una Escuela de Medicina. El
parecer unánime de los consultados
aconsejaba esperar; de momento
carecían de medios, y la instalación,
aparatos y servicios técnicos, por no
mencionar el cuerpo docente,
parecía requerir larga y costosa
preparación. El Fundador consideró
atentamente su respuesta, pero les
sugirió que volvieran a estudiar el
asunto. Y ellos, con fe en el Padre,
decidieron comenzar: en octubre de
1954 iniciaron su andadura la
Escuela de Medicina y la de



Enfermeras |# 161|. Al año siguiente
abrió sus puertas la Escuela de
Historia |# 162|. Luego, en 1958, dos
Institutos: el de Periodismo y el IESE
(Instituto de Estudios Superiores de
la Empresa) |# 163|. Finalmente, con
la inauguración de lo que sería
futura Facultad de Ciencias (1959) y
la creación del Instituto de Derecho
Canónico, agregado a la Universidad
del Laterano, se configura el núcleo
del Estudio General de Navarra, que
dará paso a la Universidad |# 164|.

La erección hecha por la Santa Sede
del Instituto de Derecho Canónico en
junio de 1959, fue ocasión que
aprovechó el Fundador para ofrecer
a los cardenales, arzobispos y
obispos españoles esta nueva labor
docente del Estudio General de
Navarra. Desde Londres, donde se
encontraba en agosto de 1959,
escribía a quince Prelados en estos
términos: el Instituto de Derecho
Canónico será de gran servicio a



Dios, contribuyendo eficazmente a
formar seglares con ideas claras
sobre el Derecho Público de la
Iglesia; y ayudando a las diócesis a
preparar celosos sacerdotes, que
sepan llevar las tareas de las Curias
episcopales o las docentes de
seminarios |# 165|.

El progresivo desarrollo del Estudio
General hizo pensar a algunos
obispos que se iba a la creación de
una nueva Universidad en España |#
166|. La Diputación Foral deseaba un
reconocimiento pleno de las
licenciaturas del Estudio General; y el
Fundador vio que el único camino
para obtener el pleno
reconocimiento civil de los estudios
era acudir al artículo 31 del
Concordato de 1953, entre la Santa
Sede y el Gobierno español |# 167|.
El Cardenal Tardini apoyó con
entusiasmo que el Estudio General de
Navarra fuera erigido como
Universidad, respondiendo al deseo



de Juan XXIII. El Fundador, aun
cuando hubiera preferido un
reconocimiento civil por parte del
Estado, dio todos los pasos para que
el Estudio General de Navarra fuera
erigido en Universidad por la Iglesia
|# 168|.

El Fundador siguió los trámites
requeridos. El 3 de abril de 1960
elevó una instancia al Cardenal
Pizzardo solicitando la erección del
Estudio General de Navarra en
Universidad, basándose en que ya
reúne las condiciones exigidas por la
Constitución Apostólica Deus
Scientiarum Dominus, y lo prescrito
respecto al claustro de profesores,
residencia de estudiantes, etc. |#
169|. El 6 de agosto de 1960 la Santa
Sede, por el decreto Erudiendae,
erigió la Universidad de Navarra; y el
15 de octubre del mismo año nombró
Gran Canciller a Mons. Escrivá de
Balaguer |# 170|.



Al finalizar el verano de 1960 el
Fundador regresó de Londres a
Roma, para encerrarse en su rincón
de Villa Tevere, aunque no por
mucho tiempo. Le esperaba en la
segunda mitad de octubre una lista
de actos públicos y ceremonias
religiosas y académicas. Meses atrás
se había llegado a un acuerdo con la
Nunciatura, por petición del Nuncio,
con el fin de que los sacerdotes del
Opus Dei se hiciesen cargo de la
Basílica Pontificia de San Miguel en
Madrid |# 171|. El 30 de abril de
1960 fue designado Miembro
numerario del Colegio de Aragón,
«prócer categoría de selectos
aragoneses, cuyos talentos y virtudes
cívicas prestigian, fuera de sus
ámbitos, la tierra que les vio nacer» |
# 172|. En Zaragoza había de recibir
el grado de Doctor honoris causa de
manos del Rector de la Universidad,
concedido a petición de la Facultad
de Filosofía y Letras |# 173|. Luego,
en Pamplona, hubo de asistir a la



solemne ceremonia de erección de la
nueva Universidad y a la recepción
del título de Hijo Adoptivo de
Pamplona, otorgado el 5 de octubre
de 1960 |# 174|. Sin duda, tuvo que
vencer en esta ocasión su natural
repugnancia a participar en tan larga
cadena de festejos en su honor.

Armado de decisión salió de Roma el
10 de octubre y pasó unos días en
Madrid. Llevaba años de viajes
rápidos a España, sin apenas
detenerse, y grande era el número de
los miembros del Opus Dei que no le
conocían de vista. El lunes, 17 de
octubre, con el templo abarrotado,
celebró misa en la Basílica de San
Miguel. Y no pudo menos de evocar,
conmovido, su primera misa al llegar
a Madrid en abril de 1927.

Las demostraciones de cariño que
por todas partes le prodigaban, era
algo a lo que no estaba
acostumbrado, algo incompatible con



su sentimiento de ocultarse y
desaparecer. En vísperas de su
partida para Zaragoza escribía a los
del Consejo General:

Queridísimos: que Jesús me guarde a
esos hijos. Todo muy bien, pero con
muchas ganas de volver a mi rincón
|# 175|.

El 21 de octubre el Rector de la
Universidad de Zaragoza, en un
solemnísimo acto de investidura
académica, le confirió el grado de
Doctor honoris causa. Seguidamente,
el nuevo Doctor pronunció un
discurso en el que no pudo menos de
remover memorias de su vida
universitaria en Zaragoza. El tema de
la disertación era: Huellas de Aragón
en la Iglesia universal |# 176|. Por la
tarde, y durante el resto de su
estancia en la capital, una riada de
gente, amigos y viejos conocidos,
invadía el palacio arzobispal, donde
Mons. Casimiro Morcillo le había



obligado a hospedarse. «Jóvenes y
menos jóvenes —refiere un testigo—
pugnaban por acercarse a nuestro
Padre y conseguir de él una
bendición, una señal de la cruz en la
frente, un beso, una caricia, o
simplemente rozar su sotana» |#
177|. Recibía con agradecimiento el
homenaje que se hacía a su persona,
aunque hondamente sumido en otros
pensamientos, como si sus méritos le
fuesen cosa ajena. ¿Qué se hizo de
tanto honor? El anillo doctoral que
enaltecía su mano en la ceremonia
de investidura, al llegar el Fundador
a Roma pasó a honrar las orejas de
un burrito de terracota expuesto en
una vitrina |# 178|.

Su estancia en Zaragoza fue breve y
colmada de recuerdos: la insistente
jaculatoria Domina, ut sit!, recitada a
diario en el Pilar; la dolorosa primera
misa en la capilla de la Virgen; el
querido seminario de San Carlos y
las prolongadas vigilias en una de las



tribunas de la iglesia, a solas con el
Santísimo...; y el ansia con que
recorrió el palacio arzobispal hasta
dar con la capilla en que el Cardenal
Soldevila le confirió la tonsura... |#
179|. Tanto gozo y tan largo padecer.

El 24 de octubre marchó a Pamplona.
Al día siguiente, por las calles
engalanadas de la ciudad desfilaba
una larga comitiva de profesores del
Estudio General y de otras
Universidades españolas, de
autoridades civiles, locales y
regionales, camino de la catedral,
donde el Arzobispo, Mons. Delgado
celebró la Santa Misa, con asistencia
de un tercio del episcopado español.
Terminada la misa, en el salón gótico
de la catedral tuvo lugar la
ceremonia de erección, en la que el
Nuncio, Mons. Antoniutti, leyó el
decreto por el que el Estudio General
venía a ser Universidad Católica.
Luego de haber tomado la palabra el
Vicepresidente de la Diputación Foral



y el Ministro de Justicia, en
representación del Jefe del Estado, el
nuevo Gran Canciller de la
Universidad, pronunció unas
palabras de agradecimiento |# 180|.
Por la tarde tuvo lugar la entrega del
título de Hijo Adoptivo de Pamplona.
El Gran Canciller, en breves trazos,
explicó el papel de la Universidad:

Queremos hacer de Navarra un foco
cultural de primer orden al servicio
de nuestra Madre la Iglesia.
Queremos que aquí se formen
hombres doctos con sentido cristiano
de la vida. Queremos que en este
ambiente, propicio para la reflexión
serena, se cultive la ciencia
enraizada en los más sólidos
principios y que su luz se proyecte
por todos los caminos del saber |#
181|.

En la visión integral de lo que debe
ser la Universidad domina, sin duda,
la idea de servicio. La Universidad al



servicio del mundo: así se titula el
discurso que había pronunciado por
la mañana, en el solemne acto
académico que tuvo lugar en el
Refectorio de la Catedral, hoy Museo
diocesano |# 182|.

En síntesis, veía armónicamente
integrados ciencias y saberes, desde
la Teología a las Ciencias humanas,
sociales, de la naturaleza y técnicas,
porque era finalidad de la nueva
Universidad "promover la
investigación [...] establecer
enseñanzas especializadas [...],
contribuir a la elaboración de una
síntesis de la cultura, que armonice
[...] la unidad de la verdad humana,
iluminada y vivificada por la fe
católica" |# 183|. Fundó el Gran
Canciller esta Universidad con
auténtica inspiración cristiana y, por
lo tanto, abierta a todos, sin
discriminación; libre y autónoma. De
sus aulas y claustro saldrían



hombres y mujeres cabales, con gran
amor a la verdad:

La Universidad sabe —decía en 1974
— que la necesaria objetividad
científica rechaza justamente toda
neutralidad ideológica, toda
ambigüedad, todo conformismo, toda
cobardía: el amor a la verdad
compromete la vida y el trabajo
entero del científico, y sostiene su
temple de honradez ante posibles
situaciones incómodas |# 184|.

¿Qué esperaba el Fundador de
aquella compleja empresa
universitaria? ¿Éxito, prestigio,
eficacia? De la Universidad, al igual
que de toda obra corporativa,
esperaba frutos espirituales y
apostólicos. Mido la eficacia de esas
labores —afirmaba— por el grado de
santidad que alcanzan los que
trabajan en ellas |# 185|.

El punto de mira del Padre en toda la
labor apostólica era muy alto. Era de



naturaleza sobrenatural y
empalmaba con el mensaje recibido
el 2 de octubre de 1928: Dios nos
llama a santificarnos en medio del
mundo, por el ejercicio de nuestra
profesión. De perlas viene, pues, la
siguiente anécdota del Padre sobre la
Universidad de Navarra. En octubre
de 1960, un miembro de la Obra,
entonces Decano de la Facultad de
Medicina, le habló de sus
preocupaciones universitarias. El
Padre le interrumpió para
preguntarle:

— Y tú, ¿a qué has venido a
Pamplona?

Le contestó:

— Para ayudar a levantar esta
Universidad.

El Padre, con la rapidez que le
caracterizaba, le dijo con energía y
levantando la voz:



— Hijo mío, has venido a hacerte
santo; si lo logras, habrá ganado todo
|# 186|.

La Universidad iniciaba un tramo
importante de su andadura. Había
cabos por atar. Así lo decía, por
carta, el Arzobispo de Pamplona al
Cardenal Pizzardo, meses antes de la
erección de la Universidad: el
decreto de erección es «el requisito
previo para que, tras la oportuna
negociación entre ambas potestades
—la eclesiástica y la civil—, puedan
ser conferidos en lo sucesivo por la
nueva Universidad los títulos
académicos, con plenitud de efectos
civiles» |# 187|. Esa oportuna
negociación, que fácil y
amigablemente hubiera podido
resolverse por un Decreto Ley, a
tenor del vigente Concordato, se
convirtió en una dificilísima
negociación que duró año y medio.
Se siguió una vía distinta: la firma de
un convenio entre la Santa Sede y el



Estado Español, que exigió superar
notables dificultades |# 188|.

Los obstáculos procedían de muy
diversos sectores. En primer término
de políticos vinculados a la
Secretaría General del Movimiento,
que tenían una concepción
autoritaria del Estado y estaban
cerrados a un sistema de libertad de
enseñanza universitaria. Similares
concepciones eran sustentadas por
catedráticos de universidad, que se
reclamaban a una cierta tradición
liberal |# 189|. Luego, al tiempo de
elaborar una propuesta de
reconocimiento, se hizo correr la
noticia de que el Opus Dei había
promovido la erección de la
Universidad de Navarra
prescindiendo de la consulta y
parecer de los Obispos españoles |#
190|. Cuando lo cierto era, como bien
sabía el Nuncio, que se siguió desde
un principio la petición, el consejo y
el dictamen de la Santa Sede.



Terminadas las negociaciones, en
abril de 1962, se procedió a la firma
del acuerdo y al mes siguiente se
ratificó por ambas partes: el Estado
español y la Santa Sede. El decreto
del Ministerio de Educación Nacional
por el que se reconoció la validez
civil de los títulos de la Universidad
de Navarra se publicó el 8 de
septiembre de 1962.

En carta de meses atrás el Fundador
felicitaba y agradecía al, por
entonces, pro Nuncio Apostólico,
Cardenal Antoniutti, la afectuosa
solicitud y el santo tesón con que ha
sabido sacar adelante este asunto. Y
continuaba la carta: No puedo
olvidar las dificultades —algunas
incomprensiones— que el Sr.
Cardenal hubo de vencer; pero la
alegría del buen éxito las ha
compensado muy ampliamente |#
191|.



El Fundador tuvo que emplearse a
fondo, con todo el santo tesón que
dormía en su carácter. En pugna
contra una barrera de increíble
terquedad y prejuicios, teniendo que
vencer viejos rencores políticos de
autoridades civiles y de la prensa de
un país autoritario, el Fundador
desplegó con energía razones de
justicia y sentido común.
Ciertamente, no menciona detalles
en la carta a Antoniutti, pero sí en la
carta a Pablo VI, fechada el 14 de
junio de 1964, cuando ya se había
serenado el horizonte. He aquí cómo
resumió su intervención en las
gestiones del Convenio:

Ante tal resistencia por parte del
Estado a extraer las consecuencias
legales (el reconocimiento civil) de
un acto solemne de la Iglesia (la
erección de la Universidad Católica),
me fui a España y protesté, primero a
Franco y luego, uno tras otro, a todos
los Ministros. Las dos únicas



conversaciones desagradables y
tensas fueron las mantenidas con el
Ministro Solís, Secretario de la
Falange y Jefe de los Sindicatos, y,
sobre todo, con Castiella |# 192|.

Otra dificultad provenía del sistema
de financiación de la Universidad. La
Universidad carecía de patrimonio.
El número de Facultades y Escuelas
crecía de año en año, y con ello el
presupuesto. La ayuda económica
que se recibió por parte de
instituciones locales y privadas
cubría apenas el 30% del
presupuesto. Y con objeto de obtener
fondos se creó la Asociación de
Amigos de la Universidad de
Navarra, en 1962 |# 193|. Año tras
año hubo de hacer frente a sus
necesidades económicas, sin recurrir
nunca a subvenciones procedentes
de la Iglesia ni de la Jerarquía
eclesiástica española. Señor Obispo
—le había dicho el Fundador a Mons.
Delgado—: todos los bienes de la



diócesis, y todo lo que ustedes
pongan aquí, que sea para sus
sacerdotes. A nosotros no nos dé Vd.
nunca nada: ni siquiera el estipendio
de una Misa |# 194|.

* * *

Por aquellos años, Mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, Delegado
Apostólico para el África Oriental y
Occidental Británica, reflexionaba
sobre el futuro incierto del
continente africano. En medio siglo
se había pasado bruscamente del
reparto colonial de África a una
descolonización precipitada. A ello
habían contribuido diversos factores;
y el más importante, sin duda, el
cambio impuesto por la Segunda
Guerra mundial, afirmando
principios de libertad y democracia
en el tercer mundo. Se desarrolló con
gran rapidez el nacionalismo,
fundándose partidos políticos
indígenas. La población pidió



participar, a través de sus
representantes, en las tareas
legislativas y de gobierno. Se buscó el
apoyo de las masas tribales; y, en
1960, más de veinte Estados habían
conseguido una total independencia.

Mons. Mojaisky Perrelli, en medio de
esa efervescencia independentista,
no necesitaba esperar mucho para
darse cuenta de hacia dónde
soplaban los vientos. Fuerzas largo
tiempo reprimidas por los regímenes
coloniales estallaban como un
huracán de violencia liberadora,
dejando tras sí un vacío falto de
organización. Sobre el futuro del
Catolicismo en África meditaba el
Delegado Apostólico en Mombasa,
Kenia, a orillas del océano Índico. El
país acababa de salir de la guerra del
Mau-Mau, bañado en sangre, e
Inglaterra estaba preparando su
independencia. En las naciones
vecinas —y Kenia no iba a ser la
excepción—, la historia se



desarrollaba vertiginosamente. El
mundo político y cultural procedía a
las reformas, y se anticipaba a los
proyectos. Esta carrera atropellada
se extendía, en algunas partes, a
instituciones religiosas, por ver
quién llegaba primero.

Mons. Mojaisky Perrelli echaba
cuentas mentalmente: «Hemos
perdido la carrera en la Federación
Centro-Africana (las dos Rodhesias y
Nyasaland), donde ha sido
inaugurada una Universidad por la
Reina Madre de Gran Bretaña hace
pocos meses. Hemos perdido la
carrera en Uganda (el territorio más
católico de esta Delegación
Apostólica), donde ya funciona el
Makerere College. No deseo perder el
último round» |# 195|, se decía.

Tomó, pues, la pluma para dirigirse a
Mons. Escrivá de Balaguer, a quien
había conocido en Roma, y por quien



sentía la estima y veneración debida
a un santo:

«Mombasa, 26 de oct. de 1957.

Iltmo. y Venerado Monseñor:

Quiero valerme de la "antigua
amistad" para pedirle una caridad
muy grande en favor de la Iglesia en
estas tierras. V.S. conoce las
necesidades y las promesas de las
Misiones de África. Hemos llegado a
un punto crucial: el número de
cristianos, el aumento de
conversiones, el próximo traspaso al
"auto-gobierno", etc., hacen que se
esté jugando un partido de alcance
extraordinario para el futuro de
África.

Dentro de 20 años quedará
establecido, quién sabe por cuánto
tiempo, si el catolicismo será la
religión de la mayoría y de la mayor
influencia en estas tierras o —Dios



no lo quiera— quede... reducido a
una de las tantas sectas cristianas.

Es de suma importancia fundar luego
una Universidad Católica: aunque
fuese sólo una facultad, sólo los
primeros cursos de una facultad.
Llegar antes que los otros es esencial
[...].

Entonces vea delante de Dios si me
puede proporcionar a la brevedad
posible elementos capacitados para
iniciar una facultad de Ingeniería
Civil a establecerse en Nairobi,
Kenya. Deberían ser de habla inglesa
y el Director posiblemente de Gran
Bretaña (Oxford o Cambridge).

Debo añadir que la Propagación de la
Fe nos ayudaría económicamente.

Le ruego me conteste luego
(positivamente) y vea si puede
mandar a alguien para estudiar el
proyecto in loco.



Cordialmente in Domino» |# 196|.

¿Cómo negarse a una súplica tan
sacerdotal y católica? El corazón del
Padre pulsaba al compás del Corazón
de Cristo. ¿Qué no haría por el bien
de las almas? Tampoco pudo rehusar
la petición de Mons. Caggiano,
Obispo de Rosario, cuando invocó
«los clavos de Cristo». De modo que,
luego de verlo delante de Dios,
escribía a vuelta de correo:

Roma, 4 de noviembre, 1957

Cara Eccellenza,

ha llegado a mis manos su carta del
26 de octubre pasado, y quiero
contestarla inmediatamente.

No puede imaginar hasta qué punto
estamos ahora agobiados de trabajo
[...]; tampoco podemos disponer de
todo el personal que sería necesario
hasta que pasen unos años más.



Sin embargo —continúa—, es tan
sacerdotal la llamada de Vuestra
Excelencia que es imposible decirle
que no. Por tanto, como Vuestra
Excelencia desea, a finales de enero
irán dos hijos míos ingenieros —uno
de lengua inglesa—, para que sobre
el terreno vean con Vuestra
Excelencia el modo más rápido de
comenzar esa labor. Después, cuando
vuelvan a dar cuenta al Consejo
General, procuraremos poner en
obra con la mayor rapidez posible el
comienzo de esa Facultad de
Ingeniería, que ojalá sea la base para
una Universidad completa.

La ayuda económica de Propaganda
Fide será verdaderamente necesaria,
porque estamos sobrecargados de
obligaciones con tantas labores
apostólicas que simultáneamente ha
iniciado el Opus Dei en tan diversas
naciones.



No se olvide de encomendarnos al
Señor, Excelencia.

Un cariñoso abrazo de su

affmo. a. in Domino

Josemescrivá de B. |# 197|.

En octubre de 1958, por encargo del
Padre, Pedro Casciaro visitaba Kenia
y se hacía cargo de la situación |#
198|. Por aquel entonces Inglaterra
preparaba la independencia de Kenia
mediante un gobierno multirracial y
de transición. El Fundador accedió a
los deseos de la Santa Sede de fundar
una Universidad Católica, siempre
que el gobierno diese garantías de
que se respetarían la propiedad y el
funcionamiento autónomo de ese
Centro docente. Al no poder obtener
dichas garantías era preciso
modificar el proyecto educativo. Pero
ni la Sagrada Congregación, ni Mons.
Mojaisky Perrelli, ni el Arzobispo de
Nairobi, Mons. John Joseph



McCarthy, tenían planes sobre cómo
resolver el asunto, ya que el sistema
educativo vigente exigía la creación
de centros especiales, con dos años
de estudio, como puente entre la
enseñanza secundaria y el ingreso en
la Universidad; y esos centros no
existían en Kenia |# 199|.

Fue el Padre —testimonia Pedro
Casciaro— quien sugirió la creación
de un Instituto de Enseñanza
Superior y una residencia de
estudiantes. El Instituto Strathmore
College funcionaría de acuerdo con
la secularidad propia del Opus Dei,
habiendo de atenerse a cuatro
criterios generales: «1— el College
debía ser interracial; 2— debería
estar abierto a los no católicos y no
cristianos; 3— el College no debía
tener reconocimiento de escuela
misional; y 4— los alumnos debían
pagar, al menos, una cantidad
simbólica, pues de lo contrario no



apreciarían las enseñanzas y
acabarían resentidos» |# 200|.

Strathmore College se inauguró en
marzo de 1961. Nacía en plena etapa
de transición política. En efecto, las
elecciones legislativas de 1961 dieron
paso a la autonomía interna (1962), y
Kenia obtuvo su total independencia
en 1963. Las autoridades coloniales y
locales de esa época veían con
mucho escepticismo el futuro de un
College interracial, intertribal e
interconfesional. Era la primera
experiencia de ese género en el
África oriental y, francamente, nadie
pensaba que pudiera sobrevivir.
Pero, desde sus comienzos, fueron
admitidos africanos, blancos, e
indios; alumnos de todas las
religiones y de diferentes tribus. Sin
interferir para nada en la
organización política del Estado
naciente, el Padre imprimió un
principio guía en aquella institución:



no hay más que una raza, la raza de
los hijos de Dios |# 201|.

Coetáneamente, las mujeres de la
Obra, siguiendo las indicaciones del
Fundador, crearon Kianda College, la
primera escuela para secretarias que
existía en Kenia. Era una obra de
promoción social de la mujer
keniata, pues de esa escuela, que
admitía alumnas de cualquier
procedencia o condición social, se
nutrían los organismos públicos y las
empresas privadas |# 202|.

La convivencia, sin discriminaciones
ni prejuicios, a pesar de las
diferencias existentes entre los
grupos religiosos, étnicos y tribales,
fue un admirable acontecimiento. «Si
no se hubieran seguido tales
criterios, al alcanzar Kenia la
independencia, el College habría
desaparecido o habría sido
expropiado» |# 203|, comenta Pedro
Casciaro.



* * *

En las obras de carácter corporativo,
la tarea no es una labor religiosa ni
una labor eclesiástica y oficialmente
católica |# 204|. De ahí la condición
impuesta por el Fundador, de
acuerdo con el espíritu del Opus Dei,
antes de crearse Strathmore College:
no debía tener reconocimiento de
escuela misional. Y es que, al igual
que los miembros del Opus Dei no
somos religiosos —escribía el
Fundador—, tampoco somos
misioneros. Nuestra labor apostólica,
que realizamos con misión, es la
misma en el último lugar de los que
llaman países de misión, que en las
calles asfaltadas de Roma o de
Londres, de París o de Madrid, o de
Nueva York |# 205|.

Pero, ¿cómo cumplir el laico esa
misión? ¿Cómo?:

Vive tu vida ordinaria; trabaja donde
estás, procurando cumplir los



deberes de tu estado, acabar bien la
labor de tu profesión o de tu oficio,
creciéndote, mejorando cada
jornada. Sé leal, comprensivo con los
demás y exigente contigo mismo. Sé
mortificado y alegre. Ése será tu
apostolado. Y, sin que tú encuentres
motivos, por tu pobre miseria, los
que te rodean vendrán a ti, y con una
conversación natural, sencilla —a la
salida del trabajo, en una reunión de
familia, en el autobús, en un paseo,
en cualquier parte— charlaréis de
inquietudes que están en el alma de
todos, aunque a veces algunos no
quieran darse cuenta: las irán
entendiendo más, cuando comiencen
a buscar de verdad a Dios |# 206|.

Es el trato diario con amigos y
compañeros de profesión, dando
testimonio cristiano con la palabra y
con el ejemplo de vida, una auténtica
levadura apostólica. Aparentemente,
esta labor constante, humilde y



silenciosa, resulta lenta; pero, a la
larga, es eficacísima.

Un buen día, el Fundador recibió
carta de su amigo el P. Silvestre
Sancho, dominico, a la sazón Rector
de la Universidad de Santo Tomás, de
Manila, sugiriéndole que la Obra
comenzase ya en las Filipinas. Al
contestarle —en noviembre de 1956
—, le explica el Padre por qué no
podía acceder a su petición:

Queridísimo P. Sancho: Recibí tu
carta, que agradecí de veras, y
hubiera sido para mí una gran
alegría contestarte afirmativamente.
Pero, hace un poco de tiempo, he
recibido de la Santa Sede la
indicación de que nuestro Instituto
se haga cargo de un territorio
misional, y conviene esperar porque
no sé cuánta gente necesitaremos
llevar allí |# 207|.

Efectivamente, meses antes Mons.
Samoré, Secretario de la Secretaría



de Estado, había comunicado a Mons.
Escrivá de Balaguer que Su Santidad
Pío XII deseaba confiar al Opus Dei
una de las Prelaturas nullius que
iban a erigirse en territorios de
misión. Mons. Samoré en persona
fue a visitar al Fundador y le mostró
un mapa del Perú en el que se habían
señalado los territorios
correspondientes a las Prelaturas
que se erigían. Con mucha cortesía
pidió al Fundador que escogiese la
que le pareciese más idónea para la
Obra. Pero éste declinó el
ofrecimiento que se le hacía. Prefería
—le dijo— que otras instituciones
eligieran antes circunscripción a su
gusto; el territorio que quedara lo
aceptaría el Opus Dei |# 208|.

Esta visión, verdaderamente católica,
había prendido tempranamente en
su alma, encendiendo toda su vida.
Así también quería que el deseo
apostólico se hiciese realidad y vida
en sus hijos. Y les explicaba el



proceso de esa operación: empieza
por lo que tiene a su alcance, por el
quehacer ordinario de cada día, y
poco a poco extiende en círculos
concéntricos su afán de mies: en el
seno de la familia, en el lugar de
trabajo; en la sociedad civil, en la
cátedra de cultura, en la asamblea
política, entre todos sus
conciudadanos de cualquier
condición social sean; llega hasta las
relaciones entre los pueblos, abarca
en su amor razas, continentes,
civilizaciones diversísimas |# 209|.

Con estos cordiales sentimientos
felicitaba la Navidad de 1956 a sus
hijas e hijos. Pedía gracias
abundantes al divino Niño para que
el nuevo año —con vuestra fidelidad,
que es felicidad— se colme de
vocaciones y de obras apostólicas, de
caridad, en todas las latitudes de la
tierra |# 210|. Sin embargo, en
medio del hervor apostólico de
tantos nuevos países adonde ya se



había extendido la Obra, el Padre se
sentía insatisfecho, viendo lo mucho
que quedaba por hacer. Su grandeza
de ánimo y su generosidad iban por
delante de sus posibilidades. Se
sentía insatisfecho porque no
alcanzaba a todo. Aquello era como
un mar sin orillas. De momento
había de dejar los proyectos sobre
Bélgica para acudir al Brasil y al
Canadá |# 211|. Y renunciar también
a las Filipinas, hasta que estuviera en
marcha la prelatura del Perú.

Por Constitución Apostólica, con
fecha 12 de abril de 1957, quedó
fundada una nueva Prelatura nullius,
encomendada al Opus Dei. La
formaban los territorios de las
provincias de Huarochirí y Yauyos,
segregados de la archidiócesis de
Lima. Su Prelado sería Mons. Ignacio
Orbegozo, del Opus Dei |# 212|.
Cinco años más tarde, por acuerdo
del Cardenal Landázuri, Arzobispo
de Lima, y del Prelado de Yauyos, se



pidió a la Santa Sede un cambio en
los límites de la circunscripción
eclesiástica |# 213|. La Prelatura
llegó a tener poco más de 15.000
kilómetros cuadrados y una
población que rondaba los 165.000
habitantes. Mons. Orbegozo describe
las condiciones y situación en que se
hallaban sus territorios. Era una
comarca —dice— «sumamente pobre
y aislada, por carecer de carreteras.
Situada entre los tres mil y seis mil
metros sobre el mar y carente de
todo, con más de noventa templos
semiderruidos y en abandono, ya
que habían pasado veinticinco años
sin sacerdotes» |# 214|.

Desde un principio contó el Prelado
con varios sacerdotes diocesanos,
adscritos a la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz, a quienes sus
respectivos Obispos habían dado
permiso para trasladarse a aquella
Prelatura. Pasaron meses
reconociendo el territorio, visitando



pueblos y aldeas miserables,
perdidas entre cerros o plantadas en
la puna. Se hicieron a cabalgar por
sendas de herradura, entre el cielo y
el abismo; tan estrechas que,
cualquier paso en falso, les llevaba al
borde del despeñadero.
Administraban los sacramentos:
bautismo, matrimonio, unción de los
enfermos. Reparaban iglesias caídas.
Confesaban y celebraban misa. No
toda la población entendía el
castellano, pues muchos hablaban
quechua, pero no era obstáculo para
predicar y consolar a aquellas
gentes. Los comienzos fueron
particularmente duros. El Padre
estaba pendiente de ellos, deseoso de
tener noticias. Ardía en deseos de
escribirles; pero, entre una cosa y
otra, no hallaba la ocasión de hacerlo
con calma. Al fin envió desde París
unas líneas medidas y apasionadas:

París, 30 de enero, 1958



Queridísimos Ignacio y todos: que
Jesús me guarde a esos hijos de
Yauyos.

¡Cuánto deseo tenía de escribiros!
Pero ya os han ido comunicando
cómo, entre enfermedades y labor
inaplazable, resultaba casi imposible
llenar una cuartilla.

Estoy especialmente pendiente de
vosotros: os encomiendo, os hago
encomendar, os acompaño y me
pongo orgulloso de vosotros.

No se me ocultan las dificultades de
esa tarea de roturación: tratamos de
que, cuanto antes, vayan otros
hermanos vuestros hasta que seáis
veinte y el Prelado. No se dejarán de
poner los medios y estoy seguro de
que superaremos todas las metas.

Sed hombres de oración, cumplidme
las Normas. Estad siempre alegres y
optimistas. Comed, dormid, atendeos
unos a otros, obedeciendo con



espíritu sobrenatural a vuestro
Prelado. Sed sinceros, vivid la
práctica bendita de la corrección
fraterna. Y no olvidéis que este pobre
pecador, que es vuestro Padre, os
presenta cada día al Señor y a
Nuestra Madre Santísima Santa
María como las primicias del trabajo
misional, que ahora se continuará en
Nairobi y en Osaka. ¡Un mar de
Amor sin orillas!

Con toda el alma, os bendice y os
abraza y os quiere vuestro Padre

Mariano |# 215|.

Uno de esos primeros sacerdotes, con
bastantes años de brega apostólica
en el territorio de Yauyos, testimonia
que el Padre «se preocupó tanto de
aquella parcela de la Iglesia, que
parecía no tuviese entre manos cosas
más importantes» |# 216|. Velaba
por ellos con su oración, les ayudaba
con sus consejos, les abría camino
con sus iniciativas pastorales y les



cobijaba con su cariño y ternura de
Padre:

Siempre os tengo presentes en mi
oración —les decía—, y deseo
ayudaros a vencer en las mil
pequeñas cosas heroicas, que nunca
nos faltan a los hijos de Dios en su
Obra |# 217|.

En las noches que sufría insomnio, el
Padre volaba imaginativamente a su
lado. Caminaba con ellos, monte
arriba monte abajo, participando en
sus fatigas...

Que Jesús me guarde a esos hijos de
Yauyos —escribe al Prelado—.

Queridísimo Ignacio: tu carta por el 2
de octubre me dio tanta alegría. Yo os
sigo —os acompaño— siempre, en
vuestra labor sacerdotal, en vuestras
anécdotas que me dan envidia, en
vuestra aparente soledad. ¡Cuánto
rezo por vosotros! [...].



A todos y a cada uno de esos hijos,
que me gustaría verles despacio y
charlar. Espero que el Señor me dé
esa alegría cuanto antes: yo también
tengo corazón y pulmones para
Yauyos |# 218|.

Su gran ilusión era ver arraigada en
la dura tierra de los Andes la
esperanza de jóvenes vocaciones,
que continuasen el día de mañana la
labor de los sacerdotes venidos de
Europa. Para ello era preciso un
seminario en la Prelatura, vivero de
futuros sacerdotes. Si se aplicaban
con diligencia a lograr ese objetivo,
al cabo de veinte años tendrían las
primeras ordenaciones.

Cada vez que llega una carta tuya —
escribía a Mons. Orbegozo—, la leo y
la releo: porque me llena de alegría
saber de vosotros. ¿Van
acomodándose al ambiente esos hijos
que han llegado últimamente?



Os encomiendo cada día, y pido
especialmente por esos niños que
estáis preparando: ya sueño con las
vocaciones sacerdotales, para la
Prelatura de Yauyos, salidas de entre
esos inditos. El trabajo quizá no será
fácil, pero veo que es acertadísimo y,
al fin, fecundo para el porvenir
religioso de esas tierras.

¿Descansáis lo necesario? Que no
dejen de dormir y de comer
normalmente: otra cosa no puede
producir bienes, ni espirituales.

Cumplidme las Normas y estad
siempre alegres, contentos: no os
sintáis nunca solos, porque —
consummati in unum!— todos
estamos, con el corazón y con
nuestras oraciones, en Yauyos |#
219|.

Y así fue, testimonia el Prelado,
porque, «recién cumplidos los
veinticinco años, ese territorio tan
querido por el Fundador en su



corazón y oración diaria, es un
territorio eclesiástico con
estructuración envidiable. Cuenta
con su Seminario mayor y con veinte
sacerdotes indígenas. Y obras de
apostolado de primera calidad:
emisora, escuelas, granjas, escuela
normal, laboratorios y demás, con un
alto nivel cristiano entre los fieles» |
# 220|.

--------------------------------------------------------------------------------

NOTAS:

1. Cfr. Carta 16-VI-1960, n. 1. Mons.
Juan Hervás Benet refiere que un
día, contando a don Josemaría las
impresiones de su reciente viaje a
Cuba y a los Estados Unidos en enero
de 1945, comprobó que «la ilusión de
extender su labor a esos y a otros
muchos países era una meta prevista
desde siempre, porque la Obra había
nacido universal [...]. Por lo que me
decía, y, sobre todo, por cómo me lo
decía, comprendí que esta expansión



le quemaba por dentro desde hacía
mucho tiempo, porque en don
Josemaría el Opus Dei era como un
fuego de celo que le abrasaba» (Juan
Hervás Benet, en Testimonios..., ob.
cit., pp. 187-188).

2. Javier Echevarría, Sum. 2229.

3. Carta a María Elina Gaínza Ortega,
en EF-561203-1. Hablando de la
expansión universal de la Obra, solía
decir el Fundador que se había hecho
a Roma e da Roma (cfr. Álvaro del
Portillo, Sum. 632).

4. Carta 7-X-1950, n. 53.

5. AGP, P01 1975, p. 1554.

6. Carta 16-VI-1960, n. 5.

7. Ibidem.

8. Ibidem.

9. Ibidem, n. 6.



10. Ibidem, nn. 10 y 11.

11. Carta 14-IX-1951, n. 2.

12. Ibidem, n. 3.

13. Del Padre refiere Mercedes
Morado García que «muchas veces
nos repetía que debíamos ir deprisa,
al paso de Dios, y que para frenarnos
y actuar con prudencia ya estaba
él» (RHF, T-07902, p. 95). Cfr. Juan
Hervás, en Testimonios..., ob. cit., pp.
187-188.

14. Carta 16-VI-1960, n. 6.

15. Ibidem, n. 12.

16. Ibidem.

17. Un miembro de la Obra,
incorporado al Colegio Romano en
octubre de 1959, cuenta que, a los
pocos días, el Padre invitó a un grupo
de alumnos a ver algunos oratorios.
Al llegar a la Sacristía Mayor, se paró
un momento —refiere— y les dijo:



«Os voy a enseñar el secreto del Opus
Dei, y nos miró divertido observando
nuestra cara de extrañeza. A
continuación abrió la puerta que da
al Oratorio del Consejo. Se arrodilló
ante el Sagrario y después leyó las
palabras que están sobre la puerta
del fondo del Oratorio y sobre la
puerta del armario de los libros de
lectura, que son aquellas de los
Hechos: Erant omnes perseverantes
unanimiter in oratione, y nos habló
de que ése es el único secreto del
Opus Dei: la Oración. Que ésa era el
arma, el secreto de nuestra
eficacia» (Alfonso de Cárdenas
Rosales, RHF, T-06503, p. 4).

18. Era frecuente que durante una
primera temporada, que a veces
duraba años, quienes abrían brecha
en un país no pasasen de ser tan sólo
dos, tres o acaso cuatro miembros de
la Obra.

19. Carta 16-VI-1960, n. 18.



20. Ibidem, n. 13. Era, ciertamente, el
mejor bagaje espiritual que podían
llevar consigo. Sobre ello: una
anécdota de las estancias estivales
del Padre en Inglaterra. En 1962
estaba de tertulia con un grupo de
estudiantes de Manchester, y uno de
ellos le pidió, esperanzado, algo suyo
para conservarlo como recuerdo en
Greygarth Residence, la residencia de
Manchester.

— Es que no tenemos nada del Padre,
dijo como pretexto.

— Sí tenéis: tenéis mi espíritu; y ahí
va todo. Es lo mejor que os puedo
dar, le contestó (AGP, P01 XI-1962, p.
76).

21. José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678, p. 15.

En este comportarse del Padre había
tanta fe como generosidad. Cuando
en 1960 el Fundador invitó a Olga
Marlin, una numeraria irlandesa, a



establecerse en Nairobi,
aconsejándole que lo pensase con
toda libertad y que pasado un tiempo
le comunicara si quería ir o no ir,
Olga quedó muy impresionada de la
fe del Padre. Eran pocas en Irlanda y
unas se iban a ir a Kenia y al Japón.
Comentó con la directora la gran fe
del Padre en que vendrían otras
vocaciones a cubrir sus puestos. ¿Fe?,
le dijo la directora. ¡La Fe del Padre
es la de enviar muchachas jóvenes
como tú a comenzar el Opus Dei en
un nuevo continente! (Olga Marlin,
RHF, T-08425, p. 1).

22. Nota mecanografiada del
Fundador del Opus Dei, con
indicaciones para comenzar la labor
apostólica en varias ciudades de
Italia (I-1948), en RHF, D-15731.

23. Cfr., por ejemplo, Cartas a sus
hijos de Estados Unidos, en
EF-490706-2, y a Adolfo Rodríguez
Vidal, en Chile, en EF-500901-11; en



esta última dice: Pienso que —si has
de hacer algo, con libertad de
movimientos— necesitas el grupo de
chicos, para la fecha que dices, y la
administración. Entonces sí que
podríais hacer labor. Pero, para que
vayan las chicas, es indispensable: 1)
otra entrada en la casa, etc. (hasta
siete condiciones señala a la casa).

24. Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, p. 106. Mercedes Morado
trabajó en la Asesoría Regional de
España de 1952 a 1956; y desde 1956
a 1973, en la Asesoría Central en
Roma. De los comienzos de las
mujeres de la Obra en algunos países
refiere:

«Lo primero que puedo contar fue
cuando se marchó un grupo de
Numerarias para quedarse en
Alemania de modo estable: en el mes
de octubre de 1956. La Sección de
varones ya llevaba allí años, pero
nosotras no fuimos hasta que se



encontró una casa adecuada para
comenzar con una labor corporativa:
una residencia para estudiantes.

Al año siguiente, se comenzó en
Marilia, una pequeña ciudad de
Brasil, y volvimos a vivir lo de
siempre: el grupo que iría a este país
—de diversas nacionalidades, entre
ellas alguna portuguesa para que
tuviera resuelto el tema del idioma—
no hizo el viaje hasta que la casa no
estuvo preparada. Llegaron el 20 de
septiembre de 1957.

Cuando llegaron, la casa —así se lo
he oído contar a Amparo Bollaín, que
hacía cabeza del grupo que fue—
estaba limpia, la mesa preparada
para el desayuno y había flores en
algunas habitaciones. Señoras que ya
conocían la Obra por la labor de los
sacerdotes, les llevaron la comida y
la cena para el primer día.

Sobre el comienzo en Uruguay —
Montevideo— podría contarse lo



mismo: las Numerarias que fueron se
encontraron la casa con lo
indispensable para no tener que
preocuparse los primeros días.
También se empezó allí con una
Escuela de Hogar» (Ibidem).

En algún caso, el Fundador dispuso
las cosas de otro modo y,
excepcionalmente, la Sección
Femenina fue a desarrollar una labor
propia; y quienes se ocuparon de la
administración fueron poco después.
Cfr. Cartas a sus hijos de Argentina,
en EF-520211-1, y de Uruguay, en
EF-570502-4.

25. Carta a sus hijas de la Asesoría
Central, en EF-480205-1.

26. Carta, en EF-500305-1.

27. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500531-1.

28. Carta a sus hijos de Colombia, en
EF-520722-1.



29. Carta a Teodoro Ruiz Jusué,
Consiliario de Colombia, en
EF-520814-4. Cfr. también: Cartas a
Xavier de Ayala Delgado, Consiliario
de Portugal, en EF-540302-3 y
EF-540420-2, en parecidos términos.

30. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-510608-1.

31. Carta a Amadeo de Fuenmayor
Champín, en EF-520911-1.

32. Cfr. Camino, n. 470. El origen de
este punto de Camino lo cuenta José
María González Barredo que en
cierta ocasión acompañó al Padre
para visitar a un amigo —Manuel
Valdés Ruiz— que había caído
enfermo. Le explicaba el Padre la
labor apostólica de la Obra y, no
pudiendo hablar, el enfermo tomó
un trozo de papel y escribió: «Pero...
¿y los medios?» (José María González
Barredo, RHF, T-04202, p. 5).



33. Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6347.

34. Luis Sánchez-Moreno Lira, Sum.
6427. Cuando mandaba a hijos suyos
a otros países, dice Juan Larrea, iban
sólo con la bendición y no llevaban
dinero alguno (Sum. 6025). En
aquellos años de la década de los
cincuenta, en que el comienzo de la
expansión coincidió con los años en
que sólo tenía deudas, al llegar el
momento de la despedida de quienes
partían a tierras lejanas, el Fundador
les decía: Hijos míos, siento no poder
daros ayuda material, pero os doy lo
mejor que tengo, una Cruz, una
imagen de la Santísima Virgen y mi
bendición de padre (César Ortiz-
Echagüe Rubio, PM, f. 988v). Las
cruces que se mencionan eran unas
pequeñas cruces hechas con madera
de las vigas de la ermita de
Molinoviejo. Se guardaban en las
sedes de las Comisiones Regionales
en señal de la unidad de cada Región



con la Cabeza de la Obra, pues el 24
de septiembre de 1947 se hizo en
Molinoviejo, por los miembros más
antiguos en la Obra, el compromiso
de velar para que no se desfigurase
la unidad moral, espiritual y jurídica
del Opus Dei.

35. Carta, en EF-500620-7.

36. Carta, en EF-640408-1.

37. Carta a José Luis Múzquiz de
Miguel, en EF-500313-3.

38. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500923-2.

39. Cfr. Cartas a sus hijas de México,
en EF-500620-7, EF-590901-8 y
EF-500923-6; y a sus hijos de
Inglaterra, en EF-500923-4.

40. Cfr. Carta a Pedro Casciaro
Ramírez, en EF-520714-1.

41. Carta, en EF-521117-1. Era el tono
afectuoso y familiar de muchas de



sus cartas, a los enfermos o a los que
sufrían: Supe, a su tiempo, que te
habían operado de apéndice y que,
gracias a Dios, todo fue bien. No nos
gastes más bromas de ese género,
granuja. ¿Te encuentras bien del
todo? (Carta a José Montañés
Moreno, en EF-580420-1).

42. Cfr. Carta a todos sus hijos, en
EF-661220-1.

43. Carta a sus hijas de Estados
Unidos, en EF-500620-2.

44. Carta a sus hijas de Nápoles, en
EF-531118-1.

45. Carta a Joaquín Madoz Montoya,
en EF-570502-2.

46. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-570720-1.

47. Carta a sus hijas de Irlanda, en
EF-610214-1. Pequeñas
contradicciones les venían, pronto o



tarde, en todas partes. El consejo del
Padre en tales circunstancias solía
ser el que daba a sus hijos de Austria:
poned los medios espirituales y los
humanos, y esperad serenamente. Yo
también he pasado por ahí (Carta a
Juan Bautista Torelló Barenys, en
EF-661020-1).

48. Carta 16-VI-1960, n. 25.

49. Carta a Héctor Raynal García, en
EF-650323-4.

50. Carta a Richard Rieman, en
EF-500901-10; cfr. también Javier
Echevarría, Sum. 2227.

51. Carta 16-VI-1960, n. 24.

52. Carta, en EF-640314-1.

53. Carta 16-VI-1960, n. 19.

54. Carta a Odón Moles Villaseñor, en
EF-570502-3. A sus hijos de Chile,
entre los que había un grupo de
españoles, les escribía: Debéis



procurar ser muy buenos españoles,
pero no hacer labor españolista, que
es cosa política: estáis ahí para ser
apóstoles y enraizar la Obra (Carta,
en EF-520814-3).

55. También a mí me gustaría ir a
esas tierras —escribía a Dick Rieman
—, de las que tanto espero para la
gloria de Dios, pero si no hay un
motivo razonable —ya lo habrá,
alguna vez—, no puedo hacer ese
viaje sin que se resienta la pobreza
(Carta, en EF-610703-1).

56. Carta a Juan Bautista Torelló
Barenys, en EF-640505-1.

57. Mons. Álvaro del Portillo explica
lo que el Fundador entendía con esa
palabra: «Muchas veces le he oído
hablar de la prehistoria de la labor
en un determinado país. La
prehistoria consistía en que, mucho
antes de que se estableciera el
primer Centro de la Obra en las
distintas naciones, nuestro Padre,



con muchísima anticipación —yo he
sido testigo—, había fertilizado aquel
terreno con rezos y mortificaciones;
había cruzado ciudades, rogado en
iglesias, tratado a la Jerarquía,
visitado tantos sagrarios y santuarios
marianos, para que, al cabo del
tiempo, sus hijas e hijos encontraran
roturado el terreno en aquel nuevo
país. Roturado y sembrado, porque,
como solía decir, había lanzado a
manos llenas por tantas y tantas
carreteras y caminos de esa nación la
semilla de sus avemarías, de sus
cantos de amor humano que
convertía en oración, de sus
jaculatorias, de su penitencia alegre
y confiada» (Álvaro del Portillo:
Instrumento de Dios, p. 36; en En
memoria de Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer, Pamplona 1976). Cfr.
también: Álvaro del Portillo, Sum.
632.

58. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 638.



59. Carta, en EF-491125-3; cfr.
también Carta a sus hijos de
Portugal, desde Milán, en
EF-491125-4.

60. Cfr. Carta a Mons. Michael de
Faulhaber, en EF-500413-1.

61. Cfr. Carta a Alfonso Par Balcells,
en EF-520904-1; cfr. Rolf Thomas,
Sum. 7689.

Alfonso Par, que fue Consiliario de
Alemania, cuenta una anécdota que
ilustra la pobreza en que vivían, a
tono con las necesidades que
pasaban en Villa Tevere:

«Desde Alemania queríamos ayudar
a aliviar la carga económica de las
obras. Cada vez que iba a Roma,
desde Alemania, Fernando Inciarte
me daba algunos marcos.

Al llegar se los entregaba a Don
Álvaro con bastante vergüenza, ya



que se trataba de cantidades
ridículas: 50 ó 100 DM.

El Padre no dejaba de
agradecérnoslo. Alguna vez hizo
alguna referencia a nuestras
pequeñas aportaciones delante de los
otros del Colegio Romano. Yo estaba
muy avergonzado, pues hubiéramos
deseado poder ayudar de verdad,
pero entonces en Alemania
estábamos empezando y lo que
podíamos era muy poco» (Alfonso
Par Balcells, RHF, T-04264, p. 72).

62. Carta a sus hijos de Alemania, en
EF-540601-14; cfr. también Carta a
Alfonso Par Balcells, en EF-540817-9.

63. Desde St. Gallen escribía: ¡Cuánta
labor nos espera en Suiza! Vamos
sembrando de Avemarías todos estos
caminos, seguros de que comenzarán
estos hijos míos pronto su trabajo en
esta nación tan estratégicamente
colocada, desde todos los puntos de
vista. También desde el apostólico



(Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-550430-1).

64. Cfr. Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

65. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Alemania, II/1.

66. Cfr. Carta a Alfonso Par Balcells,
en EF-550105-3.

67. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-550415-11.

68. Del Fundador: Tertulia con
universitarios en Roma, 19-III-1967
(AGP, P01 1967, p. 430). El tratado se
firmó en mayo pero no entró en
vigor hasta finales de julio.

69. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Alemania II/1; y Alfonso
Par Balcells, RHF, T-04264. El diario
del Centro registra ese momento
histórico: «Somos ahora la pequeña
semilla, el pequeño grano. Pero ya ha



aflorado el brote, ya somos
historia» (Diario de Althaus, Bonn,
30-XI-1955: AGP Sec. N, 3 leg.
0001-27).

70. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Viena, en
EF-551204-2.

71. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Viena, en
EF-551209-1; cfr. Joaquín Alonso
Pacheco, Sum. 4678.

«Por lo que en más de una ocasión
me ha contado —testimonia el
Cardenal Franz König, Arzobispo que
fue de Viena— rezó ante la imagen
milagrosa de María Pötsch y allí se
imprimió en su memoria algo así
como una inspiración. Y de manera
totalmente espontánea invocó:
"Maria, Stella Orientis, ora pro
nobis"» (Franz König, Sum. 5254).

72. Cfr. AGP, P01 XII-1955, p. 17.



73. Carta a Alfonso Par Balcells, en
EF-561020-5.

74. Cfr. Carmen Mouriz García, RHF,
T-05437, p. 50.

75. Carta, desde St. Gallen, en
EF-580924-1.

76. Carta, desde St. Gallen, en
EF-580924-3.

77. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum. 837.
A Ars fue en peregrinación en 1953,
1956, 1958, 1959, 1960.

78. Álvaro del Portillo, Sum. 630; y
Javier Echevarría, Sum. 2220; AGP,
P06, IV, p. 25.

79. Cfr. AGP, P01 1979, p. 943.

80. AGP, P01 1970, p. 20.

81. Viena es la única capital —
comentaría— donde he visto un
monumento a la Trinidad Beatísima
(AGP, P01 1981, p. 823).



82. AGP, P04 1974, II, p. 525.

83. Carta a Juan Antonio Galarraga
Ituarte, en EF-500220-2.

84. Carta a sus hijos de Inglaterra, en
EF-500124-3.

85. Cfr. Carta a sus hijas de
Inglaterra, en EF-520706-1. Cfr.
también Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, p. 3.

86. Carta a Juan Antonio Galarraga
Ituarte, en EF-540405-6.

87. Cfr. Diario de Netherhall House,
Londres, 4-5-VIII-1958: en AGP Sec. N,
3 leg. 0285-29. El mismo día de su
llegada a Londres dijo, a quienes le
acompañaban, que sería conveniente
empezar a trabajar en la Universidad
de Oxford: cfr. Juan Antonio
Galarraga Ituarte, RHF, T-04382, p. 7.

88. Carta, desde Londres, en
EF-580800-3.



89. Cfr. Álvaro del Portillo, PR, p.
1506; y Javier Echevarría, Sum. 2782.

90. Meditación, 2-XI-1958, citada por
Álvaro del Portillo en Sum. 1642.

91. Cfr. Juan Antonio Galarraga
Ituarte, RHF, T-04382, p. 9.

92. Carta, desde Londres, en
EF-580813-1.

93. Habría que reseñar, sin embargo,
las excepciones. Una de ellas ocurrió
en la City de Londres a los dos o tres
días de llegar. Iba andando por la
calle con traje de clergyman y nadie
se fijaba en él, hasta que un sujeto
con un raro turbante e indumentaria
de colores desvaídos se le quedó
mirando con curiosidad. ¡Qué
mirará! Si va vestido más raro que
nosotros, comentó el Padre a los que
le acompañaban (cfr. Juan Antonio
Galarraga Ituarte, RHF, T-04382, p.
11).



94. AGP, P01 1982, p. 757.

95. Cfr. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Irlanda, II/2; y Álvaro del
Portillo, Sum. 850.

96. Carta a Teodoro Ruiz Jusué, desde
Londres, en EF-580904-3.

97. Cfr. Carta a Mons. Benjamín de
Arriba y Castro, desde Londres, en
EF-590809-1.

98. Carta a sus hijos del Consejo
General, desde Londres, en
EF-590814-1.

99. Carta a sus hijos de España, desde
Londres, en EF-590825-2.

100. A don Leopoldo, en cuya
diócesis se iban a ordenar esos
clérigos del Opus Dei, correspondía
el conceder la dispensa de
intersticios, esto es, del tiempo
canónico que debe mediar entre la
recepción del subdiaconado,



diaconado y presbiterado. Eran
veinticinco los que esperaban recibir
las órdenes mayores.

101. Don Leopoldo encargó al mismo
don Josemaría que comunicase a
Mons. García Lahiguera que
quedaban dispensados los
intersticios. Cosa que hizo a la
mañana siguiente, por escrito. Cfr.
Carta a Mons. José María García
Lahiguera, desde Santiago de
Compostela, en EF-610725-1.

102. Cuando el sucesor del Fundador
visitó otra vez las islas, en 1980, en
sus reuniones con miembros y
cooperadores del Opus Dei, les
mostraba la tarea que aún tenían por
delante. Todavía estaban, rompiendo
el cascarón del huevo, como los
polluelos al nacer. Estaban por
alcanzar las metas señaladas
personalmente por el Fundador.

Y, en una de esas tertulias masivas
que dio, en el hall del University



College School —siguiendo las
huellas de su predecesor—, animaba
a cerca de un millar de personas a
proseguir lo que veinte años antes
había puesto en marcha Mons.
Escrivá de Balaguer. Tal fue la
cantidad de trabajo que impulsó en
vida.

103. AGP, P06, II, p. 225.

104. Alfonso Par Balcells, RHF,
T-04264.

105. Carta a Pedro Casciaro Ramírez,
en EF-530709-1.

106. Cfr. Carta a sus hijos del Consejo
General, en EF-490728-1. Mientras el
Señor te quiera mantener en la
tierra, morir, para ti, es una
cobardía. Vivir, vivir y padecer y
trabajar por Amor: esto es lo tuyo,
escribió el Fundador en Forja, n.
1037; y también: piensa que es una
comodidad morir pronto, porque
hemos de desear trabajar muchos



años para Él y, por Él, en servicio de
los demás (ibidem, n. 1039) .

107. Del Fundador: tertulia, 29-
XII-1970. Cfr. también: Álvaro del
Portillo, Instrumento de Dios, ob. cit.,
p. 40.

108. Carta, en EF-590324-1.

109. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
599. Continuó la expansión en el
siguiente decenio: Paraguay (1962),
Australia (1963), Filipinas (1964),
Nigeria y Bélgica (1965), Puerto Rico
(1969).

110. Carta 16-VI-1960, n. 1.

111. Refiere Mons. Álvaro del Portillo
que el Obispo de Rosario (Argentina),
futuro Cardenal Antonio Caggiano,
pidió en cierta ocasión al Padre que
enviase algunos miembros del Opus
Dei a su diócesis. «Se lo pido por los
clavos de Cristo», le decía. Y el
Fundador le respondió: Es tan



sacerdotal la petición de Su
Excelencia, que haré todo lo posible
por realizarla, aunque no tenemos ni
los medios ni las personas (Sum.
1180). Sobre los comienzos en
Bogotá, en 1951, y el ofrecimiento del
Arzobispo, Mons. Crisanto Luque
Sánchez: cfr. correspondencia con
Mons. Antonio Samoré, Nuncio en
Colombia: Carta al Fundador, 22-
V-1951, en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Colombia I/1, 1; y
respuesta del Fundador al Nuncio, en
EF-510601-1. En 1952 esperaba el
Nuncio Apostólico de Venezuela,
Mons. Armando Lombardi, la llegada
de algunos miembros del Opus Dei a
Caracas (cfr. Carta al Fundador de
26-I-1952, en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Venezuela I/1, 1).

No faltaron ocasiones en que, ante el
acuciante deseo de algún prelado, el
Fundador hubo de prometer el envío
de hijos suyos a diócesis de lejanos
países. Así sucedió con el Arzobispo-



Obispo de Marilia (Brasil), Mons.
Hugo Bressane de Araújo (cfr. Cartas,
en EF-560921-1, EF-561120-1,
EF-570211-1, etc.). Caso parecido fue
el del establecimiento en Montreal y
el deseo del Cardenal Paul Emile
Léger de que su diócesis fuese la
primera en acoger el Opus Dei en
Canadá (cfr. José Luis Múzquiz de
Miguel, PM, f. 369v).

112. Cfr. Ernesto Juliá Díaz, Sum.
4120.

113. Carta 16-VI-1960, n. 1.

114. Surco, n. 1.

115. Cfr. Teresa Acerbis, PR, p. 1932.

116. Cfr. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Japón, I/1, 1. Mons. Paul
Yoshigoro Taguchi era, desde 1941,
Obispo de Osaka y Administrador
Apostólico de la Prefectura
Apostólica de Shikoku; en 1969
recibió el título de Arzobispo; y fue



promovido a la púrpura cardenalicia
en 1973.

117. El Fundador deseaba vivamente
que se hiciese realidad el deseo del
Obispo, pues llevaba casi treinta años
dando vueltas al asunto de las
misiones. Misiones —había escrito en
sus anotaciones de 1930—: no se
puede ser cristiano y que el corazón
no se vaya tras este apostolado [...]. Si
yo no supiera que Dios me quiere
para su Obra, desde ahora me
prepararía, aprendiendo el idioma,
etc. para ir misionero al Japón, en
cuanto me viera libre de mis
obligaciones familiares (Apuntes, n.
102, del 3-XI-1930).

También de entonces es esta otra
anotación: El apostolado entre los
extranjeros ahora está muy
descuidado. Cuando veo esos grupos
de chinos, que se encuentran en
todas las esquinas de Madrid,
vendiendo chucherías [...] ¡se me



parte el alma! (ibidem, n. 97, del 25-
X-1930).

Según la mente del Fundador, los
fieles del Opus Dei que viven en
tierras de misión realizan su servicio
a la Iglesia y a las almas con su
trabajo profesional, como los demás
ciudadanos corrientes. No son, por
tanto, misioneros.

118. José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, p. 32; cfr. también
Álvaro del Portillo, Sum. 631.

119. Carta a José Luis Múzquiz de
Miguel, en EF-580300-3.

120. José Luis Múzquiz de Miguel,
RHF, T-04678/1, p. 47. El primero de
mayo de 1958 cumplió José Luis
Múzquiz el deseo del Padre: besar la
tierra de los mártires japoneses. Cosa
que hizo en la ciudad de Nagasaki
(cfr. ibidem, p. 647).



121. Cfr. Carta a José Luis Múzquiz
de Miguel, en EF-580500-1.

122. AGP, Sección Expansión
Apostólica, Japón I/1, 1.

123. Cfr. Carta a José Ramón
Madurga Lacalle, en EF-581100-3.

124. Cfr. Carta a José Ramón
Madurga Lacalle y Fernando Acaso
Gómez, en EF-590500-1.

125. Carta a sus hijos de Japón, en
EF-591000-1.

126. Olga Marlin, RHF, T-08425, p. 1.

127. Ibidem. Cfr. también Teresa
Acerbis, PR, p. 1904.

Muy sobrenaturalmente, el
Fundador daba a entender a sus
hijos que el trabajo apostólico que
estaban realizando lejos de su nación
de origen era común, y que recibían
ayuda desde Roma. Así escribía, por
ejemplo, a los de la Región de



Alemania: Escribidme todos de largo,
porque me encanta leer detalles de
vuestro —de nuestro— trabajo (Carta
a Alfonso Par Balcells, en
EF-550105-3).

128. Cfr. José Luis Múzquiz de
Miguel, RHF, T-04678/1, p. 81.

129. Cfr. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7097. «Mons. Escrivá
siempre estuvo animado de un
profundo espíritu misionero y se
mostraba solícito para que la Obra
pudiera llegar cuanto antes a países
de misión» (Ernesto Juliá Díaz, Sum.
4137).

130. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
633. Cfr. también Carta 16-VI-1960, n.
37.

131. Cfr. José Ramón Madurga
Lacalle, PM, f. 292; y Álvaro del
Portillo, Sum. 631.



132. Carta a sus hijas de Japón, en
EF-600700-2.

133. Javier Echevarría, PR, p. 613.

134. El Cardenal Manuel Gonçalves
Cerejeira nació en 1888. Fue
ordenado sacerdote el 1-IV-1911;
promovido a la sede de Lisboa el 18-
XI-1929, a los pocos meses de su
ordenación episcopal. Creado
Cardenal en el consistorio del 16-
XII-1929. Murió el 2-VIII-1977.

En ese viaje a Portugal —febrero de
1945— acompañaban al Fundador,
entre otros, don Álvaro del Portillo y
el Sr. Obispo de Tuy, como
recordamos.

135. En la carta comendaticia del 1-
III-1946 en la que solicita del Santo
Padre la concesión del Decretum
Laudis al Opus Dei, el Cardenal hace
una elogiosísima semblanza del
Fundador: «D.D. Ioseph Maria
Escrivá de Balaguer, vir est vere pius,



animarum zelo imbutus, doctus,
Superioribus plane subditus; illud
vero spiritu poenitentiae, docilitate,
apostolatus desiderio, castimonia
atque eximia membrorum cultura
excellens, optimum ac nostris
temporibus medium demonstratur
aptissimum societatem civilem
penetrandi eamque ad veram vitam
cristianam reducendi» (Fotocopia en
AGP, Sección Expansión Apostólica,
Portugal I/2, 1); y añade: «apud
Universitatem Conibricensem
centrum actionis constituit, quod pro
mea quoque Diocesi universaque
Lusitania ardenter exopto».

136. Cfr. Carta a Xavier de Ayala
Delgado, en EF-501028-6; y antes,
EF-500313-2.

137. Carta a Xavier de Ayala Delgado,
en EF-520715-1.

138. Carta del Cardenal Manuel
Gonçalves Cerejeira a don Xavier de
Ayala Delgado, del 21 de diciembre



de 1954. (El original: en AGP, Sección
Expansión Apostólica, Portugal I/2,
2).

139. Carta a Xavier de Ayala Delgado,
en EF-550106-1.

140. Ibidem.

141. En Carta al Consiliario de
Portugal, Xavier de Ayala Delgado, en
EF-551107-1, le decía que volviese a
visitar al Nuncio, para que
interviniera.

142. Cfr. Carta a Xavier de Ayala
Delgado, en EF-560418-6.

143. Cfr. Relación del Rev. Álvaro del
Portillo, del 31 de octubre de 1957; en
EF-571104t-3.

144. Carta del Cardenal Manuel
Gonçalves Cerejeira, del 16-IX-1957,
original en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Portugal I/2, 3.



145. Ibidem. En la Relación de don
Álvaro del Portillo del 31 de octubre
de 1957, testigo único y de excepción
en este caso, se da cuenta detallada
de las afirmaciones y conceptos
doctrinales y prácticos, tal como los
presenta el Cardenal con referencia a
los hechos que enumera.

146. Carta, en EF-570930-1.

147. Cfr. Carta a Mons. Valerio Valeri,
en EF-570930-2.

148. Carta, en EF-571021-1. La carta
del Cardenal Manuel Gonçalves
Cerejeira del 6 de octubre de 1957:
original en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Portugal I/2, 5.

149. Cfr. Copia de la carta del
Secretario de la Sagrada
Congregación de Religiosos, P.
Arcadio María Larraona Saralegui, al
Nuncio de Portugal, Mons. Fernando
Cento, del 13 de noviembre de 1957,



en: AGP, Sección Expansión
Apostólica, Portugal I/2, 6.

El Cardenal Cerejeira volvió a
escribir al Fundador el 2 de enero de
1958, insistiendo una vez más sobre
su versión de los hechos. A lo que
respondía el Fundador en carta del
12 de febrero, limitándose a
recordarle que eran hechos pasados,
y que mediaba una decisión de la
Santa Sede, reafirmándole una vez
más su estima y afecto. Cfr. Carta, en
EF-580212-1.

150. Relación del Rev. Javier
Echevarría, fechada el 6-XII-1972:
original en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Portugal, I/2, 8.

151. Carta 31-V-1954, n. 32; y también
Conversaciones, 27.

152. Rolf Thomas, Sum. 7686. Existen
otras muchas labores sociales, fruto
del trabajo personal de los miembros
del Opus Dei, juntamente con otros



ciudadanos, católicos o no, a las que
no cabe calificar de corporativas, ya
que el Opus Dei, en cuanto tal, no
asume la responsabilidad de su
dirección espiritual.

153. Cfr. Carta 15-VIII-1953, n. 22; y
también Conversaciones, 18.

154. AGP, P01 1967, p. 17; cfr.
también Conversaciones, 31.

155. Conversaciones, 82. Dentro del
campo de la educación, en octubre
de 1951 abría sus puertas el instituto
Gaztelueta (Bilbao), que hacía
realidad otro proyecto del Fundador,
por lo que se refiere a la educación
cristiana. Este colegio de segunda
enseñanza, venía a ser, en lo que a la
formación de padres y profesores de
los alumnos se refiere, un centro de
cooperación de educadores y
alumnos, en un ambiente familiar,
por la práctica de las virtudes
humanas, tales como sinceridad,
lealtad, compañerismo y alegría.



156. No pudiendo utilizar legalmente
el nombre de Universidad, porque la
ley de Ordenación Universitaria,
entonces vigente, no permitía el
establecimiento de universidades de
naturaleza civil no estatal, se
denominó Estudio General, que era
otro de los nombres que se daba en
la Edad Media a las instituciones de
enseñanza universitaria.

157. Enrique Delgado Gómez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 122.

158. Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, p. 18. El primer Rector del
Estudio General fue Ismael Sánchez
Bella, hasta febrero de 1960; le
sustituyó en el puesto el profesor
José María Albareda Herrera; y a
éste, en junio de 1966, el profesor
Francisco Ponz. Cfr. Cartas a José
María Albareda Herrera, en
EF-591205-1, y a Ismael Sánchez
Bella, en EF-591205-2.

159. Mario Lantini, PR, p. 599.



160. El presupuesto para ese año
académico era la cantidad de 238.700
pesetas. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
617.

161. Cfr. Álvaro del Portillo, Sum.
617; Ismael Sánchez Bella, RHF,
T-06305, p. 17; Amadeo de
Fuenmayor Champín, RHF, T-02769,
p. 8.

162. Los dos primeros años eran
comunes a todas las licenciaturas de
Filosofía y Letras.

163. El IESE funcionaba en Barcelona
y sería agregado posteriormente a la
Universidad de Navarra.

164. El Fundador tenía en su mente
el crear un Instituto de Derecho
Canónico, que contribuiría de modo
eficaz al desarrollo de la
investigación en esa materia, y a la
formación de numerosos sacerdotes
del clero español así como de los
laicos. Según explica don Álvaro del



Portillo en carta del 8 de mayo de
1958 la idea del Fundador, por
entonces, era la siguiente:

«1) No erigir una Facultad de
Derecho Canónico, sino un Instituto
Canónico, dentro de la Escuela de
Derecho ya existente: después
crearíamos otros Institutos —de
Filosofía escolástica, de Sagrada
Teología, de Historia eclesiástica, etc.
—, dentro de las Escuelas respectivas
del Estudio General. Así se da la
posibilidad de una formación
católica completa a los alumnos del
Estudio General que, de este modo,
llegaría a ser una eficacísima
Universidad Católica, abierta
también al clero;

2) Naturalmente, los Institutos se
crearían poco a poco, con calma. Sólo
el de Derecho Canónico empezaría a
funcionar enseguida;

3) De momento, pediríamos no la
erección, sino la agregación de este



Instituto Canónico a un Ateneo
Pontificio» (original en AGP, Sección
Expansión Apostólica, Universidad
de Navarra, I/1, 9).

El decreto de Agregación del Instituto
de Derecho Canónico a la
Universidad del Laterano va firmado
por el Cardenal Pizzardo, Prefecto de
la Sagrada Congregación de
Seminarios y Universidades, y lleva
fecha del 12 de junio de 1959
(original en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Universidad de Navarra,
I/1, 14, 2º).

A partir de 1960, es decir, después de
la erección de la Universidad, se
establecen otros muchos Centros y
enseñanzas. Entre ellos: el Instituto
de Artes Liberales (1960), Escuela
Técnica Superior de Ingenieros
Industriales (1962); Escuela de
Asistentes Sociales (1963); Instituto
de Filosofía (1964); Escuela Superior
de Arquitectura (1964); Ciencias



Biológicas (1964); Facultad de
Farmacia (1964), Ciencias Físicas
(1965); Instituto Internacional de
Ciencias de la Educación (1965);
Instituto Teológico (1967); Escuela de
Ingeniería Técnica Industrial (1969);
Facultad de Teología (1969), etc. Cfr.
Francisco Ponz Piedrafita, RHF,
T-04151, pp. 49-50.

165. Carta a Mons. Benjamín de
Arriba y Castro, desde Londres, en
EF-590809-1.

Las respuestas no se hicieron
aguardar. Todas ellas expresan
gratitud por este servicio a la Iglesia:
«Todas estas nuevas obras del Opus
Dei muestran una vitalidad
magnífica y son un servicio de altos
vuelos a la Iglesia, que
necesariamente deben alegrar a
quienes amen a la Iglesia por encima
de sus pequeños intereses. Hoy
mismo le pondré unas letras al
Cardenal Pizzardo expresándole mi



satisfacción» (del Cardenal de Sevilla,
José María Bueno Monreal, al
Fundador, 12-VIII-1959; original en
AGP, Sección Expansión Apostólica,
Universidad de Navarra, I/6, 33).

«Si ya estaba reconocido a la gran
labor que hace entre nosotros el
Opus Dei [...] este paso de gigante me
saca de mi admiración silenciosa
para darle sinceras gracias por la
predilección que ha tenido con esta
Diócesis en esa eficaz labor que
realiza desde ahí haciéndonos
participantes de los frutos de su
apostolado» (del Arzobispo de
Pamplona, Mons. Enrique Delgado
Gómez, 28-VII-1959; ibidem).

166. Cfr. carta de Mons. Pedro
Cantero Cuadrado, Obispo de Huelva,
al Fundador: fechada el 17-VIII-1959;
cfr. ibidem.

167. El artículo 31 del Concordato
establece que: «La Santa Iglesia
podrá libremente ejercer el derecho



que le compete, según el can. 1375
del Código de Derecho Canónico, de
organizar y dirigir escuelas públicas
de cualquier orden y grado, incluso
para seglares» (A.A.S., XXXV (1953),
p. 648).

168. Sobre la intervención del
Cardenal Domenico Tardini: cfr.
Carta a Mons. José María Bueno
Monreal, Cardenal de Sevilla, en
EF-610317-1, en la que le dice el
Fundador: me manifestó el Card.
Tardini la voluntad de la Iglesia de
erigir el Estudio General de Navarra
en Universidad.

Sobre el carácter secular de la nueva
Universidad dice Mons. Javier
Echevarría: «Por otra parte, la
secularidad del espíritu de esa
institución quedaba afirmada en las
facultades civiles y en el alto nivel de
sus exigencias académicas y de la
investigación científica que
desarrollaban» (Sum. 2202).



169. Cfr. Carta a Mons. Giuseppe
Pizzardo, en EF-600403-2. Apoyaban
esta petición tres importantes cartas,
dirigidas a la Santa Sede. Enrique
Delgado Gómez, Arzobispo de
Pamplona, envió el 25-IV-1960 una
carta al Cardenal Giuseppe Pizzardo.
Entre las razones que aconseja la
pronta erección del Estudio General
en Universidad menciona: «la
madurez lograda»; «la oportunidad
misma de la erección: [...]
difícilmente podrán darse en España
unas circunstancias más favorables
para llevar a cabo las necesarias
negociaciones con la potestad civil»;
«la garantía del prestigio científico de
los Profesores, de la pureza doctrinal
de las enseñanzas y de la
continuidad a través del tiempo de
toda la labor» (ibidem; copia en AGP,
Sección Expansión Apostólica,
Universidad de Navarra, I/3, 13).

Cfr. también cartas de Miguel Javier
Urmeneta Ajarnaute, Alcalde de



Pamplona, al Nuncio, Mons.
Ildebrando Antoniutti, fechada el 25-
IV-1960 (ibidem, I/3, 15); y de Miguel
Gortari Errea, Vicepresidente de la
Diputación Foral, del 9-V-1960
(ibidem, I/3, 14).

170. El decreto de la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades venía dado por el
Prefecto, Cardenal Pizzardo el 6 de
agosto, fiesta de la Transfiguración
del Señor (A.A.S., LII (1960), pp.
988-990). El original del Decreto de la
misma Congregación, nombrando
Gran Canciller de la Universidad de
Navarra a Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer, dado también por el
Prefecto, Cardenal Pizzardo, está
archivado en RHF, D-15102.

171. Llevaba la iglesia una
comunidad de P.P. Redentoristas que
informaron al Nuncio, Mons.
Ildebrando Antoniutti, que no podían
seguir encargándose de la Basílica; y



el Nuncio no cejó hasta que
sacerdotes del Opus Dei se hicieron
cargo de ella. Cfr. César Ortiz-
Echagüe Rubio, Sum. 6852; Carta a
Mons. Ildebrando Antoniutti, en
EF-591031-1.

172. El original del nombramiento en
RHF, D-11781. La instancia la elevó el
Presidente de la Institución Fernando
el Católico, el 5 de abril de 1960. Cfr.
también Carta a Antonio Zubiri
Vidal, en EF-600531-1 .

173. La petición de la Facultad de
Filosofía y Letras fue favorablemente
informada por el Rectorado; y el
nombramiento, autorizado por el
Director General de Enseñanza
Universitaria, el 21 de abril de 1960.
La Orden del Ministerio de
Educación Nacional: en Boletín
Oficial del Estado, nº 128 (28-V-1960).
El original: título de Doctor honoris
causa por la Facultad de Filosofía y
Letras, en RHF, D-05206. Cfr. también



Carta a Juan Cabrera Felipe, desde
Londres, en EF-600717-1.

174. El título se concedió por el
Ayuntamiento en sesión celebrada el
5 de octubre de 1960, «como muestra
de cordial admiración y gratitud»,
por la fundación del Estudio General
de Navarra. Original en RHF,
D-11716. Cfr. Carta a Miguel Gortari
Errea, desde Madrid, en EF-601019-2.

175. Carta, desde Madrid, en
EF-601019-1.

176. Cfr. Universidad, 3-4 (1960),
Secretaría de Publicaciones,
Universidad de Zaragoza.

177. Alejandro Cantero Fariña, RHF,
T-06308, p. 56; cfr. también Carta a
Mons. Casimiro Morcillo González,
desde París, en EF-601030-3; y
Florencio Sánchez Bella, RHF,
T-08250, p. 2.



178. Cfr. María del Carmen Sánchez
Merino, RHF, T-05132, p. 115; y
Blanca Fontán Suanzes, Sum. 6949.

179. Cfr. Javier Echevarría, Sum.
1898.

180. Uno de los Obispos que
asistieron a la ceremonia refiere una
pequeña anécdota: «todavía
recuerdo —me parece que lo estoy
viendo— el gesto personal y
expresivo de D. Josemaría, cuando,
caminando en la presidencia del
espléndido cortejo del profesorado
de la Universidad, me acerqué a él
para manifestarle mi satisfacción y
mi alegría; se llevó las manos a la
cabeza y me dijo en voz baja: ¡Señor
Obispo, ¡qué vergüenza!; ¡qué
vergüenza para mí!» (Santos Moro
Briz, en Testimonios..., ob. cit., pp.
253-254).

181. Discurso, 25-X-1960. Pamplona.
Nuestro Tiempo, n. 78, 1960. Sobre
las ideas del Fundador en el campo



de la Ciencia y la Educación:
Francisco Ponz Piedrafita: La
educación y el quehacer educativo
en las enseñanzas de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, en En
memoria de…, ob. cit.

182. Años más tarde, profundizando
en esta idea, dijo: Es necesario que la
Universidad forme a los estudiantes
en una mentalidad de servicio:
servicio a la sociedad promoviendo
el bien común con su trabajo
profesional y con su actuación cívica
(Conversaciones, 74). Y en otra
ocasión, expuso: salvarán este
mundo nuestro no los que pretenden
narcotizar la vida del espíritu,
reduciendo todo a cuestiones
económicas o de bienestar material,
sino los que tienen fe en Dios y en el
destino eterno del hombre (Discurso
9-V-1974, Pamplona; en Josemaría
Escrivá de Balaguer y la Universidad,
Universidad de Navarra, 1993, p.
108).



183. Estudio General de Navarra.
Memoria y Presupuesto anual
1959/60, pp. 5-6. Archivo Universidad
de Navarra. Cfr. Discurso 7-X-1972,
Pamplona, en Josemaría Escrivá de
Balaguer y..., ob. cit., p. 98. Cfr.
también Es Cristo que pasa, 10.

184. Discurso 9-V-1974, Pamplona; en
Josemaría Escrivá de Balaguer…, ob.
cit., p. 106. Toda obra, toda empresa,
todo trabajo o tarea, según el criterio
del Fundador, debía ser sal, doctrina
y levadura apostólica; todo menos
algo neutro e insípido. En 1963
escribía al Consiliario de España:

Acaban de entregarme el primer
número de la revista que hacen esas
hijas: lo he cogido con ilusión, por
muchas razones, y me ha gustado la
presentación, los grabados o fotos o
como se diga, pero te escribo
enseguida para que les digas de mi
parte que me ha dado la impresión
de un plato muy vistoso, pero sin sal:



podía estar hecha esa publicación
por un grupo de paganas. ¿No se
pueden decir, con gracia femenina,
algunas cosas —noticias,
comentarios: ¡doctrina!— que se lean
con gusto y den en el alma? (Carta a
Florencio Sánchez Bella, en
EF-630927-1). Se trataba de una
revista en la que trabajaban por su
cuenta algunas mujeres de la Obra.

185. Carta 31-V-1954, n. 34. «El Padre
—testimonia Ismael Sánchez Bella—,
siempre que se refería a la labor que
hacíamos en la Universidad de
Navarra, insistía en su carácter
apostólico: ¿Universidad Católica?,
decía. ¡Apostólica!» (Ismael Sánchez
Bella, RHF, T-06305, p. 19). No quería
el Fundador, de ningún modo, una
enseñanza neutra (cfr. Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5905).

186. Cfr. Eduardo Ortiz de Landázuri
y Fernández de Heredia, RHF,
T-00171, pp. 1-2. Cfr. también, Javier



Echevarría, Sum. 2203; Álvaro del
Portillo, Sum. 708.

187. Carta de Mons. Enrique Delgado
Gómez, 25-IV-1960; cfr. AGP, Sección
Expansión Apostólica, Universidad
de Navarra, I/3, 13.

188. Tras el envío de una nota (19-
XI-1960) por la Nunciatura, el
Ministerio de Educación Nacional
constituyó una comisión para el
reconocimiento de los títulos de la
Universidad. No se recibió ninguna
facilidad por parte del gobierno. En
mayo de 1961 terminaron el proyecto
de convenio, que fue sometido
sucesivamente para su examen por
los Rectores de las Universidades
españolas y el Consejo de Estado.
Terminadas las negociaciones el 5 de
abril de 1962 se publicó el acuerdo
en el Boletín Oficial de las Cortes
Españolas (13-IV-1962) para que los
Procuradores formulasen
observaciones respecto al texto. La



Comisión de Asuntos Extranjeros de
las Cortes dio parecer favorable. El
Jefe del Estado firmó el instrumento
de ratificación (10-V-1962) y el
intercambio de ratificaciones tuvo
lugar en el Vaticano (19-V-1962). El
texto se publicó en el Boletín Oficial
del Estado (20-VII-1962). Y el 8-
IX-1962 el Ministerio de Educación
Nacional dio un decreto aplicando el
acuerdo sobre la validez de los
títulos. Cfr. Amadeo de Fuenmayor
Champín, El Convenio entre la Santa
Sede y España sobre Universidades
de estudios civiles, Pamplona, 1966,
pp. 70-73.

189. A modo de ejemplo, se puede
citar el dictamen elaborado por la
Comisión del Ministerio de
Educación Nacional, que estudió el
proyecto del Convenio de abril de
1962. Allí se señala que no se optó
por un "sistema de completa libertad
universitaria, igual para todas.
Introducir esto en nuestra legislación



supondría un cambio radical en los
principios del derecho académico
español, cuyas últimas consecuencias
son imprevisibles" (Propuesta de la
Comisión Ministerial (Ministerio de
Educación Nacional) sobre el
reconocimiento de los estudios
realizados en la Universidad de
Navarra, 21-V-1961, Archivo
Histórico, Universidad de Navarra).

190. Cfr. Cartas a Mons. José María
Bueno Monreal, en EF-601123-1 y
EF-610317-1; y a Mons. Marcelino
Olaechea Loizaga, en EF-611013-1.

191. Carta, en EF-620407-1.

192. Carta, en EF-640614-1. Como
dice el Fundador, en esta carta a
Pablo VI, en el Convenio se habían
impuesto cláusulas y condiciones
más rigurosas que las existentes en
las Universidades civiles. Entre
dichas condiciones estaba la de que
el 75 % de los profesores de la
Universidad de Navarra fuesen



catedráticos de las Universidades del
Estado (cfr. ibidem; y también:
Álvaro del Portillo, PR, p. 781; César
Ortiz-Echagüe Rubio, Sum. 6844).

193. Cfr. Memorias de la Universidad
de Navarra. En el año académico
1964-1965 la Universidad tenía 3.374
alumnos; y 12.420 alumnos en el
curso 1992-93.

194. Enrique Delgado Gómez, en
Testimonios..., ob. cit., p. 132.

A Mons. Abilio del Campo y de la
Bárcena, Obispo de Calahorra, que
sugirió que las diócesis
contribuyeran económicamente al
sostenimiento de la Universidad si
contaban con alumnos que hiciesen
sus estudios en las Facultades de
Teología y Derecho Canónico, le
contestaba: he de manifestar que
agradezco muchísimo tu estupenda
voluntad, pero es criterio
constitucional del Consejo el de no
recabar nunca esa ayuda de las



diócesis: lo único que la Universidad
y yo mismo deseamos de los Revmos.
Ordinarios es que recen y hagan
rezar por los frutos culturales y
apostólicos de los Centros de estudios
eclesiásticos de la Universidad de
Navarra (Carta, desde Madrid, en
EF-721020-1).

195. Carta de Mons. Gastone
Mojaisky Perrelli, 6-X-1957: original
en AGP, Sección Expansión
Apostólica, Kenya, I/1, 1.

196. Ibidem.

197. Carta a Mons. Gastone Mojaisky
Perrelli, en EF-571104-1.

198. Cfr. Carta a sus hijos de México,
en EF-581017-1.

199. Cfr. Carta a Mons. John Joseph
McCarthy, en EF-591022-1. Mons.
McCarthy había sido consagrado en
1946, y promovido a la sede
arzobispal de Nairobi en 1953.



200. Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6345. Sobre lo de contribuir con una
cantidad simbólica, cfr. capítulo XXI,
6: El carisma fundacional.

201. Javier Echevarría, Sum. 2224.
Cfr. también Conversaciones, 71. En
aquellos años osciló mucho la
población, que al tiempo de la
independencia se componía de
50.000 europeos, unos 200.000
asiáticos y más de 9 millones de
africanos.

Soñaba el Padre con los primeros
hombres y mujeres kenianos en el
Opus Dei, que serían instrumento
para el desarrollo eficaz de nuestro
trabajo apostólico en África (Carta a
Pedro Casciaro Ramírez, en
EF-620203-1). Y, apenas habían
puesto sus hijas los pies en Kenia, ya
estaba el Fundador preguntándoles:
¿Cuándo vendrá la primera? (Carta a
sus hijas de Kenia, en EF-620430-1).



202. Cfr. Teresa Acerbis, Sum. 4986;
Carmen Ramos García, Sum. 7370;
Blanca Fontán Suanzes, PM, f. 1082v.
También Kianda se regía por el
mismo espíritu cristiano que
Strathmore.

203. Pedro Casciaro Ramírez, Sum.
6345.

«Poco tiempo después —refiere
Mons. Javier Echevarría— se
comenzó el trabajo en Nigeria, con
las mismas directrices y las mismas
intenciones: llegar y servir a todos
sin discriminación. Con rasgos
diferentes, se repitieron las muestras
de estima y agradecimiento por el
trabajo de los miembros del Opus
Dei. Había estallado la rebelión de
Biafra. Aunque el Siervo de Dios
aceptaba lo que el Señor dispusiese
con respecto a la vida de sus hijos,
lógicamente sentía la preocupación
de lo que pudiera ocurrirles, y rezó
mucho e hizo rezar. Recibió una



carta de sus hijos, cuando ya habían
sido expulsados del país los
miembros de todas las instituciones
católicas. Referían que las
autoridades del Gobierno les habían
tratado con muchísimo respeto y
afecto, considerándoles como
ciudadanos del país, porque habían
visto que no habían practicado
ninguna discriminación de tipo
racial, de tipo religioso, o de tipo
tribal. Añadían que seguían
trabajando cada uno en su puesto,
sin haber sufrido la más mínima
molestia» (Sum. 2225).

204. Carta 12-XII-1952, n. 30.

205. Carta 19-III-1954, n. 35.

206. Amigos de Dios, n. 273.

207. Carta, en EF-561108-1.

208. A finales de 1956, antes de
erigirse los territorios de misión, le
llegaron al Fundador noticias de



Lima diciéndole que la diócesis de
Mallorca (España), tenía el
compromiso de enviar al Perú los
sacerdotes seculares que se
encargarían de atender la misión.
Inmediatamente escribió el
Fundador a Mons. Antonio Samoré:
Estamos siempre dispuestos —le
decía— a ir a Yauyos —y a cualquier
otro lugar que nos indique la Santa
Sede—, pero me atrevo a sugerir, con
todo respeto, si no sería mejor
enviarnos a un territorio en el que
nadie interprete que atropellamos el
trabajo apostólico que han venido
haciendo otros sacerdotes diocesanos
de España (Carta, en EF-561229-1).

En los mismos términos se dirigía a
Mons. Francesco Lardone, Nuncio en
Perú desde 1953: me dolería que en
España se pudiera pensar que
tratamos de desplazar a la diócesis
mallorquina (Carta, en EF-561231-1).
Lo cierto es que faltaban sacerdotes y
sobraba territorio. Cfr. Carta a Mons.



Francesco Lardone, en EF-570125-1.
La última visita pastoral se
remontaba, nada menos, que a los
tiempos de santo Toribio de
Mogrovejo.

El caso de la Prelatura de Yauyos es
realmente excepcional (cfr. Carta a
José de Orbegozo y Tellería, en
EF-570514-3). En la conversación que
Mons. Samoré tuvo con el Fundador,
para que se hiciese cargo de la
atención pastoral de territorios de
misión en el Perú, el Fundador le
manifestó que esa tarea no era
propiamente una de las finalidades
del Opus Dei, que no se hace cargo de
estructuras o iniciativas eclesiásticas.
Y le explicó que el trabajo apostólico
en Yauyos tendría carácter
excepcional porque los sacerdotes de
la Obra son sacerdotes seculares,
diocesanos, en las diócesis donde se
hallan. El Fundador aceptó, sin
embargo, con prontitud, cuando
Mons. Samoré le dijo que era un



deseo expreso del Papa (cfr. Javier
Echevarría, Sum. 2384). Las labores
apostólicas que llevaron a cabo los
miembros del Opus Dei en Yauyos y
Cañete, tales como el Instituto rural
Valle Grande, para gente del campo,
o el Centro de formación profesional
Condoray, para campesinas, sí que
tenían carácter laical.

209. Carta 16-VII-1933, n. 15.

210. Carta a sus hijas, en
EF-561200-2.

211. Cfr. Cartas a los miembros de la
Comisión Regional de España, en
EF-561122-1; a Manuel Botas Cuervo,
en EF-561031-1; a Mons. Hugo
Bressane de Araújo, en EF-561120-1,
etc.

212. Cfr. A.A.S., XLIX (1957), pp. 307 y
881. Al erigirse la Prelatura el Santo
Padre nombró Prelado a Mons.
Ignacio María de Orbegozo y



Goicoechea, que tomó posesión de su
cargo el 2-X-1957.

213. Una de las razones por las que
se agregó a la Prelatura el territorio
de la provincia civil de Cañete fue el
de poder mantener económicamente
unos territorios de mucha pobreza,
sin sacerdotes, sin dinero y sin
recursos de otra clase. La anexión de
Cañete significaba una considerable
ayuda. El decreto por el que la Santa
Sede cambiaba los límites de la
circunscripción eclesiástica es del 24
de marzo de 1962. Cfr. A.A.S., LIV
(1962), p. 735.

214. Ignacio María de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277. En el
momento de constituirse la
Prelatura, según la praxis de la
Iglesia, el Prelado no tenía carácter
episcopal (cfr. Carta a José de
Orbegozo y Tellería, en EF-570514-3).
El 25 de enero de 1964, Mons.
Orbegozo fue consagrado Obispo



titular de la iglesia de Ariasso; y
desde el 26 de abril de 1968 fue
Obispo de Chiclayo. Cfr. Cartas a José
de Orbegozo y Tellería, en
EF-631203-2, y a Mons. Ignacio María
de Orbegozo y Goicoechea, en
EF-640205-1.

215. Carta, en EF-580130-1.

216. Alfonso Fernández Galiana,
RHF, T-00161, p. 2.

217. Carta a Mons. Ignacio María de
Orbegozo y Goicoechea y a sus hijos
de Yauyos, en EF-590317-1.

218. Carta, en EF-591014-1.

219. Carta, en EF-600216-2.

220. Ignacio María de Orbegozo y
Goicoechea, Sum. 7277.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-obras-
corporativas/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/
https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/
https://opusdei.org/es-es/article/4-obras-corporativas/

	4. Obras corporativas

