
opusdei.org

4. LA
CONFIGURACIÓN
DEL VÍNCULO

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

25/12/2011

Las consideraciones que acabamos
de esbozar, situados ante el núcleo
central del mensaje del Opus Dei -la
llamada a una plena entrega en las
diversas situaciones seculares-, nos



conducen a una de las cuestiones que
ocuparon al Fundador durante un
arco importante de años: conseguir
expresar esa llamada a un decidido
seguimiento de Cristo, con el
consiguiente compromiso entre el
Opus Dei y cada uno de sus
miembros, de una manera
plenamente adecuada, sin
terminologías ni expresiones
jurídicas que pudieran implicar una
asimilación a la figura que, en esa
época, era casi universalmente
considerada como forma o
manifestación acabada del empeño
por la santidad, es decir, la de los
religiosos.

Es necesario dejar constancia de que,
en ese importante paso adelante que
en el itinerario jurídico supusieron
las aprobaciones de 1947 y 1950, no
le fue posible a Mons. Escrivá
formular esa realidad de entrega de
modo satisfactorio, pues no pudo
evitar la referencia a votos, y más



precisamente, a votos de pobreza,
castidad y obediencia, conforme a la
tríada clásica de la teología del
estado de perfección. A decir verdad,
resultaba inevitable, si tenemos en
cuenta que la Provida Mater Ecciesia
colocaba a los Institutos Seculares en
la línea, aunque con matices, del
estado de perfección, al exigir a sus
miembros los tradicionales consejos
evangélicos asumidos con vínculo
sacro. La Constitución Apostólica no
hacía, por lo demás, sino reflejar el
estado de la teología y la canonística
de aquel tiempo, en su tendencia a
identificar plenitud de entrega con
vida religiosa o realidades
equiparadas; y a no concebir más
instituciones con capacidad de
incardinar o adscribir sacerdotes que
las estructuras jurisdiccionales de
carácter territorial, o los Institutos
religiosos en los que se profesaban
con vínculo sacro los consejos
evangélicos mencionados, o las
Sociedades equiparadas a las



Religiones. Sólo cuando esos
planteamientos fueron superados -y
esto no aconteció hasta décadas más
tarde-, quedó expedito el camino
para propugnar fórmulas diversas de
las que en estos años hubo que
aceptar como único modo de seguir
adelante.

Como nos encontramos ante una
encrucijada y un tema importantes,
convendrá, aun con riesgo de
parecer reiterativos, resumir los
datos fundamentales que permiten
situar y valorar la solución adoptada,
y que sustancialmente son tres:

a) que, desde el primer momento,
Mons. Escrivá convoca a situarse
ante un Dios que llama, e invita a
vivir la fe cristiana decidida y
radicalmente, en plenitud, mediante
un compromiso profundo y decisivo
de toda la existencia, en medio del
mundo, en las circunstancias de la
común condición humana;



b) que, también desde los comienzos
de la fundación, afirma que esa
entrega, ese compromiso "no es un
estado de ánimo, una situación de
paso, sino que es -en la intimidad de
la conciencia de cada unoun estado
definitivo para buscar la perfección
en medio del mundo" (74); y se
traduce en un vínculo estable con el
Opus Dei;

c) y finalmente que, también desde el
principio, proclama con absoluta
claridad que los miembros del Opus
Dei son cristianos corrientes, que
buscan la santidad en medio del
mundo y de acuerdo con su
condición secular, por lo que debía
evitarse cuanto pudiera implicar una
asimilación con los religiosos, ya que
equivaldría a desnaturalizar la
específica vocación recibida (75).

Esas coordenadas permiten situar el
problema que surgía ante Mons.
Escrivá de Balaguer, y comprender la



forma concreta con que se le
planteaba. De modo sucinto, cabe
resumirlo así: ese ideal de entrega
plena, que reclamaba un
compromiso de toda la persona para
seguir a Cristo mediante la práctica
de la totalidad de las virtudes
cristianas en medio del mundo, y que
se traducía en un vínculo estable con
el Opus Dei, ¿cómo formalizarlo?
Resaltaba con claridad, desde el
principio, un criterio orientador de
carácter negativo: evitar -como acaba
de decirse- todo lo que implicara o
pudiese implicar una asimilación a
los religiosos; pero la concreción
positiva no era fácil en los años
primeros. El Fundador -según ya
dijimos- decidió actuar inicialmente
sin proceder a ninguna
formalización: quienes respondían a
su invitación personal eran bien
conscientes del compromiso
adquirido de vivir la vida cristiana
con plenitud de entrega; y, en los
momentos primeros, no parecía



necesario nada más (76). Esta
decisión era paralela a la ya
mencionada de no acudir todavía a
ninguna aprobación in scriptis.

Sin embargo, con el transcurrir del
tiempo y el aumento de la labor, en
torno a 1934, algunos de los que
habían respondido a la llamada del
Fundador fueron inquietados -como
señalamos en su momento- por
ciertas personas, que les vinieron a
decir que su decisión de entrega
carecía de valor y que su modo de
vivir estaba falto de estabilidad. Las
circunstancias, el ambiente, la
intromisión de esas personas -
algunas de ellas, sacerdotes-,
llevaron a Mons. Escrivá a aceptar la
conveniencia de que los miembros
del Opus Dei hicieran votos privados,
sin manifestación externa, como
podía hacerlos cualquier cristiano -
práctica usual en aquella época-,
para facilitar de esa forma "por un
motivo psicológico", dirá- que



quienes fueran llegando al Opus Dei
tomaran más viva conciencia del
compromiso asumido (77) . Al mismo
tiempo, estableció que la vinculación
entre los miembros y el Opus Dei
consistiría en la simple
manifestación de la decisión de
comprometer la vida entera en la
búsqueda de la santidad y en el
ejercicio del apostolado.
Efectivamente, cuando el Fundador,
por consejo del Obispo de
MadridAlcalá, presenta la
documentación para la aprobación in
scriptis, ese ideal de plena entrega
que exige un compromiso de toda la
persona -"entregamiento a
Jesucristo", definido "no pasajero",
sino "definitivo"-, ese vínculo con el
Opus Dei se establece con una
fórmula sencilla, sin ninguna
referencia a votos u otros vínculos
sacros, que, por lo demás, no
aparecen mencionados en ninguno
de los documentos aprobados en esa
fecha (78).



Hay, en suma, una clara distinción o
separación entre el vínculo con el
Opus Dei, formalizado tal como
acabamos de decir, y la emisión de
unos votos privados, sin
manifestación externa, reducidos a la
intimidad de cada uno, para ayudar,
en los primeros tiempos de la
fundación, a que los miembros del
Opus Dei -frente a quienes pudieran
inquietarlos- tuvieran siempre clara
conciencia de que su compromiso
con Dios era de plena entrega; esos
votos privados -subrayémoslo de
nuevo- eran votos que el Opus Dei
como tal no recibía e, incluso,
ignoraba (79).

Esta solución -provisional desde la
perspectiva del Fundador del Opus
Dei- resultaría también insuficiente,
aunque por razones distintas, a
quienes fueron examinando los
estatutos del Opus Dei con vistas a
sus sucesivas aprobaciones, ya que,
en mayor o menor grado, eran



deudores de la Teología y del
Derecho canónico de la época, y de
los planteamientos que llevaban a
identificar la plenitud de entrega y el
compromiso vocacional con la
profesión de los consejos evangélicos
por medio de votos u otros vínculos
sacros; en suma, con la idea de
consagración.

De esa mentalidad se hace eco la
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia, en varios pasajes de
su pars narrativa y de su pars
dispositiva o ley peculiar de los
Institutos Seculares: habla,
concretamente, de consagración y de
profesión de la perfección cristiana
mediante votos u otros vínculos
sacros en su artículo III. Aunque -y la
novedad era grande y digna de ser
notada-, para evitar interpretaciones
equívocas en orden a la entidad y a
los efectos jurídicos de esos votos y
de la profesión de los consejos
evangélicos, afirma a la vez que los



consejos han de vivirse in saeculo -en
el mundo- (80), y que no se emiten en
dichos Institutos los tres votos
públicos de religión (81).

Como consecuencia, para adecuarse
a la legislación vigente sobre los
Institutos Seculares, resultaba
inevitable hacer referencia, en el
propio texto de las Constituciones del
Opus Dei como Instituto Secular, a
votos o vínculos análogos; al mismo
tiempo, las citadas afirmaciones del
texto legal permitían hacerlo sin que
implicara una asimilación a los
religiosos o a instituciones
equiparadas. De hecho, en las
Constituciones de 1947, se habla de
votos, si bien el Fundador procuró
tomar las precauciones posibles,
dentro de las normas y de la praxis
vigentes, para precisar el alcance de
esos vínculos respecto a los
miembros del Opus Dei. De ahí, la
advertencia expresa de que los
miembros no emiten votos religiosos



(82), sino privados (83). De ahí,
también, la reafirmación del
importante criterio antes
mencionado, según el cual la
incorporación al Instituto se realiza
no por medio de los votos, sino
mediante las fórmulas que venían
empleándose en el Opus Dei desde
los comienzos (84); así como el
recurso a expresiones que, al menos
por su estructura gramatical, ponen
de manifiesto la distinción entre uno
y otro momento, es decir, entre la
incorporación y los votos:
incorporatio secum fert vota,
incorporationi adnexum est votum
privatum, etc. (85).

Poco tiempo después de la
aprobación concedida al Opus Dei en
1947, surgían las discusiones
doctrinales acerca de si los Institutos
Seculares constituían una forma
evolutiva del estado religioso, es
decir, una tercera especie o grado
dentro del estado canónico de



perfección cuyo modelo es el
religioso; o si, por el contrario, se
trataba de asociaciones de fieles
cualificados por un peculiar estado
de perfección, secular, diferente del
estado canónico propio de los
religiosos; con este tema se conecta
estrechamente el debate sobre la
naturaleza de los votos en los
Institutos Seculares: los partidarios
de la primera doctrina tenderán a
afirmar que no hay nada que se
oponga a calificar esos votos de
públicos; mientras que los de la
segunda rechazarán decididamente
esta posibilidad, y acudirán a otros
calificativos, hablando, por tanto, de
votos privados, privados
reconocidos, sociales, etc. Según la
primera opinión, será dificil
mantener que sus miembros no
cambian de estado, ya que los votos
públicos los convertirían en
religiosos, en el sentido del canon
107 del Código de 1917. Según el
segundo parecer, se podrá sostener,



por el contrario, que los miembros de
los Institutos Seculares no cambian
de estado, sino que siguen siendo
clérigos o laicos a tenor del canon
107 (86).

Mientras tenían lugar estas
discusiones, Mons. Escrivá seguía
reafirmando la doctrina antes
mencionada. Así, en la conferencia
pronunciada en Madrid en
diciembre de 1948 -a la que nos
hemos referido ya en varias
ocasiones-, al explicar las notas
características del Opus Dei como
Instituto Secular, hacía constar que
los socios emiten votos, pero advertía
enseguida que se trata de "votos
privados, como puede hacerlo otro
fiel cualquiera" (87). Aún con más
énfasis, lo afirma en sus enseñanzas
a los miembros del Opus Dei, como
testimonia una Carta, fechada en
1949, donde, después de afirmar que
los miembros de la Obra son
"cristianos comunes, corrientes",



escribía: "sin que sea necesario
ningún voto para sentirse vinculados
al Opus Dei, ya que la Obra nunca
recibe los votos que, como cualquier
cristiano, puedan emitir sus
asociados". Y concluía diciendo: "Yo
añado que deseo que no hagan
ninguno" (88).

Por esas fechas terminaba la
preparación de la documentación
necesaria para la nueva aprobación
pontificia. En el proyecto de
Constituciones presentado al
Dicasterio de Religiosos, Mons.
Escrivá mantenía, por lo que
respecta a la incorporación al
Instituto y a la formalización del
vínculo correspondiente, los mismos
principios y los mismos textos que en
las Constituciones de 1947. El
proyecto fue sometido al examen de
la pertinente Comisión de la
Congregación de Religiosos, que
propuso introducir varias
modificaciones -aprobadas por la



Sagrada Congregación el 28 de junio
de 1950-, algunas referentes a los
votos.

La más importante, y de la que
dependen las otras, afectaba al
número 53 del proyecto, que había
sido redactado así por el Fundador:
"l. Para los Numerarios la
incorporación al Instituto, hecha por
la Oblación, lleva consigo la emisión
de votos privados de pobreza,
castidad y obediencia; 2. Estos votos
son privados, de ellos dispensa
solamente el Padre" (89). La
Comisión propuso que el párrafo
segundo de ese número 53 quedara
así: "Estos votos sociales, aunque no
sean públicos de acuerdo con el
derecho (c. 1308, § 1), no obstante
son reconocidos por la Iglesia, por lo
que pueden también ser llamados
votos privados reconocidos. Cesan
esos votos en caso de dimisión, o de
relajación del vínculo por el que el
Numerario estaba ligado al Instituto,



concedidas por la Santa Sede o por el
Padre según los casos" (90). En el
texto definitivo de las Constituciones,
aprobado por la Sagrada
Congregación, se recoge esta
redacción (91).

Otros retoques fueron, además,
introducidos a última hora por
acuerdo de la Sagrada Congregación.
Por ejemplo, en el número 61, que se
refiere a los votos emitidos por los
Supernumerarios. En el proyecto de
Constituciones se decía que "estos
votos son completamente (penitus)
privados" (92), y la Comisión no
había modificado esta redacción (93);
no obstante, en el texto
definitivamente aprobado leemos:
"estos votos son privados, pero
aceptados y reconocidos por el
Instituto" (94).

En suma, en el texto de las
Constituciones de 1950, aprobado por
el Decreto Primum inter, se



mantiene, al igual que en las
Constituciones de 1947, la distinción
entre la incorporación al Instituto,
hecha al modo ya tradicional en el
Opus Dei, y los votos (95), de los que
se dice expresamente que no son
religiosos (96), sino que se los
denomina, con nueva terminología,
votos privados reconocidos o sociales
(97), pero recalcando a la vez que no
son votos públicos (98).

Esta terminología -votos reconocidos
o sociales- nos remite de nuevo a las
discusiones doctrinales de los años
1947 y siguientes, ya estudiadas en su
momento. En ese debate, algunos
autores -recordémoslo- pusieron en
duda el carácter privado de los votos
que emitían los miembros de los
Institutos seculares, alegando que
producían efectos no sólo morales,
sino jurídicos, pues, de una forma o
de otra, eran tenidos en cuenta en
relación con la incorporación al
Instituto y, en algunos casos,



constituían el mismo vínculo de
incorporación; y llegando, incluso, a
afirmar que, siendo público el
Instituto, son también públicos esos
votos. Otros autores replicaron
haciendo notar el error que
implicaba identificar existencia de
efectos jurídicos con publicidad: los
votos, promesas o juramentos, que
pueda emitir un cristiano, no se
convierten en públicos porque
tengan algunos efectos jurídicos, sino
sólo cuando son emitidos ante
alguien, que, constituido en
autoridad, representa a la Iglesia, y
los recibe en su nombre, de manera
que la emisión de esos votos trae
consigo una consagración pública y
un cambio de estado canónico.

Para salir al paso de equívocos,
algunos partidarios de esta segunda
interpretación propusieron que se
hablase de votos privados
reconocidos o sociales, de modo que
se dejase constancia de que siendo



privados producían, no obstante,
efectos jurídicos también respecto a
una sociedad o instituto. Con el fin de
evitar que, de una forma o de otra,
los votos fueran calificados de
públicos, algunos miembros del Opus
Dei, como hicimos notar, utilizaron
esta nueva terminología, pero
recalcando que esos votos no
llevaban consigo el cambio de estado
de las personas (99).

Por su parte, Mons. Escrivá de
Balaguer escribía en una Carta
fechada en 1951: "Me interesa insistir
en que la vocación al Opus Dei no es
otro modo de profesar los consejos
evangélicos"; y añadía luego: "Os lo
repito, hijos, en la Obra se exigen
virtudes; y no votos, que no nos
interesan". A continuación -
refiriéndose a la etapa anterior a la
que estamos situados-, manifestaba
que "se emitían votos privadísimos,
no reconocidos por la Obra", para
agregar: "ante la persecución de que



éramos objeto, para lograr una
aprobación pontificia, no me quedó
más remedio que conceder, con
ánimo de recupera?". Y proseguía:
"Por eso hube de tratar en nuestro
peculiare de votos privados, o
sociales, o reconocidos"; "entendía yo
-explicaba- que esos compromisos
eran conocidos -no aceptados ni
recibidos- por la Obra y por eso se
llamaban también sociales, palabra
inusitada para calificar los
votos" (100).

Conviene subrayar -pues nos
reconduce al núcleo del problema
señalado al principio- que las
reiteradas declaraciones de Mons.
Escrivá de que no deseaba votos, de
que al Opus Dei no le interesaban los
votos, sino las virtudes, estuvieron
acompañadas de la constante
afirmación de que la entrega de los
miembros del Opus Dei era una
entrega plena, total. Así lo había
afirmado desde el inicio, así lo



recogían los textos jurídicos en 1941
y siguientes, y así lo reiteraban otros
muchos escritos, como, por ejemplo,
la Carta ya citada de 1949: "Hemos de
vivir, por tanto, de una manera
permanente, estable, la vida de la
gracia santificante en su plenitud (...)
darnos enteramente a Jesucristo,
para ayudarle a salvar el mundo
entero (...) en un clima de
perseverante heroísmo y de
completa dedicación (101). Era
precisamente de ahí, de esa
proclamación de una radicalidad
cristiana en el mundo, de donde
surgían las dificultades, a las que
aludía en la misma Carta: "Estamos
(...) en plena campaña teológica y
jurídica para conseguir que los
eclesiásticos acepten la vocación
nuestra tal como es", porque -
proseguía- "nuestra vocación no es,
como algunos han propagado
erróneamente, una especie de
entrega de segunda categoría" (102).
Era éste el punto doctrinal de valor



decisivo -la llamada universal a la
santidad- que debía defender,
consiguiendo que se hiciera eco el
derecho, aunque fuera necesario
realizar algunas concesiones: "De
momento está muy claro -se afirma
en la misma Carta de 1949- que la
Curia Romana no reconocería un
compromiso espiritual de ese estilo,
sin vinculación a voto ni promesa de
ninguna clase" (103).

En resumen, si ya en 1947 el
Fundador, para obtener la
aprobación pontificia, tuvo que
aceptar los vínculos sacros exigidos
por la Constitución Apostólica
Provida Mater Ecclesia, en 1950 se
vio obligado a mantener esa
concesión y a aceptar también la
calificación de esos votos como
"votos privados reconocidos o
sociales", en aplicación de ese
"conceder, sin ceder, con ánimo de
recuperar", ya varias veces citado y
que reaparecerá en la misma Carta



de 1951, a propósito del tema que
ahora nos ocupa: "era una concesión,
insisto, con ánimo de recuperar". Y
continuaba: "Rezad, hijos míos, con
el fin de que pronto se abra el
camino para volver al principio, sin
que en nuestro derecho peculiar se
legisle sobre votos, que no debemos
emitir y que no nos interesan".
Entonces -añadía- "se hablará de
incorporación exclusivamente" (104).

Notas

74. Estas palabras del Fundador -ya
citadas anteriormente- provienen de
la Instrucción, 1-IV-1934, n. 20.

75. Sobre estos extremos, y algunos
de los que siguen, nos remitimos a lo
expuesto en el capítulo II.

76. A que tomaran conciencia de esa-
llamada, de esa invitación -de ese
don de Diosy del compromiso que
adquirían, el Fundador dedicó, en
esos años primeros, todo su empeño:



"Mi tarea -escribirá años más tarde-
era que los que se sintieran llamados
a dedicarse al Señor con este don,
comprendieran el empeño en que se
metían: el compromiso que
adquirían" (Carta, 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 89).

77. Referiéndose a estos hechos,
Mons. Escrivá manifestaría años más
tarde en una de sus Cartas: "Pensaba
que esos ciudadanos, miembros del
Opus Dei, no tuvieran votos ni
promesas. Después, las
circunstancias me obligaron, no a
ceder, sino a conceder -con ánimo de
que esta concesión fuese transitoria-
que mis hijos hicieran votos
privados, privadísimos, sin ninguna
manifestación externa: como los
puede hacer cualquier fiel". Y en el
mismo documento, más adelante,
afirmaba: "Esos votos privadísimos,
jamás recibidos por los Directores de
la Obra, nada quitaban a nuestra
secularidad, y dieron a mis hijos en



aquellos momentos, en los que yo no
quería ni emplear la palabra
vocación, un arma psicológica, como
os decía antes, interna, para
desechar los malos consejos que
recibían" (Carta, 29-XII-1947/14-
II-1966, nn. 84 y 180).

78. La fórmula para la incorporación
definitiva al Opus Dei que se recoge
en el documento Ceremonial de 1941
dice así: "Domine Jesu: suscipe me
tibi in servum sempiternum
(ancillam sempiternam) Operis Dei,
in obsequium et sacrificium laudis
perpetuae: voluntarie et in aeternum
meipsum (meipsam), cum omnibus
viribus et affectibus meis, quanto
intimius valeo, offero

"Et intercedente beata et gloriosa
María semper Virgine, cum beato
Joseph, beatis Archangelis Michaéle,
Gabriele et Raphai;le, ac beatis
Apostolis tuis Petro, Paulo et Joanne,,
et omnibus Angelis Custodibus, da,



Domine, pacem in diebus meis: ut
ope tuae misericordiae adjutus
(adjuta), adimplere possim tuam
sanctissimam voluntatem. Amen".

Esta fórmula -análoga a la que el
propio Mons. Escrivá empleó ante el
Obispo de Madrid: Apéndice
documental, n. 16- se ha mantenido
inalterada a lo largo de todo el iter
jurídico, como expresión del
constante criterio del Fundador.

79. Este punto será constantemente
reiterado por Mons. Escrivá en su
enseñanza oral y escrita. Recojamos
algunos textos suyos: "Nuestra vida,
por tanto, es un compromiso divino
(...) que nos ayude a vivir, no los
votos de los religiosos, sino las
virtudes cristianas" (Carta, 11-
III-1940, n. 10). "Nos interesan todas
las virtudes (...). No nos interesan en
cambio las promesas, ni los votos,
aunque sean teológicamente dignos
de todo respeto, y con mucho respeto



los veamos en los demás: si los
miembros del Opus Dei
personalmente hacen promesas o
votos, esos votos y esas promesas son
una devoción particular de ellos,
cosa de la conciencia de cada uno: la
Obra los ignora" (Instrucción, 8-
XII-1941, n. 86). "Los votos -cuando
los hay- son cosa de la devoción
privada de cada uno. No son, ni
podrán ser jamás, una manifestación
jurídica o canónica de nuestra
dedicación al servicio de las almas:
con toda sinceridad os digo que no
los ha querido el Señor para la Obra.
Para lograr la perfección cristiana, lo
único que el Opus Dei nos pide son
virtudes. Por eso me habéis oído
decir constantemente que no me
interesan los votos, aunque sienta
por ellos la estima que la teología me
enseña a tener" (Carta, 14-II-1944, n.
14).

80. C. A. Provida Mater Ecclesia, art.
1.



81. [bid., art. II, § 1.

82. Decreto Primum Institutumn, §
10; Const. 1947, n. 7.

83. Const. 1947, nn. 40, 63, 72, 78, 182
y 324.

84. De la incorporación -sin hacer
mención de los votos- se habla en las
Constituciones de 1947 en los
números 12, 35-39, 323, 342, 343, 347,
357 y 360.

85. Esas expresiones y otras análogas
se utilizan en los números citados en
la nota 83 de este capítulo. No se
encuentra, además, en los
documentos ninguna fórmula para
emitir esos votos.

86. A esta cuestión hemos hecho
referencia en el capítulo anterior,
apartados 3 y 4. Recordemos que la
Sagrada Congregación de Religiosos
intervino indirectamente en la
polémica, con su Declaración de 19-



V-1949, en la que venía a reafirmar
que no se trata de votos públicos y
que, por tanto, no comportan una
consagración pública de la persona,
ni su violación entraña sacrilegio.

87. J. ESCRIVA DE BALAGUER, La
Constitución Apostólica `Provida
Mater Ecclesia y el Opus Dei, cit.
(cap. VI, nota 61), p. 19.

88. Carta, 8-XII-1949, n. 64.

89. Proyecto de Constituciones de
1950, n. 53 en AGP, Sezione Giuridica,
V/15845.

90. AGP, Sezione Giuridica, V/15936.

91. Const. 1950, n. 53.

92. Proyecto de Constituciones de
1950, n. 61, en AGP, Sezione
Giuridica, V/15845.

93. Voto de la Comisión, en AGP,
Sezione Giuridica, V/15936.



94. Const. 1950, n. 61 § 2.

95. Vid., por ejemplo, Const. 1950, nn.
49-52, 80, 438 y 446.

96. Const. 1950, n. 5.

97. Const. 1950, nn. 53, 56, 148 y 161.
También el Decreto Primum ínter se
refiere en el § 7 a estos votos corno
"sociales o privados reconocidos".

98. Const. 1950, n. 53.

99. El Annuario Pontificio de 1951
describirá estos Institutos -como
hemos visto en el apartado 5 del
capítulo anterior- haciendo tres
afirmaciones fundamentales: a) el
estado de perfección de los Institutos
seculares no es el estado canónico, es
decir, el propio de los religiosos; b)
sus miembros no emiten votos
públicos en el sentido del CIC, sino
privados, con vinculos morales
equivalentes y c) sus miembros no
cambian la condición social que



tenían en el mundo; por lo cual
continúan siendo clérigos o laicos
con todas sus consecuencias jurídicas
y prácticas (cfr. Annuario Pontificio,
1951, 793). Esta calificación de los
votos como privados se mantiene en
el Anuario Pontificio hasta el año
1960, en que pasan a ser
denominados "privados reconocidos
o sociales" (cfr. Annuario Pontificio,
1960, 1529).

100. Carta, 24-XII-1951, nn. 27 y 65.
Aludiendo a la terminología
empleada en las Constituciones de
1950, escribirá años más tarde: "El
mismo calificativo que se dio a esos
compromisos en la primera
jurisprudencia sobre los Institutos
Seculares -se les llamaba sociales o
privados reconocidos- fue también
una expresión que hubo que
encontrar, como mal menor, para
que quedara clara su diferencia con
los votos religiosos; al mismo tiempo
que se afirmaban así las



repercusiones que, en lo que se
refiere a la incorporación ración a la
Obra, tenían esos
compromisos" (Carta, 25-1-1961, n.
57).

101. Carta, 8-XII-1949, n. 34.

102. Carta, 8-XII-1949, n. 95. En otra
Carta se expresa en términos muy
parecidos: "Santidad, pues, pero
santidad de primera -ya me
entendéis, puesto que la santidad es
única-, con todas sus consecuencias".
"Lo que hemos predicado desde 1928
-había dicho párrafos antes- es que la
santidad no está reservada a unos
pocos y que Nuestro Señor quiere
santos a todos sus hijos: estote ergo
vos perfecti, sicut et Pater vester
caelestis perfectus est (Matth. V, 48).
El Señor ha promovido su Opus Dei,
para hacer realidad ese deseo suyo y
usar como testimonio, como prueba
de su verdad divina, la vida
entregada de hombres y mujeres que



se dedican con todas sus fuerzas a
buscar la perfección cristiana en
todos los estados, en todas las
actividades honestas temporales, en
medio del mundo.

"Por eso, tratamos de vivir desde el
principio la virtud esencial para toda
vida cristiana, el vinculum
perfectionis (Colos. III, 14), la
caridad; y, junto a ella, el resto de las
virtudes teologales y de todas las
virtudes sobrenaturales y humanas:
y así vivimos también la pobreza, la
obediencia y la castidad, que son
medio -con las otras virtudes- para
que logremos en el mundo la
perfección cristiana, que nuestra
vocación divina nos exige" (Carta, 7-
X-1950, mi. 27 y 22).

103. Carta, 8-XII-1949, n. 25. A lo que
el Fundador desea y entrevé como
expresión o formalización de ese
compromiso, se refiere extensamente
en la Carta de 1951, describiéndolo



como un "contrato lleno de
voluntariedad, en fuerza del cual,
con la gracia de Dios y con su
hombría de bien -perdonad, hijas-,
con su honradez y con la lealtad de
sus almas, los socios y las asociadas
de la Obra se dedican a practicar
personal y corporativamente las
virtudes cristianas, según nuestro
espíritu específico, con
manifestaciones constantes de sabor
apostólico" (Carta, 24-XII-1951, n. 65).

104. Carta, 24-XII-1951, n. 65.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-la-
configuracion-del-vinculo/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/
https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/
https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/

	4. LA CONFIGURACIÓN DEL VÍNCULO

