opusdei.org

4.LA ,
CONFIGURACION
DEL VINCULO

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

25/12/2011

Las consideraciones que acabamos
de esbozar, situados ante el nucleo
central del mensaje del Opus Dei -la
llamada a una plena entrega en las
diversas situaciones seculares-, nos



conducen a una de las cuestiones que
ocuparon al Fundador durante un
arco importante de afios: conseguir
expresar esa llamada a un decidido
seguimiento de Cristo, con el
consiguiente compromiso entre el
Opus Dei y cada uno de sus
miembros, de una manera
plenamente adecuada, sin
terminologias ni expresiones
juridicas que pudieran implicar una
asimilacion a la figura que, en esa
época, era casi universalmente
considerada como forma o
manifestacion acabada del empefio
por la santidad, es decir, la de los
religiosos.

Es necesario dejar constancia de que,
en ese importante paso adelante que
en el itinerario juridico supusieron
las aprobaciones de 1947 y 1950, no
le fue posible a Mons. Escriva
formular esa realidad de entrega de
modo satisfactorio, pues no pudo
evitar la referencia a votos, y mas



precisamente, a votos de pobreza,
castidad y obediencia, conforme a la
triada clasica de la teologia del
estado de perfeccion. A decir verdad,
resultaba inevitable, si tenemos en
cuenta que la Provida Mater Ecciesia
colocaba a los Institutos Seculares en
la linea, aunque con matices, del
estado de perfeccion, al exigir a sus
miembros los tradicionales consejos
evangelicos asumidos con vinculo
sacro. La Constitucion Apostolica no
hacia, por lo demas, sino reflejar el
estado de la teologia y la canonistica
de aquel tiempo, en su tendencia a
identificar plenitud de entrega con
vida religiosa o realidades
equiparadas; y a no concebir mas
instituciones con capacidad de
incardinar o adscribir sacerdotes que
las estructuras jurisdiccionales de
caracter territorial, o los Institutos
religiosos en los que se profesaban
con vinculo sacro los consejos
evangélicos mencionados, o las
Sociedades equiparadas a las



Religiones. Solo cuando esos
planteamientos fueron superados -y
esto no acontecid hasta décadas mas
tarde-, quedo expedito el camino
para propugnar formulas diversas de
las que en estos afios hubo que
aceptar como unico modo de seguir
adelante.

Como nos encontramos ante una
encrucijada y un tema importantes,
convendrd, aun con riesgo de
parecer reiterativos, resumir los
datos fundamentales que permiten
situar y valorar la solucion adoptada,
y que sustancialmente son tres:

a) que, desde el primer momento,
Mons. Escriva convoca a situarse
ante un Dios que llama, e invita a
vivir la fe cristiana decidida y
radicalmente, en plenitud, mediante
un compromiso profundo y decisivo
de toda la existencia, en medio del
mundo, en las circunstancias de la
comun condicion humana;



b) que, también desde los comienzos
de la fundacion, afirma que esa
entrega, ese compromiso "no es un
estado de animo, una situacion de
paso, sino que es -en la intimidad de
la conciencia de cada unoun estado
definitivo para buscar la perfeccion
en medio del mundo” (74); y se
traduce en un vinculo estable con el
Opus Dej;

c¢) y finalmente que, también desde el
principio, proclama con absoluta
claridad que los miembros del Opus
Dei son cristianos corrientes, que
buscan la santidad en medio del
mundo y de acuerdo con su
condicion secular, por lo que debia
evitarse cuanto pudiera implicar una
asimilacion con los religiosos, ya que
equivaldria a desnaturalizar la
especifica vocacion recibida (75).

Esas coordenadas permiten situar el
problema que surgia ante Mons.
Escriva de Balaguer, y comprender la



forma concreta con que se le
planteaba. De modo sucinto, cabe
resumirlo asi: ese ideal de entrega
plena, que reclamaba un
compromiso de toda la persona para
seguir a Cristo mediante la practica
de la totalidad de las virtudes
cristianas en medio del mundo, y que
se traducia en un vinculo estable con
el Opus Dei, ¢como formalizarlo?
Resaltaba con claridad, desde el
principio, un criterio orientador de
caracter negativo: evitar -como acaba
de decirse- todo lo que implicara o
pudiese implicar una asimilacion a
los religiosos; pero la concrecion
positiva no era facil en los afios
primeros. El Fundador -segun ya
dijimos- decidio actuar inicialmente
sin proceder a ninguna
formalizacion: quienes respondian a
su invitacion personal eran bien
conscientes del compromiso
adquirido de vivir la vida cristiana
con plenitud de entrega; y, en los
momentos primeros, no parecia



necesario nada mas (76). Esta
decision era paralela a la ya
mencionada de no acudir todavia a
ninguna aprobacion in scriptis.

Sin embargo, con el transcurrir del
tiempo y el aumento de la labor, en
torno a 1934, algunos de los que
habian respondido a la llamada del
Fundador fueron inquietados -como
sefialamos en su momento- por
clertas personas, que les vinieron a
decir que su decision de entrega
carecia de valor y que su modo de
vivir estaba falto de estabilidad. Las
circunstancias, el ambiente, la
intromision de esas personas -
algunas de ellas, sacerdotes-,
llevaron a Mons. Escriva a aceptar la
conveniencia de que los miembros
del Opus Dei hicieran votos privados,
sin manifestacion externa, como
podia hacerlos cualquier cristiano -
practica usual en aquella época-,
para facilitar de esa forma "por un
motivo psicoldgico"”, dira- que



quienes fueran llegando al Opus Dei
tomaran mas viva conciencia del
compromiso asumido (77) . Al mismo
tiempo, establecio que la vinculacion
entre los miembros y el Opus Dei
consistiria en la simple
manifestacion de la decision de
comprometer la vida entera en la
busqueda de la santidad y en el
ejercicio del apostolado.
Efectivamente, cuando el Fundador,
por consejo del Obispo de
MadridAlcala, presenta la
documentacion para la aprobacion in
scriptis, ese ideal de plena entrega
que exige un compromiso de toda la
persona -"entregamiento a
Jesucristo", definido "no pasajero",
sino "definitivo"-, ese vinculo con el
Opus Dei se establece con una
formula sencilla, sin ninguna
referencia a votos u otros vinculos
sacros, que, por lo demads, no
aparecen mencionados en ninguno
de los documentos aprobados en esa
fecha (78).



Hay, en suma, una clara distincion o
separacion entre el vinculo con el
Opus Dei, formalizado tal como
acabamos de decir, y la emision de
unos votos privados, sin
manifestacion externa, reducidos a la
intimidad de cada uno, para ayudar,
en los primeros tiempos de la
fundacion, a que los miembros del
Opus Dei -frente a quienes pudieran
inquietarlos- tuvieran siempre clara
conciencia de que su compromiso
con Dios era de plena entrega; esos
votos privados -subrayémoslo de
nuevo- eran votos que el Opus Dei
como tal no recibia e, incluso,
ignoraba (79).

Esta solucion -provisional desde la
perspectiva del Fundador del Opus
Dei- resultaria también insuficiente,
aunque por razones distintas, a
quienes fueron examinando los
estatutos del Opus Dei con vistas a
sus sucesivas aprobaciones, ya que,
en mayor o menor grado, eran



deudores de la Teologia y del
Derecho candnico de la época, y de
los planteamientos que llevaban a
identificar la plenitud de entrega y el
compromiso vocacional con la
profesion de los consejos evangélicos
por medio de votos u otros vinculos
sacros; en suma, con la idea de
consagracion.

De esa mentalidad se hace eco la
Constitucion Apostdlica Provida
Mater Ecclesia, en varios pasajes de
su pars narrativa y de su pars
dispositiva o ley peculiar de los
Institutos Seculares: habla,
concretamente, de consagracion y de
profesion de la perfeccion cristiana
mediante votos u otros vinculos
sacros en su articulo III. Aunque -y la
novedad era grande y digna de ser
notada-, para evitar interpretaciones
equivocas en orden a la entidad y a
los efectos juridicos de esos votos y
de la profesion de los consejos
evangélicos, afirma a la vez que los



consejos han de vivirse in saeculo -en
el mundo- (80), y que no se emiten en
dichos Institutos los tres votos
publicos de religion (81).

Como consecuencia, para adecuarse
a la legislacion vigente sobre los
Institutos Seculares, resultaba
inevitable hacer referencia, en el
propio texto de las Constituciones del
Opus Dei como Instituto Secular, a
votos o vinculos analogos; al mismo
tiempo, las citadas afirmaciones del
texto legal permitian hacerlo sin que
implicara una asimilacion a los
religiosos o a instituciones
equiparadas. De hecho, en las
Constituciones de 1947, se habla de
votos, si bien el Fundador procuro
tomar las precauciones posibles,
dentro de las normas y de la praxis
vigentes, para precisar el alcance de
esos vinculos respecto a los
miembros del Opus Dei. De ahi, la
advertencia expresa de que los
miembros no emiten votos religiosos



(82), sino privados (83). De ahi,
también, la reafirmacion del
importante criterio antes
mencionado, segun el cual la
incorporacion al Instituto se realiza
no por medio de los votos, sino
mediante las formulas que venian
empledndose en el Opus Dei desde
los comienzos (84); asi como el
recurso a expresiones que, al menos
por su estructura gramatical, ponen
de manifiesto la distincion entre uno
y otro momento, es decir, entre la
incorporacion y los votos:
incorporatio secum fert vota,
incorporationi adnexum est votum
privatum, etc. (85).

Poco tiempo después de la
aprobacion concedida al Opus Dei en
1947, surgian las discusiones
doctrinales acerca de si los Institutos
Seculares constituian una forma
evolutiva del estado religioso, es
decir, una tercera especie o grado
dentro del estado candnico de



perfeccion cuyo modelo es el
religioso; o si, por el contrario, se
trataba de asociaciones de fieles
cualificados por un peculiar estado
de perfeccion, secular, diferente del
estado canonico propio de los
religiosos; con este tema se conecta
estrechamente el debate sobre la
naturaleza de los votos en los
Institutos Seculares: los partidarios
de la primera doctrina tenderan a
afirmar que no hay nada que se
oponga a calificar esos votos de
publicos; mientras que los de la
segunda rechazaran decididamente
esta posibilidad, y acudiran a otros
calificativos, hablando, por tanto, de
votos privados, privados
reconocidos, sociales, etc. Segun la
primera opinion, sera dificil
mantener que sus miembros no
cambian de estado, ya que los votos
publicos los convertirian en
religiosos, en el sentido del canon
107 del Codigo de 1917. Segun el
segundo parecer, se podra sostener,



por el contrario, que los miembros de
los Institutos Seculares no cambian
de estado, sino que siguen siendo
clérigos o laicos a tenor del canon
107 (86).

Mientras tenian lugar estas
discusiones, Mons. Escriva seguia
reafirmando la doctrina antes
mencionada. Asi, en la conferencia
pronunciada en Madrid en
diciembre de 1948 -a la que nos
hemos referido ya en varias
ocasiones-, al explicar las notas
caracteristicas del Opus Dei como
Instituto Secular, hacia constar que
los socios emiten votos, pero advertia
enseguida que se trata de "votos
privados, como puede hacerlo otro
fiel cualquiera” (87). Aun con mas
énfasis, lo afirma en sus ensefianzas
a los miembros del Opus Dei, como
testimonia una Carta, fechada en
1949, donde, después de afirmar que
los miembros de la Obra son
"cristianos comunes, corrientes”,



escribia: "sin que sea necesario
ningun voto para sentirse vinculados
al Opus Dei, ya que la Obra nunca
recibe los votos que, como cualquier
cristiano, puedan emitir sus
asociados". Y concluia diciendo: "Yo
aflado que deseo que no hagan
ninguno” (88).

Por esas fechas terminaba la
preparacion de la documentacion
necesaria para la nueva aprobacion
pontificia. En el proyecto de
Constituciones presentado al
Dicasterio de Religiosos, Mons.
Escriva mantenia, por lo que
respecta a la incorporacion al
Instituto y a la formalizacion del
vinculo correspondiente, los mismos
principios y los mismos textos que en
las Constituciones de 1947. El
proyecto fue sometido al examen de
la pertinente Comision de la
Congregacion de Religiosos, que
propuso introducir varias
modificaciones -aprobadas por la



Sagrada Congregacion el 28 de junio
de 1950-, algunas referentes a los
votos.

La mas importante, y de la que
dependen las otras, afectaba al
numero 53 del proyecto, que habia
sido redactado asi por el Fundador:
"l. Para los Numerarios la
incorporacion al Instituto, hecha por
la Oblacion, lleva consigo la emision
de votos privados de pobreza,
castidad y obediencia; 2. Estos votos
son privados, de ellos dispensa
solamente el Padre" (89). La
Comision propuso que el parrafo
segundo de ese namero 53 quedara
asi: "Estos votos sociales, aunque no
sean publicos de acuerdo con el
derecho (c. 1308, § 1), no obstante
son reconocidos por la Iglesia, por lo
que pueden también ser llamados
votos privados reconocidos. Cesan
esos votos en caso de dimision, o de
relajacion del vinculo por el que el
Numerario estaba ligado al Instituto,



concedidas por la Santa Sede o por el
Padre segun los casos" (90). En el
texto definitivo de las Constituciones,
aprobado por la Sagrada
Congregacion, se recoge esta
redaccion (91).

Otros retoques fueron, ademas,
introducidos a ultima hora por
acuerdo de la Sagrada Congregacion.
Por ejemplo, en el numero 61, que se
refiere a los votos emitidos por los
Supernumerarios. En el proyecto de
Constituciones se decia que "estos
votos son completamente (penitus)
privados” (92), y la Comision no
habia modificado esta redaccion (93);
no obstante, en el texto
definitivamente aprobado leemos:
"estos votos son privados, pero
aceptados y reconocidos por el
Instituto” (94).

En suma, en el texto de las
Constituciones de 1950, aprobado por
el Decreto Primum inter, se



mantiene, al igual que en las
Constituciones de 1947, la distincion
entre la incorporacion al Instituto,
hecha al modo ya tradicional en el
Opus Dej, y los votos (95), de los que
se dice expresamente que no son
religiosos (96), sino que se los
denomina, con nueva terminologia,
votos privados reconocidos o sociales
(97), pero recalcando a la vez que no
son votos publicos (98).

Esta terminologia -votos reconocidos
0 sociales- nos remite de nuevo a las
discusiones doctrinales de los afios
1947 y siguientes, ya estudiadas en su
momento. En ese debate, algunos
autores -recordémoslo- pusieron en
duda el caracter privado de los votos
que emitian los miembros de los
Institutos seculares, alegando que
producian efectos no solo morales,
sino juridicos, pues, de una forma o
de otra, eran tenidos en cuenta en
relacion con la incorporacion al
Instituto y, en algunos casos,



constituian el mismo vinculo de
incorporacion; y llegando, incluso, a
afirmar que, siendo publico el
Instituto, son también publicos esos
votos. Otros autores replicaron
haciendo notar el error que
implicaba identificar existencia de
efectos juridicos con publicidad: los
votos, promesas 0 juramentos, que
pueda emitir un cristiano, no se
convierten en publicos porque
tengan algunos efectos juridicos, sino
solo cuando son emitidos ante
alguien, que, constituido en
autoridad, representa a la Iglesia, y
los recibe en su nombre, de manera
que la emision de esos votos trae
consigo una consagracion publica y
un cambio de estado canonico.

Para salir al paso de equivocos,
algunos partidarios de esta segunda
interpretacion propusieron que se
hablase de votos privados
reconocidos o sociales, de modo que
se dejase constancia de que siendo



privados producian, no obstante,
efectos juridicos también respecto a
una sociedad o instituto. Con el fin de
evitar que, de una forma o de otra,
los votos fueran calificados de
publicos, algunos miembros del Opus
Dei, como hicimos notar, utilizaron
esta nueva terminologia, pero
recalcando que esos votos no
llevaban consigo el cambio de estado
de las personas (99).

Por su parte, Mons. Escriva de
Balaguer escribia en una Carta
fechada en 1951: "Me interesa insistir
en que la vocacion al Opus Dei no es
otro modo de profesar los consejos
evangelicos"; y afiadia luego: "Os lo
repito, hijos, en la Obra se exigen
virtudes; y no votos, que no nos
interesan”. A continuacion -
refiriéndose a la etapa anterior a la
que estamos situados-, manifestaba
que "se emitian votos privadisimos,
no reconocidos por la Obra", para
agregar: "ante la persecucion de que



éramos objeto, para lograr una
aprobacion pontificia, no me quedd
mas remedio que conceder, con
animo de recupera?". Y proseguia:
"Por eso hube de tratar en nuestro
peculiare de votos privados, o
sociales, o reconocidos"; "entendia yo
-explicaba- que esos compromisos
eran conocidos -no aceptados ni
recibidos- por la Obra y por eso se
llamaban también sociales, palabra
inusitada para calificar los

votos" (100).

Conviene subrayar -pues nos
reconduce al nucleo del problema
sefialado al principio- que las
reiteradas declaraciones de Mons.
Escriva de que no deseaba votos, de
que al Opus Dei no le interesaban los
votos, sino las virtudes, estuvieron
acompaifadas de la constante
afirmacion de que la entrega de los
miembros del Opus Dei era una
entrega plena, total. Asilo habia
afirmado desde el inicio, asi lo



recogian los textos juridicos en 1941
y siguientes, y asi lo reiteraban otros
muchos escritos, como, por ejemplo,
la Carta ya citada de 1949: "Hemos de
vivir, por tanto, de una manera
permanente, estable, la vida de la
gracia santificante en su plenitud (...)
darnos enteramente a Jesucristo,
para ayudarle a salvar el mundo
entero (...) en un clima de
perseverante heroismo y de
completa dedicacion (101). Era
precisamente de ahi, de esa
proclamacion de una radicalidad
cristiana en el mundo, de donde
surgian las dificultades, a las que
aludia en la misma Carta: "Estamos
(...) en plena campafia teologica y
juridica para conseguir que los
eclesiasticos acepten la vocacion
nuestra tal como es", porque -
proseguia- "nuestra vocacion no es,
como algunos han propagado
erroneamente, una especie de
entrega de segunda categoria” (102).
Era éste el punto doctrinal de valor



decisivo -la llamada universal a la
santidad- que debia defender,
consiguiendo que se hiciera eco el
derecho, aunque fuera necesario
realizar algunas concesiones: "De
momento estd muy claro -se afirma
en la misma Carta de 1949- que la
Curia Romana no reconoceria un
compromiso espiritual de ese estilo,
sin vinculacidn a voto ni promesa de
ninguna clase" (103).

En resumen, si ya en 1947 el
Fundador, para obtener la
aprobacion pontificia, tuvo que
aceptar los vinculos sacros exigidos
por la Constitucion Apostolica
Provida Mater Ecclesia, en 1950 se
vio obligado a mantener esa
concesion y a aceptar también la
calificacion de esos votos como
"votos privados reconocidos o
sociales", en aplicacion de ese
"conceder, sin ceder, con animo de
recuperar", ya varias veces citado y
que reaparecera en la misma Carta



de 1951, a proposito del tema que
ahora nos ocupa: "era una concesion,
insisto, con animo de recuperar”. Y
continuaba: "Rezad, hijos mios, con
el fin de que pronto se abra el
camino para volver al principio, sin
que en nuestro derecho peculiar se
legisle sobre votos, que no debemos
emitir y que no nos interesan".
Entonces -afiadia- "se hablara de
incorporacion exclusivamente" (104).

Notas

74. Estas palabras del Fundador -ya
citadas anteriormente- provienen de
la Instruccion, 1-1V-1934, n. 20.

75. Sobre estos extremos, y algunos
de los que siguen, nos remitimos a lo
expuesto en el capitulo II.

76. A que tomaran conciencia de esa-
llamada, de esa invitacion -de ese
don de Diosy del compromiso que
adquirian, el Fundador dedico, en
esos afios primeros, todo su emperio:



"Mi tarea -escribira afios mas tarde-
era que los que se sintieran llamados
a dedicarse al Sefior con este don,
comprendieran el empefio en que se
metian: el compromiso que
adquirian” (Carta, 29-XI1-1947/14-
11-1966, n. 89).

77. Referiéndose a estos hechos,
Mons. Escriva manifestaria afios mas
tarde en una de sus Cartas: "Pensaba
que esos ciudadanos, miembros del
Opus Dei, no tuvieran votos ni
promesas. Después, las
circunstancias me obligaron, no a
ceder, sino a conceder -con animo de
que esta concesion fuese transitoria-
que mis hijos hicieran votos
privados, privadisimos, sin ninguna
manifestacion externa: como los
puede hacer cualquier fiel". Y en el
mismo documento, mas adelante,
afirmaba: "Esos votos privadisimos,
jamas recibidos por los Directores de
la Obra, nada quitaban a nuestra
secularidad, y dieron a mis hijos en



aquellos momentos, en los que yo no
queria ni emplear la palabra
vocacion, un arma psicologica, como
os decia antes, interna, para
desechar los malos consejos que
recibian" (Carta, 29-XII-1947/14-
11-1966, nn. 84 y 180).

78. La formula para la incorporacion
definitiva al Opus Dei que se recoge
en el documento Ceremonial de 1941
dice asi: "Domine Jesu: suscipe me
tibi in servum sempiternum
(ancillam sempiternam) Operis Dei,
in obsequium et sacrificium laudis
perpetuae: voluntarie et in aeternum
meipsum (meipsam), cum omnibus
viribus et affectibus meis, quanto
intimius valeo, offero

"Et intercedente beata et gloriosa
Maria semper Virgine, cum beato
Joseph, beatis Archangelis Michaéle,
Gabriele et Raphai;le, ac beatis
Apostolis tuis Petro, Paulo et Joanne,,
et omnibus Angelis Custodibus, da,



Domine, pacem in diebus meis: ut
ope tuae misericordiae adjutus
(adjuta), adimplere possim tuam
sanctissimam voluntatem. Amen".

Esta formula -analoga a la que el
propio Mons. Escriva empled ante el
Obispo de Madrid: Apéndice
documental, n. 16- se ha mantenido
inalterada a lo largo de todo el iter
juridico, como expresion del
constante criterio del Fundador.

79. Este punto sera constantemente
reiterado por Mons. Escriva en su
ensefianza oral y escrita. Recojamos
algunos textos suyos: "Nuestra vida,
por tanto, es un compromiso divino
(...) que nos ayude a vivir, no los
votos de los religiosos, sino las
virtudes cristianas" (Carta, 11-
I11-1940, n. 10). "Nos interesan todas
las virtudes (...). No nos interesan en
cambio las promesas, ni los votos,
aunque sean teologicamente dignos
de todo respeto, y con mucho respeto



los veamos en los demas: silos
miembros del Opus Dei
personalmente hacen promesas o
votos, esos votos y esas promesas son
una devocion particular de ellos,
cosa de la conciencia de cada uno: la
Obra los ignora" (Instruccion, 8-
XII-1941, n. 86). "Los votos -cuando
los hay- son cosa de la devocion
privada de cada uno. No son, ni
podran ser jamas, una manifestacion
juridica o canonica de nuestra
dedicacion al servicio de las almas:
con toda sinceridad os digo que no
los ha querido el Sefior para la Obra.
Para lograr la perfeccion cristiana, lo
unico que el Opus Dei nos pide son
virtudes. Por eso me habéis oido
decir constantemente que no me
interesan los votos, aunque sienta
por ellos la estima que la teologia me
ensefna a tener" (Carta, 14-11-1944, n.
14).

80. C. A. Provida Mater Ecclesia, art.
1.



81. [bid., art. II, § 1.

82. Decreto Primum Institutumn, §
10; Const. 1947, n. 7.

83. Const. 1947, nn. 40, 63, 72, 78, 182
y 324.

84. De la incorporacion -sin hacer
mencion de los votos- se habla en las
Constituciones de 1947 en los
numeros 12, 35-39, 323, 342, 343, 347,
357y 360.

85. Esas expresiones y otras analogas
se utilizan en los numeros citados en
la nota 83 de este capitulo. No se
encuentra, ademas, en los
documentos ninguna formula para
emitir esos votos.

86. A esta cuestion hemos hecho
referencia en el capitulo anterior,
apartados 3 y 4. Recordemos que la
Sagrada Congregacion de Religiosos
intervino indirectamente en la
polémica, con su Declaracion de 19-



V-1949, en la que venia a reafirmar
que no se trata de votos publicos y
que, por tanto, no comportan una
consagracion publica de la persona,
ni su violacion entrafia sacrilegio.

87.]. ESCRIVA DE BALAGUER, La
Constitucion Apostdlica “Provida
Mater Ecclesia y el Opus Dei, cit.
(cap. VI, nota 61), p. 19.

88. Carta, 8-XI11-1949, n. 64.

89. Proyecto de Constituciones de
1950, n. 53 en AGP, Sezione Giuridica,
V/15845.

90. AGP, Sezione Giuridica, V/15936.
91. Const. 1950, n. 53.

92. Proyecto de Constituciones de
1950, n. 61, en AGP, Sezione
Giuridica, V/15845.

93. Voto de la Comision, en AGP,
Sezione Giuridica, V/15936.



94. Const. 1950, n. 61 § 2.

95. Vid., por ejemplo, Const. 1950, nn.
49-52, 80, 438 y 446.

96. Const. 1950, n. 5.

97. Const. 1950, nn. 53, 56, 148 y 161.
También el Decreto Primum inter se
refiere en el § 7 a estos votos corno
"sociales o privados reconocidos".

98. Const. 1950, n. 53.

99. El Annuario Pontificio de 1951
describira estos Institutos -como
hemos visto en el apartado 5 del
capitulo anterior- haciendo tres
afirmaciones fundamentales: a) el
estado de perfeccion de los Institutos
seculares no es el estado canoénico, es
decir, el propio de los religiosos; b)
sus miembros no emiten votos
publicos en el sentido del CIC, sino
privados, con vinculos morales
equivalentes y c) sus miembros no
cambian la condicidn social que



tenian en el mundo; por lo cual
continuan siendo clérigos o laicos
con todas sus consecuencias juridicas
y practicas (cfr. Annuario Pontificio,
1951, 793). Esta calificacion de los
votos como privados se mantiene en
el Anuario Pontificio hasta el afio
1960, en que pasan a ser
denominados "privados reconocidos
o sociales" (cfr. Annuario Pontificio,
1960, 1529).

100. Carta, 24-XII-1951, nn. 27 y 65.
Aludiendo a la terminologia
empleada en las Constituciones de
1950, escribira afios mas tarde: "El
mismo calificativo que se dio a esos
compromisos en la primera
jurisprudencia sobre los Institutos
Seculares -se les llamaba sociales o
privados reconocidos- fue también
una expresion que hubo que
encontrar, como mal menor, para
que quedara clara su diferencia con
los votos religiosos; al mismo tiempo
que se afirmaban asi las



repercusiones que, en lo que se
refiere a la incorporacion racion a la
Obra, tenian esos

compromisos” (Carta, 25-1-1961, n.
57).

101. Carta, 8-XI1-1949, n. 34.

102. Carta, 8-XII-1949, n. 95. En otra
Carta se expresa en términos muy
parecidos: "Santidad, pues, pero
santidad de primera -ya me
entendéis, puesto que la santidad es
unica-, con todas sus consecuencias".
"Lo que hemos predicado desde 1928
-habia dicho parrafos antes- es que la
santidad no esta reservada a unos
pocos y que Nuestro Sefior quiere
santos a todos sus hijos: estote ergo
vos perfecti, sicut et Pater vester
caelestis perfectus est (Matth. V, 48).
El Sefior ha promovido su Opus Dei,
para hacer realidad ese deseo suyo y
usar como testimonio, como prueba
de su verdad divina, la vida
entregada de hombres y mujeres que



se dedican con todas sus fuerzas a
buscar la perfeccion cristiana en
todos los estados, en todas las
actividades honestas temporales, en
medio del mundo.

"Por eso, tratamos de vivir desde el
principio la virtud esencial para toda
vida cristiana, el vinculum
perfectionis (Colos. III, 14), la
caridad; y, junto a ella, el resto de las
virtudes teologales y de todas las
virtudes sobrenaturales y humanas:
y asi vivimos también la pobreza, la
obediencia y la castidad, que son
medio -con las otras virtudes- para
que logremos en el mundo la
perfeccion cristiana, que nuestra
vocacion divina nos exige" (Carta, 7-
X-1950, mi. 27 y 22).

103. Carta, 8-XII-1949, n. 25. Alo que
el Fundador desea y entrevé como
expresion o formalizacion de ese
compromiso, se refiere extensamente
en la Carta de 1951, describiéndolo



como un "contrato lleno de
voluntariedad, en fuerza del cual,
con la gracia de Dios y con su
hombria de bien -perdonad, hijas-,
con su honradez y con la lealtad de
sus almas, los socios y las asociadas
de la Obra se dedican a practicar
personal y corporativamente las
virtudes cristianas, segun nuestro
espiritu especifico, con
manifestaciones constantes de sabor
apostolico" (Carta, 24-XI1-1951, n. 65).

104. Carta, 24-XII-1951, n. 65.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-la-
configuracion-del-vinculo/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/
https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/
https://opusdei.org/es-es/article/4-la-configuracion-del-vinculo/

	4. LA CONFIGURACIÓN DEL VÍNCULO

