opusdei.org

4. Instrumento
humilde en manos
de Dios

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

05/01/2012

Me quedo6 muy grabada la alusion a
Cervantes en la catedral de
Pamplona. Celebraba la Misa Mons.
Escriva de Balaguer el 26 de octubre
de 1960. En la homilia se refiri6 a
que amaba nuestros defectos, cuando



luchamos por quitarlos, porque son
un motivo de humildad, y ha dicho
aquél que es el primer literato de
Castilla que la humildad es la base
y fundamento de todas las
virtudes, y sin ella no hay ninguna
que lo sea. Santa Teresa advertia con
reciedumbre que "la humildad es
andar en verdad". En el Siglo de Oro
espafiol -lo confirma la lectura de
Quevedo-, no resultaba insolito
confundir la humildad con sus
caricaturas gazmofias o apocadas.

Hoy como ayer, cumplir los propios
deberes comporta riesgos, que es
preciso asumir con gallardia: la
autenticidad tal vez parezca
arrogancia, ambicion o vanidad,
sobre todo, en quien ocupa una
posicidn social preeminente,
resplandece en liderazgo o -en
cualquier caso- pugna por conseguir
un merecido prestigio profesional.
Pero esos deberes son a veces
derechos irrenunciables: falta de



humildad -engafiosa injusticia- seria
no ejercitarlos, aun a costa de
malentendidos.

Con su vida y su predicacion -
dirigida sobre todo a los laicos, a la
gente corriente que trabaja en su
profesion-, Mons. Escriva de
Balaguer ha dibujado con trazos
originales la practica de la humildad.
Esos rasgos especificos, aunque
hondamente fundamentados,
estuvieron -pienso- en el origen de
algunas incomprensiones.

El Fundador del Opus Dei nos ensefio
a cumplir el deber con humildad, y
sin importarnos el qué diran. Repetia
que los catolicos tenemos obligacion
de ejercitar los derechos, evitando
que, por dejaciones irresponsables,
se pierdan o desdibujen atribuciones
necesarias para la vida de la Iglesia y
de cada uno de sus miembros, que no
son ciudadanos de segunda clase.
Comentaba que a veces es mas dificil



ejercitar un derecho que cumplir un
deber: os lo digo por propia
experiencia; pero esas dificultades
no nos pueden hacer caer en la
irresponsabilidad.

No confundio jamas la modestia con
la pusilanimidad, y mucho menos
con la cobardia. Rechazd de plano la
bondadosidad -acufio este
neologismo- de quienes dejan de
cumplir el deber por miedo al qué
diran, a las criticas, o a los respetos
humanos. Ensefiaba que esa sencillez
exige no poner obstaculos al Sefior.
Nos lo subrayaba en 1973: 1la
humildad no es gazmofieria: el que
es humilde de verdad,
precisamente porque cuenta con
Dios, es capaz de las empresas mas
dificiles, venciéndose a si mismo.

En el ejercicio de su actividad
pastoral, en la fundacion, en la
expansion y en el gobierno del Opus
Dei, jamads adopt6 una postura



vanidosa por sus dotes personales o
por los éxitos conseguidos. Nunca se
vanaglorio de las realizaciones
apostolicas que -con sus directrices-
se alcanzaban en los distintos paises.
Desde joven medito e incorporo a su
vida el lema Deo omnis gloria!, que
le gustaba traducir libremente: jque
sé6lo Fl se luzca!

Cuando se le felicitaba por alguna
labor o trabajo apostdlico de los
miembros del Opus Dei, reaccionaba
con prontitud: jlas gracias, a Dios! Y
se llenaba de vergiienza, porque
estaba convencido de que
personalmente no servia para nada.
Repitid hasta el ultimo dia que era un
instrumento inepto y sordo; y que
habia sido un freno y una traba a la
accion divina. Ademas, pedia perdon
al Sefior, también en publico, por su
falta de correspondencia.

Recuerdo que en Caracas, el afio
1974, alguien hizo un comentario de



ese tipo; replico con una queja y una
peticion: jno me digas estas cosas!
Hijo mio, es mejor que me cojas a
solas y me digas: Padre, operibus
credite!, dénos buen ejemplo en
todo, portese mejor en esto, y en lo
otro. Fijate en tantos detalles que
no hago bien, y me los recuerdas al
oido. Y Dios te lo pagara, y yo te
quedaré muy reconocido.

Utilizaba la comparacion de que,
ante una obra de arte, se alaba al
artista, mientras que el pincel se
abandona o se olvida, cumplida su
mision: nosotros no somos mas que
un pincel, jun pobre pincel!, con el
que el Senor por su Misericordia y
por su Omnipotencia infinita se
digna hacer cosas grandes; o
convierte las cosas pequeiias en
tareas importantes por el infinito
valor de la gracia.

En junio de 1974 se expresaba asi:
cuando el Sefior permita que seais



bandera que arrastre, que atraiga,
que sea un punto de referencia, no
olvidéis que esa bandera esta
agitada en lo alto por un brazo
poderoso que la sostiene, o ha sido
levantada hasta lo mas alto del
mastil por brazos fuertes. La
bandera es un trapo, un simbolo,
pero si cae, se convierte en un
trapo sucio, y con la porqueria no
se ven los colores. ;Como
podremos ser soberbios, si es Dios
quien nos sostiene y nosotros solos
no somos capaces de nada?

Todos comprobabamos que su
corazon enamorado no conocia de
pausas ni acostumbramientos. Al
mismo tiempo, como un estribillo, se
pasmaba de que Dios le hubiese
escogido: so0lo encuentro una
explicacion, cuando pienso en que
el Sefior para hacer esta extension
de su amor por el mundo ha
escogido a un pobre pingajo como
SOy yo: que se vea claramente que



es Fl quien ha hecho todo y que Fl1
es el Amor sin tasa, que se entrega
a todos los hombres sin
discriminacion alguna.

Y entre otras expresiones graficas,
pienso que se ha difundido bastante
su aficion al borrico.

En 1970, en un lugar donde hijas
suyas restauraban retablos antiguos,
altares vetustos, o imagenes
estropeadas por el uso del tiempo,
vio una pequerfa imagen de San
Anton, y comento que le parecia muy
simpatica. Se llen6 de contento
cuando le regalaron la pequeiia talla
de madera tosca, vieja, pero sin
ningun valor. Escribio de su mano en
la base: Sancte Antoni, ora pro me!
Muchas veces nos la ensefiaba,
recalcando que era su Patrono: no he
visto mas animal que yo, que no
paso de ser un pobre borrico, y un
borrico lleno de mataduras y de
sarna.



Quiso ser un borriquillo, a
disposicion del Sefior. En muchos de
sus primeros escritos, ponia b.s.
debajo de la firma, un borrico lleno
de sarna. En Torreciudad, en mayo
de 1975, al pasar junto al relieve de
un oratorio con la representacion de
la huida a Egipto, hizo una pequeria
caricia al animal en que va sentada
la Virgen Santisima con el Nifio Jesus
en brazos, y le saludé con
espontaneidad: jhola, hermano!

Habia en su cuarto de trabajo una
vitrina con los borriquitos que le
iban llegando de diferentes lugares;
¥, en una mesa, a los pies de una
imagen de la Virgen, colocé uno de
esparto, que le daba mucha
devocion, porquejyo no le llego ni al
esparto!, afirmaba.

La referencia a la propia ineptitud
fue constante en la vida de Mons.
Escriva de Balaguer. Pero era



inseparable de su responsabilidad
como Fundador.

Durante los primeros afios de la vida
del Opus Dei, y practicamente hasta
que se recibieron las aprobaciones
pontificias, no utilizé jamas,
refiriéndose a su persona, la palabra
Fundador: tan lejos estaba de
considerarse promotor de una
institucion suya. Solamente transigio
cuando desde la Santa Sede
empezaron a dirigirse a él
empleando ese término. Muchas
veces, bromeaba: soy un Fundador
sin fundamento. También
percibiamos el concepto que tenia de
si mismo cuando, con seriedad, nos
confiaba: jyo no he fundado nada,
nada: la Obra es de Fl1!; ;lo tinico
que he hecho ha sido estorbar!

Estaba bien persuadido de que solo
el Sefior es quien da el incremento, y
en Fl fundaba toda la esperanza de la
accion apostolica. De su labor



surgieron innumerables frutos y, sin
embargo -afiadia-, cuando el Sefior
me llame y me lleve al Cielo, desde
alli os podré ayudar mucho masy
con mucha eficacia. O nos
puntualizaba: yo no he hecho mas
que estorbar, aunque he
procurado corresponder al Sefior.
Por eso espero con seguridad que
me tendra junto a El cuando me
llame a su presencia, y entonces os
conseguiré todo lo que necesitéis,
con mucha mas fuerza y eficacia
de lo que pueda hacer yo aqui
ahora.

No obstante, cuando conoci a Mons.
Escriva de Balaguer, en 1960, solia
referirse con particular energia a su
condicion de Fundador del Opus Dei.
En ocasiones, utilizaba expresiones
fuertes, que podian prestarse a
incomprensiones, como cuando
proclamaba en publico: hijos mios,
yo he conocido varios Papas,
muchos Cardenales, montones de



Obispos, pero Fundadores del
Opus Dei hay solamente uno: este
pobre pecador que es ahora
vuestro Padre. Por eso, el Seinor os
pedira cuenta de haber convivido
conmigo, aunque yo sea tan poca
cosa.

Algunos han malentendido estas
palabras, como si se considerase mas
importante que la jerarquia
eclesiastica. Nada mas alejado de su
mente y de su voluntad. Llegd a pedir
al Sefior que, si la Obra no era para
servir a la Iglesia, la destruyera
inmediatamente. Nos hacia sentir la
responsabilidad de grabar en
nuestras almas ese espiritu de
sumision indiscutida a la Autoridad -
fuera quien fuera-, tal como el Sefior
lo habia marcado en su alma.

Con dichas palabras, a la vez que nos
quedaba patente su amor a la
Jerarquia -por la que estaba
dispuesto a entregar su vida-,



entendiamos la importancia de
fijarnos en el espiritu que nos
comunicaba. No habia el menor
desprecio o desaire para los Pastores;
al contrario, nos explicaba que,
gracias a la lealtad a ese espiritu,
amariamos siempre mas a quienes
regian la Iglesia.

Nunca me ha extrafiado la
naturalidad llena de sentido
sobrenatural con que nos estimulaba
a la fidelidad al espiritu del Opus Dei,
aclarandonos que el Sefior, la Iglesia
y los miembros de la Obra, ahora y
en los siglos futuros, nos pedirian
cuenta de como aprovechamos el
tiempo transcurrido a su lado
bebiendo el agua de la fuente. Y no
me extrafiaba esa naturalidad,
porque en multitud de ocasiones
afladia: yo no soy nada, hijos mios;
soy un saco de miserias, pero el
Seiior se ha fijado en este pobre
instrumento para comenzar el
Opus Dei, y os pediran cuentas, os



miraran, porque habéis vivido con
este pobre hombre que ha sido el
Fundador del Opus Dei.

Consciente de su responsabilidad,
Mons. Escriva de Balaguer supo
explicar con claridad y con firmeza
cuanto se referia al Opus Dei,
dispuesto a defender el carisma aun
a costa de su propia vida, de su fama,
y de todas las posibles
contradicciones. Cuando era
necesario determinar el camino
adecuado a la figura o al espiritu de
la Obra, disponia la debida solucion,
y explicaba claramente: en esto no
puedo delegar, soy el Fundador, y
sé lo que el Seiior me ha pedido. Si
delegara y abandonara mi
responsabilidad, me jugaria el
alma y el Sefior me pediria cuenta
muy estrecha, porque el Opus Dei
no es mio, es enteramente de El.

Sin embargo, alguno ha llegado a
interpretarlo como si para Mons.



Escriva de Balaguer fuera mas
importante su pensamiento que el
del Papa, también respecto de
cuestiones doctrinales no ligadas
estrictamente al carisma
fundacional.

No corresponde en absoluto a la
verdad que haya opuesto sus propios
puntos de vista, en cuestiones de
doctrina y de moral catdlica, a las
ensefianzas pontificias. Bien
grabadas llevaba en el alma las
palabras ubi Petrus ibi Ecclesia, y a
esta verdad acomodaba su fe y su
conducta.

Mons. Escriva de Balaguer exponia
netamente que, para ser buen hijo de
la Iglesia, hay que aceptar su
doctrina y su moral, es decir, ser fiel
al Magisterio. Por otro lado, jamas
expreso puntos de vista propios en
estas cuestiones. Aceptaba, acogiay
ponia en practica las disposiciones
sobre la fe y las costumbres, porque



le interesaba ser un buen hijo de la
Santa Madre Iglesia, sin apartarse un
apice de su doctrina. Y respecto al
Magisterio pontificio, ademas de
hacerlo propio, se encargaba de que
los miembros del Opus Dei lo
estudiasen, lo meditasen y lo
pusiesen por obra: que empapasen
su espiritu con las ensefianzas de los
Pontifices, para poder aplicarlo,
defenderlo y difundirlo.

Es mas: prohibid que hubiese una
escuela del Opus Dei en aquellas
cuestiones en las que hay libertad de
opcion para los catdlicos. En la Obra
nos sujetamos a las disposiciones de
la Iglesia en todo lo que determine; y
en lo que deja a la discusion de los
hombres, cada uno, con
responsabilidad personal, adopta la
solucion que le parece mas oportuna.

Es bien sabido que Mons. Escriva de
Balaguer estuvo dispuesto a
abandonar el Opus Dei al final de los



afios cuarenta para embarcarse en
una nueva fundacion dirigida solo a
sacerdotes diocesanos. Y que no fue
necesario, porque encontrd una
solucion adecuada dentro de la Obra.
¢Renuncio a su cargo de Presidente
General del Opus Dei en algun otro
momento?

En 1951, se present6 una gran
contradiccion para el Opus Dei, pues
se intentaba dividir las dos Secciones
y cortar la cabeza. Meses después, en
1952, a través del Card. Tedeschini,
Mons. Escriva de Balaguer hizo saber
al Papa que estaba dispuesto a
renunciar a su cargo y a colocarse en
el ultimo lugar del Opus Dei; pero
rogaba por amor de Dios que no le
echasen de la Obra, porque seria
como cometer un asesinato, ya que el
Opus Dei era la razon de su vida. Sin
embargo, insisto, puntualizé su
absoluta determinacion de quedarse
en el ultimo rincén, si asi se lo
indicaban.



Posteriormente, cuando presento -
oficiosamente- la primera peticion de
estudio de la solucion juridica
definitiva del Opus Dei, hizo
comunicar a Mons. Scapinelli di
Leguigno, para que lo supiese
también el Card. Tardini, que si su
persona era un obstaculo para esa
propuesta, estaba dispuesto a
renunciar al cargo de Presidente
General y quedarse como un simple
sacerdote dentro del Opus Dei. Don
Alvaro del Portillo se encargé de
transmitir este pensamiento a Mons.
Scapinellj, el cual replico que esa
posible sustitucion era una idea "da
dimenticare", para olvidar.

Reitero esa disposicion en 1962,
cuando volvio a tramitarse la
solicitud al Papa Juan XXIII, ya de
modo oficial. No dejo de precisar que
estaba dispuesto a dejar el cargo que
ocupaba, si suponia el mas minimo
obstaculo para la propuesta.



También se lo manifestd de palabra
al Santo Padre Pablo VI, en las
audiencias que le concedid, al hablar
de la situacion juridica del Opus Dei,
pendiente de solucion.

Otro contraste en la vida de Mons.
Escriva de Balaguer aparece tal vez
en esa doble faceta de saberse
responsable -como Fundador del
Opus Dei- de la santidad y de la
eficacia apostolica de sus hijosy, a la
vez, de sentirse apoyado y sostenido
por ellos, comenzando, claro esta,
por los dos Custodes.

Cuando presento a la Santa Sede la
disposicion de los Estatutos relativa a
sus Custodes, quisieron suprimirla:
alegaban que no era ni habia sido
costumbre que al Superior se le
hiciesen correcciones. El Fundador
no cedio:si los demas, en la Iglesia 'y
en el Opus Dei, tienen esa fortuna
inmensa de que se ocupen de sus
almas, y les ayuden a ser mejores,



¢por qué quieren privar, al
desgraciado que tiene la obligacion
de llevar el peso de la direccion, de
ese medio tan formidable, para
santificarse y realizar su tarea con
la perfeccion cristiana debida?
Ante la fuerza de esos argumentos, la
Sede Apostolica accedio a que
hubiera dos personas encargadas de
advertir al Presidente General de
cuanto considerasen oportuno para
el bien de su alma.

Le resultaba espontaneo agradecer
nuestra ayuda, incluso publicamente.
A veces, bromeaba con carifio: no me
dejan pasar ni una, tienen una
lengua muy larga y son unos
descarados, pero jamas les
agradeceré suficientemente la
ayuda que me prestan.

En 1973, mientras despachaba la
correspondencia, vi que se detenia
durante unos segundos, con una
carta en la mano, y la mirada



recogida. Le pregunté: "Padre, ;esta
'impensierito'?". Me contesto en el
acto: no seas ingenuo, estoy
pensando en quién soy yo, para
que la gente me quiera.

He presenciado la siguiente escena,
con varios que acababan de pedir la
admision en el Opus Dei. El
Fundador, para animarles a luchar,
les preguntaba ante una fotografia
suya de cuando era muchacho:
¢verdad que a una persona con esa
cara, ta no le hubieras admitido en
el Opus Dei? Aquellos chicos, que no
sabian que se trataba de su imagen,
reaccionaban con comprensible
desconcierto, pues no acababan de
entender el motivo. El se lo aclaraba:
ése que ves ahi, con cara de simple,
soy yo. En Roma, en una tertulia con
el Consejo General, el 5 de abril de
1975, dos meses antes de su marcha
al Cielo, nos confiaba: os
preguntaran como era el Padre. Os
voy a dar la respuesta: ;el Padre?



Un pecador que ama a Jesucristo,
que no acaba de aprender las
lecciones que Dios le da. Un bobo
muy grande. Esto era el Padre;
decidlo a los que os pregunten, que
os lo preguntaran.

En las fiestas, o cuando se recibia
noticia de que marchaba muy bien la
labor apostdlica, y nos
congratulabamos con él, repetia,
convencido, el refran italiano: "il
sangue del soldato fa grande il
capitano”. Estaba persuadido de que
todo lo hacia Dios, con la
correspondencia de sus hijos. No se
le ocultaba la bendicion divina tan
evidente que recibia la Obra, por el
numero de miembros y por la
extension de la labor. Pero ante esas
realidades, confesaba: soy un pobre
pecador que vive entre santos.

He dudado en plantear el tema
siguiente, porque me parece
descabellado, mas aun después de las



escenas que acaban de ser descritas.
Pero uno de esos topicos repetidos
sin rigor critico invoca el "culto a la
personalidad”, como si el Fundador
hubiera aplastado a los demas,
ejercitando el gobierno de modo
personal, y demostrandose
intolerante hacia cualquier critica o
no respetando la libertad de
conciencia.

Carece de todo fundamento: a lo
largo de los afios, he podido
contemplar que no busco ni el
aplauso ni un desordenado amor de
la gente hacia su persona. Desde
luego, deseaba que los miembros de
la Obra estuviesen unidos al que
hacia cabeza, para vivir mejor su
camino hacia Dios; pero, al mismo
tiempo, demostraba que el
agradecimiento, el trabajo y el afecto
habia que dirigirlos al Sefior.
Naturalmente, como vivia en una
familia, recibia el carifio, el respeto y
la veneracion de todos los miembros



del Opus Dei, pero sin tolerar que
fuese un culto a su persona o una
adulacion, dejando bien claro que no
buscaba ningun aplauso terreno, ni
siquiera de parte de sus hijos.

Los miembros del Opus Dei, para
saludar al Fundador, hacia quien
sentian verdadero carifio y
veneracion, procuraban besarle la
mano. Sin que le molestase ese gesto,
entre otras cosas porque asi estaba
previsto para quien ocupase el cargo
de Padre en el Opus Dei, con
frecuencia nos aclaraba, mientras
escondia las manos en los bolsillos:
ibesa el crucifijo, y saldras
ganando!

Nunca quiso ser el centro del
apostolado, de las reuniones, de la
conversacion. De ahi, su confianza
en los demas, sin revisar
constantemente el trabajo que
realizaban, reconociéndoles mayoria
de edad. Y esto, a la vez, sin



desentenderse de su propia
responsabilidad, porque sabia pedir
cuenta, a su hora, y corregir si era
necesario. Recuerdo, a este
propasito, entre otros muchos
episodios, que hubo de hacer una
advertencia a las Directoras
centrales. Al terminar, cuando se
marchaba del lugar de la reunion,
una de ellas expreso: "Padre,
perdone porque le hemos
disgustado". Reacciono
inmediatamente: no me habéis
disgustado. jHijas mias!, estoy
persuadido de que cada una de
vosotras se esfuerza en trabajar
con perfeccion. Ademas, cuando
hay algo que no esta bien, no
penséis en que me disgusto.
Enseguida razono, porque veo mis
defectos y mis miserias: Seiior, Tu
eres mi Padre, aqui estoy. Teniendo
en cuenta la distancia infinita, asi
procuro comportarme con
vosotras: soy vuestro Padre, y lo
unico que me mueve es el interésy



el carifio para que seais santas,
felices, también aqui en la tierra,
con el cumplimiento del deber.

Nos insistia machaconamente en que
jamas debiamos actuar por
agradarle, sino unicay
exclusivamente por amor a Dios, a
Quien deberiamos dar razon de toda
nuestra existencia, tanto durante la
vida como en el momento definitivo
de rendirle cuentas. Nos aseguraba:
si hacéis algo por agradarme,
habéis perdido miserablemente el
tiempo: jsolo por Dios!

Afirmaba tajantemente: no quiero
para mi el carifio de nadie, si es
tapadera para alejarse de Dios,
para no unirse mas al Sefior, para
justificarse en posturas que tengan
sOlo una salida humana. A este
respecto, cuando alguno abandonaba
su camino vocacional y le
comunicaba que le queria mucho y le
estaba muy agradecido, comentaba:



agradezco ese cariio, pero me
causa mas dolor, porque lo que me
importa es que quiera a Dios y no
le deje. Prefiero rotundamente que
no me quiera a miy quiera al
Seiior con todas las veras de su
alma.

Nunca ejercito el gobierno de un
modo personal. Ya he mencionado
que, con objeto de no coaccionar a
los que intervenian en los asuntos,
jamas daba su parecer en primer
lugar, para que pudieran opinar con
absoluta libertad. Escuchaba a todos
y la mayoria de las veces, cuando no
se trataba de cuestiones
fundacionales que afectaban a la
esencia o al espiritu del Opus Dei,
decidia con la mayoria de los que
habian intervenido. Cuando por una
aparente delicadeza o porque no
resolviamos asuntos de nuestra
competencia, se los plantedbamos,
nos respondia que no le hiciésemos
un tirano y que le ayudasemos en el



gobierno, asumiendo con completa
responsabilidad personal la carga
que nos correspondia.

En este contexto, se comprende la
rapidez con que reaccionaba ante
cualquier manifestacion, aun
remota, de adulacion, de servicio, de
excepciones...

Recuerdo que en 1974, en una
tertulia después del almuerzo, al
regreso de su viaje por América,
conté algunas anécdotas ocurridas
durante esa catequesis. Como era
inevitable referirse a su persona,
procuro desviar la conversacion. No
me di cuenta de estar infringiendo su
norma de no querer alabanzas, hasta
que me indico con firmeza llena de
carifio: jpor favor, te ruego que te
calles!

Me siento obligado a advertir que, en
lugar de pensar que nos estaba
ayudando constantemente,
consideraba que debia servirnos



mas. Por eso, muchas veces nos
pedia sinceramente perdon por las
molestias que originaba y por su
poca ejemplaridad. Puedo asegurar
que, al contrario, jamas ocasiono
molestias, ni dejd de ser paradigma
de cumplimiento del deber: su modo
de actuar era una invitacion
permanente a buscar a Dios Nuestro
Seror.

Hubo una temporada en que los
médicos le prescribieron una taza de
manzanilla antes de acostarse. Nos
entregaban un pequerio termo, al
terminar la cena, y todos los dias se
repetia la misma escena de forcejeo:
nunca conseguimos llevar el termo a
su habitacion. Lo hacia
personalmente, dandonos a entender
que agradecia mucho nuestra
solicitud filial, pero sin dejarse
servir.

Cuando alguna persona le
preguntaba qué regalos deseaba para



sus dias de fiesta, para los
aniversarios de la Obra, contestaba
invariablemente: mejora espiritual,
sinceridad de vida para ayudar
mas en el desarrollo de la
expansion apostolica, mas oracion,
mas mortificacion. En 1950, con
ocasion de sus bodas de plata
sacerdotales, pidi6 como regalo
oraciones por su fidelidad, por su
correspondencia al Sefior. Puntualizé
también que, si alguien planteaba
hacerle algun obsequio, le rogaba
que fuese en ayuda economica para
la extension de la labor apostolica
del Opus Dei.

Lo mismo se volvio a repetir en 1975,
en las bodas de oro. Se habian
preparado, de parte de todas sus
hijas y todos sus hijos, un relicario
para un lignum crucis, un caliz y un
copon. Cuando los vio, dijo que no se
merecia absolutamente nada, que se
sentia muy humillado ante las
pruebas de la Bondad y de la



Misericordia de Dios recibidas
durante esos cincuenta anos, a las
que consideraba que habia
respondido con tan poca generosidad
y con tan poco garbo. Afiadio que
aquellos objetos le llenaban de gozo,
porque servirian para honrar y dar
culto a Dios, porque -asi nos lo
expreso- para el Sefior todo me
parece poco, se merece el amor de
toda la humanidad entera, y no le
pagaremos como le debemos todos
y cada uno de nosotros. Y como
siempre, paso aquella fiesta en
oracion, pidiendo perddn por su falta
de correspondencia.

A veces, personas de distinta
posicidn social, cuando le visitaban,
querian hacerle limosnas y regalos. A
todos comunicaba que no aceptaba
nada personal: agradecia, en cambio,
aportaciones economicas para
extender el apostolado. Y les sugeria
que no dejasen de colaborar también
con la didcesis y la parroquia, y de



atender a los pobres a los que
pudiesen llegar: si no estaban en
condiciones de ofrecer esas ayudas,
preferia que no entregasen dinero
para la Obra.

Me interesa ahora volver al
principio: la humildad en el ejercicio
de sus deberes como ciudadano de la
sociedad civil y como sacerdote
secular. Soy consciente de que ha
provocado murmuraciones, que no
calificaré.

Las unicas ambiciones que le he
conocido durante los veinticinco
afos en los que he vivido a su lado,
han sido la busqueda de la santidad,
el servicio absoluto y total a la Iglesia
Santa, el amor al Vicecristo -como le
gustaba llamar al Romano Pontifice-,
la entrega incondicionada al
apostolado, sin regatear ningun
esfuerzo, ni su salud, su honra o su
fama, y dejando todo en las manos
del Sefior.



No desed ninguna dignidad o puesto
de particular prestigio y poder, ni en
el campo eclesiastico ni en el campo
civil. Como es sabido, recibi6
honorificencias y distinciones, tanto
en una esfera como en la otra.
Respecto a las condecoraciones
civiles, he de precisar que no nos las
comunicaba personalmente; dejaba
que nos enterdsemos por la prensa, y
si alguno pretendia felicitarle,
respondia invariablemente: la unica
Cruz que me importa, que amoy
que deseo llevar con garbo todos
los dias, es la Cruz de mi Sefior
Jesucristo.

Le fueron otorgando algunas de un
sitio y de otro, sin su previo
conocimiento: se trataba de
distinciones concedidas a personas
que habian trabajado en pro de la
sociedad, y que las autoridades se
consideraban obligadas a reconocer.
No se ha movido nadie, por
indicacion del Fundador del Opus



Dei, para que le concedieran
distinciones de ningun orden. Insisto
en que provenian del afecto y
reconocimiento hacia su persona.
Cuando llegaban estas concesiones
de Gobiernos, de Ayuntamientos, o
de otras corporaciones, las aceptaba,
ofreciéndoselas al Sefior, porque
todo le pertenecia a El. Y nos
explicaba que muchas veces no podia
renunciar, porque esa postura suya
hubiese sentado quiza un mal
precedente y un mal ejemplo para
muchos hijos suyos y para muchas
otras personas, en momentos en los
que estaba en juego la condicion
juridica de los fieles -sacerdotes y
laicos- del Opus Dei.

Cuando era sacerdote joveny
necesitaba incardinarse en Madrid,
de acuerdo siempre con el Obispo de
la di6cesis, don Pedro Poveda le
ofrecio la posibilidad de ser Capellan
Palatino. Este ofrecimiento venia
precisamente de una persona que



sufrio martirio por la Iglesia de Dios,
y dio testimonio con su vida de un
gran desprendimiento de las cosas
terrenas. Después de escucharle, le
pregunto inmediatamente qué
deberes y derechos traia consigo ese
nombramiento. Y don Pedro, con su
habitual sencillez, le respondi6é que
ninguno; unicamente, llevar una
vestidura especial y utilizar ese
titulo. Con la misma sencillez con
que le hablaba don Pedro, le contesto
rotundamente: no me interesa para
nada, porque no quiero titulos ni
honorificencias de ningun género,
si no son para cumplir con mas
delicadeza mis deberes de
sacerdote.

Esta fue su postura ante las muestras
de honor que recibio en su vida. Las
acogia para mostrar su secularidad,
es decir, su condicion de sacerdote
secular. Por otro lado, acepto algunas
dignidades civiles, para testimoniar
la importancia de que no se niegue a



los catolicos lo que en justicia les
corresponde como ciudadanos, por
haber prestado un servicio al pais, a
la sociedad o a la ciencia.

El Fundador del Opus Dei no recibid
la ordenacion episcopal. Pero si
acepto la distincion de Prelado
doméstico de Su Santidad, segun la
terminologia eclesiastica de
entonces. Alguien ha hablado, y no
precisamente con buena intencion,
de una ambicion frustrada..., que le
llevo a despreciar a las dignidades
jerarquicas.

Cuando el Fundador vio el Opus Dei,
comprendio ya que su naturaleza
juridica iba en la linea de las
estructuras de la jurisdiccion
personal y, sin pensar en si mismo,
buscé la orientacion y el camino para
llegar a esa solucion. Pero, desde que
hizo la primera peticion -o el primer
intento de peticion- para llegar a la
figura juridica definitiva de la Obra,



como podia ir ligada a una
capitalidad episcopal, comunico a la
Santa Sede que estaba dispuesto a
renunciar a dirigir la Obra, para que
otro asumiera esas funciones: no le
interesaba para su persona esa
dignidad jerarquica.

Es verdad que en Espaiia hubo
muchos Arzobispos y Obispos que
hicieron gestiones para que llegase al
episcopado. Don Prudencio Melo y
Alcalde, don Javier Lauzurica, don
Marcelino Olaechea, don Leopoldo
Eijo y Garay y don Casimiro Morcillo,
entre otros, dieron pasos concretos
con ese fin. Esta situacion siempre le
produjo desasosiego interior, porque
no deseaba en absoluto esos cargos.
Ademas, no dejo de sefialar con
claridad, que su mision era sacar
adelante el Opus Dei; no el gobierno
de una diocesis.

Cuando se traslado a Roma, siguieron
viniendo propuestas para que fuese



promovido al episcopado. En 1963,
Mons. Argaya, Obispo residencial en
Espafia, vino a almorzar con el
Fundador del Opus Dei. En un
momento de la conversacion, le
pregunto: "Josemaria, ¢cuando te
hacen Cardenal?, porque..." Mons.
Escriva de Balaguer le interrumpio:
no me interesa que me hagan
nada. Ante la insistencia del Obispo,
zanjo la cuestion:Jacinto, ni me
interesa, ni lo aceptaria. Era un
rumor conocido que -repito- le
molestaba. En una de esas ocasiones,
y para cortarlo definitivamente, fue a
ver a Monsefior Tardini a la
Secretaria de Estado. Con su claridad
habitual, le expuso que no aceptaria
ninguna sede residencial con el cargo
de Arzobispo o de Obispo, jni la
mitra de Toledo!, que lleva consigo
el cardenalato con el Primado de
Espaiia. Dejo patente asi que no
tenia ninguna ambicion de cargo o
de honor. Tan terminante estuvo en
su conversacion con Mons. Tardini,



que a partir de entonces cesaron las
gestiones para promoverle al
episcopado.

Cuando le nombraron Prelado de
Honor de Su Santidad, estuvo
tentado de renunciar a esta
distincion, que habia gestionado y
conseguido Monsefior Montini,
cuando era Sustituto. El Fundador
desconocia esta iniciativa. Solo cedid
por la insistencia de don Alvaro del
Portillo en la conveniencia de
evidenciar también en eso la
secularidad del Opus Dei.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-
humilde-en-manos-de-dios/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/

	4. Instrumento humilde en manos de Dios

