
opusdei.org

4. Instrumento
humilde en manos
de Dios

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

05/01/2012

Me quedó muy grabada la alusión a
Cervantes en la catedral de
Pamplona. Celebraba la Misa Mons.
Escrivá de Balaguer el 26 de octubre
de 1960. En la homilía se refirió a
que amaba nuestros defectos, cuando



luchamos por quitarlos, porque son
un motivo de humildad, y ha dicho
aquél que es el primer literato de
Castilla que la humildad es la base
y fundamento de todas las
virtudes, y sin ella no hay ninguna
que lo sea. Santa Teresa advertía con
reciedumbre que "la humildad es
andar en verdad". En el Siglo de Oro
español -lo confirma la lectura de
Quevedo-, no resultaba insólito
confundir la humildad con sus
caricaturas gazmoñas o apocadas.

Hoy como ayer, cumplir los propios
deberes comporta riesgos, que es
preciso asumir con gallardía: la
autenticidad tal vez parezca
arrogancia, ambición o vanidad,
sobre todo, en quien ocupa una
posición social preeminente,
resplandece en liderazgo o -en
cualquier caso- pugna por conseguir
un merecido prestigio profesional.
Pero esos deberes son a veces
derechos irrenunciables: falta de



humildad -engañosa injusticia- sería
no ejercitarlos, aun a costa de
malentendidos.

Con su vida y su predicación -
dirigida sobre todo a los laicos, a la
gente corriente que trabaja en su
profesión-, Mons. Escrivá de
Balaguer ha dibujado con trazos
originales la práctica de la humildad.
Esos rasgos específicos, aunque
hondamente fundamentados,
estuvieron -pienso- en el origen de
algunas incomprensiones.

El Fundador del Opus Dei nos enseñó
a cumplir el deber con humildad, y
sin importarnos el qué dirán. Repetía
que los católicos tenemos obligación
de ejercitar los derechos, evitando
que, por dejaciones irresponsables,
se pierdan o desdibujen atribuciones
necesarias para la vida de la Iglesia y
de cada uno de sus miembros, que no
son ciudadanos de segunda clase.
Comentaba que a veces es más difícil



ejercitar un derecho que cumplir un
deber: os lo digo por propia
experiencia; pero esas dificultades
no nos pueden hacer caer en la
irresponsabilidad.

No confundió jamás la modestia con
la pusilanimidad, y mucho menos
con la cobardía. Rechazó de plano la
bondadosidad -acuñó este
neologismo- de quienes dejan de
cumplir el deber por miedo al qué
dirán, a las críticas, o a los respetos
humanos. Enseñaba que esa sencillez
exige no poner obstáculos al Señor.
Nos lo subrayaba en 1973: la
humildad no es gazmoñería: el que
es humilde de verdad,
precisamente porque cuenta con
Dios, es capaz de las empresas más
difíciles, venciéndose a sí mismo.

En el ejercicio de su actividad
pastoral, en la fundación, en la
expansión y en el gobierno del Opus
Dei, jamás adoptó una postura



vanidosa por sus dotes personales o
por los éxitos conseguidos. Nunca se
vanaglorió de las realizaciones
apostólicas que -con sus directrices-
se alcanzaban en los distintos países.
Desde joven meditó e incorporó a su
vida el lema Deo omnis gloria!, que
le gustaba traducir libremente: ¡que
sólo Él se luzca!

Cuando se le felicitaba por alguna
labor o trabajo apostólico de los
miembros del Opus Dei, reaccionaba
con prontitud: ¡las gracias, a Dios! Y
se llenaba de vergüenza, porque
estaba convencido de que
personalmente no servía para nada.
Repitió hasta el último día que era un
instrumento inepto y sordo; y que
había sido un freno y una traba a la
acción divina. Además, pedía perdón
al Señor, también en público, por su
falta de correspondencia.

Recuerdo que en Caracas, el año
1974, alguien hizo un comentario de



ese tipo; replicó con una queja y una
petición: ¡no me digas estas cosas!
Hijo mío, es mejor que me cojas a
solas y me digas: Padre, operibus
credite!, dénos buen ejemplo en
todo, pórtese mejor en esto, y en lo
otro. Fíjate en tantos detalles que
no hago bien, y me los recuerdas al
oído. Y Dios te lo pagará, y yo te
quedaré muy reconocido.

Utilizaba la comparación de que,
ante una obra de arte, se alaba al
artista, mientras que el pincel se
abandona o se olvida, cumplida su
misión: nosotros no somos más que
un pincel, ¡un pobre pincel!, con el
que el Señor por su Misericordia y
por su Omnipotencia infinita se
digna hacer cosas grandes; o
convierte las cosas pequeñas en
tareas importantes por el infinito
valor de la gracia.

En junio de 1974 se expresaba así: 
cuando el Señor permita que seáis



bandera que arrastre, que atraiga,
que sea un punto de referencia, no
olvidéis que esa bandera está
agitada en lo alto por un brazo
poderoso que la sostiene, o ha sido
levantada hasta lo más alto del
mástil por brazos fuertes. La
bandera es un trapo, un símbolo,
pero si cae, se convierte en un
trapo sucio, y con la porquería no
se ven los colores. ¿Cómo
podremos ser soberbios, si es Dios
quien nos sostiene y nosotros solos
no somos capaces de nada?

Todos comprobábamos que su
corazón enamorado no conocía de
pausas ni acostumbramientos. Al
mismo tiempo, como un estribillo, se
pasmaba de que Dios le hubiese
escogido: sólo encuentro una
explicación, cuando pienso en que
el Señor para hacer esta extensión
de su amor por el mundo ha
escogido a un pobre pingajo como
soy yo: que se vea claramente que



es Él quien ha hecho todo y que Él
es el Amor sin tasa, que se entrega
a todos los hombres sin
discriminación alguna.

Y entre otras expresiones gráficas,
pienso que se ha difundido bastante
su afición al borrico.

En 1970, en un lugar donde hijas
suyas restauraban retablos antiguos,
altares vetustos, o imágenes
estropeadas por el uso del tiempo,
vio una pequeña imagen de San
Antón, y comentó que le parecía muy
simpática. Se llenó de contento
cuando le regalaron la pequeña talla
de madera tosca, vieja, pero sin
ningún valor. Escribió de su mano en
la base: Sancte Antoni, ora pro me!
Muchas veces nos la enseñaba,
recalcando que era su Patrono: no he
visto más animal que yo, que no
paso de ser un pobre borrico, y un
borrico lleno de mataduras y de
sarna.



Quiso ser un borriquillo, a
disposición del Señor. En muchos de
sus primeros escritos, ponía b.s.
debajo de la firma, un borrico lleno
de sarna. En Torreciudad, en mayo
de 1975, al pasar junto al relieve de
un oratorio con la representación de
la huida a Egipto, hizo una pequeña
caricia al animal en que va sentada
la Virgen Santísima con el Niño Jesús
en brazos, y le saludó con
espontaneidad: ¡hola, hermano!

Había en su cuarto de trabajo una
vitrina con los borriquitos que le
iban llegando de diferentes lugares;
y, en una mesa, a los pies de una
imagen de la Virgen, colocó uno de
esparto, que le daba mucha
devoción, porque¡yo no le llego ni al
esparto!, afirmaba.

La referencia a la propia ineptitud
fue constante en la vida de Mons.
Escrivá de Balaguer. Pero era



inseparable de su responsabilidad
como Fundador.

Durante los primeros años de la vida
del Opus Dei, y prácticamente hasta
que se recibieron las aprobaciones
pontificias, no utilizó jamás,
refiriéndose a su persona, la palabra
Fundador: tan lejos estaba de
considerarse promotor de una
institución suya. Solamente transigió
cuando desde la Santa Sede
empezaron a dirigirse a él
empleando ese término. Muchas
veces, bromeaba: soy un Fundador
sin fundamento. También
percibíamos el concepto que tenía de
sí mismo cuando, con seriedad, nos
confiaba: ¡yo no he fundado nada,
nada: la Obra es de Él!; ¡lo único
que he hecho ha sido estorbar!

Estaba bien persuadido de que sólo
el Señor es quien da el incremento, y
en Él fundaba toda la esperanza de la
acción apostólica. De su labor



surgieron innumerables frutos y, sin
embargo -añadía-, cuando el Señor
me llame y me lleve al Cielo, desde
allí os podré ayudar mucho más y
con mucha eficacia. O nos
puntualizaba: yo no he hecho más
que estorbar, aunque he
procurado corresponder al Señor.
Por eso espero con seguridad que
me tendrá junto a Él cuando me
llame a su presencia, y entonces os
conseguiré todo lo que necesitéis,
con mucha más fuerza y eficacia
de lo que pueda hacer yo aquí
ahora.

No obstante, cuando conocí a Mons.
Escrivá de Balaguer, en 1960, solía
referirse con particular energía a su
condición de Fundador del Opus Dei.
En ocasiones, utilizaba expresiones
fuertes, que podían prestarse a
incomprensiones, como cuando
proclamaba en público: hijos míos,
yo he conocido varios Papas,
muchos Cardenales, montones de



Obispos, pero Fundadores del
Opus Dei hay solamente uno: este
pobre pecador que es ahora
vuestro Padre. Por eso, el Señor os
pedirá cuenta de haber convivido
conmigo, aunque yo sea tan poca
cosa.

Algunos han malentendido estas
palabras, como si se considerase más
importante que la jerarquía
eclesiástica. Nada más alejado de su
mente y de su voluntad. Llegó a pedir
al Señor que, si la Obra no era para
servir a la Iglesia, la destruyera
inmediatamente. Nos hacía sentir la
responsabilidad de grabar en
nuestras almas ese espíritu de
sumisión indiscutida a la Autoridad -
fuera quien fuera-, tal como el Señor
lo había marcado en su alma.

Con dichas palabras, a la vez que nos
quedaba patente su amor a la
Jerarquía -por la que estaba
dispuesto a entregar su vida-,



entendíamos la importancia de
fijarnos en el espíritu que nos
comunicaba. No había el menor
desprecio o desaire para los Pastores;
al contrario, nos explicaba que,
gracias a la lealtad a ese espíritu,
amaríamos siempre más a quienes
regían la Iglesia.

Nunca me ha extrañado la
naturalidad llena de sentido
sobrenatural con que nos estimulaba
a la fidelidad al espíritu del Opus Dei,
aclarándonos que el Señor, la Iglesia
y los miembros de la Obra, ahora y
en los siglos futuros, nos pedirían
cuenta de cómo aprovechamos el
tiempo transcurrido a su lado
bebiendo el agua de la fuente. Y no
me extrañaba esa naturalidad,
porque en multitud de ocasiones
añadía: yo no soy nada, hijos míos;
soy un saco de miserias, pero el
Señor se ha fijado en este pobre
instrumento para comenzar el
Opus Dei, y os pedirán cuentas, os



mirarán, porque habéis vivido con
este pobre hombre que ha sido el
Fundador del Opus Dei.

Consciente de su responsabilidad,
Mons. Escrivá de Balaguer supo
explicar con claridad y con firmeza
cuanto se refería al Opus Dei,
dispuesto a defender el carisma aun
a costa de su propia vida, de su fama,
y de todas las posibles
contradicciones. Cuando era
necesario determinar el camino
adecuado a la figura o al espíritu de
la Obra, disponía la debida solución,
y explicaba claramente: en esto no
puedo delegar, soy el Fundador, y
sé lo que el Señor me ha pedido. Si
delegara y abandonara mi
responsabilidad, me jugaría el
alma y el Señor me pediría cuenta
muy estrecha, porque el Opus Dei
no es mío, es enteramente de Él.

Sin embargo, alguno ha llegado a
interpretarlo como si para Mons.



Escrivá de Balaguer fuera más
importante su pensamiento que el
del Papa, también respecto de
cuestiones doctrinales no ligadas
estrictamente al carisma
fundacional.

No corresponde en absoluto a la
verdad que haya opuesto sus propios
puntos de vista, en cuestiones de
doctrina y de moral católica, a las
enseñanzas pontificias. Bien
grabadas llevaba en el alma las
palabras ubi Petrus ibi Ecclesia, y a
esta verdad acomodaba su fe y su
conducta.

Mons. Escrivá de Balaguer exponía
netamente que, para ser buen hijo de
la Iglesia, hay que aceptar su
doctrina y su moral, es decir, ser fiel
al Magisterio. Por otro lado, jamás
expresó puntos de vista propios en
estas cuestiones. Aceptaba, acogía y
ponía en práctica las disposiciones
sobre la fe y las costumbres, porque



le interesaba ser un buen hijo de la
Santa Madre Iglesia, sin apartarse un
ápice de su doctrina. Y respecto al
Magisterio pontificio, además de
hacerlo propio, se encargaba de que
los miembros del Opus Dei lo
estudiasen, lo meditasen y lo
pusiesen por obra: que empapasen
su espíritu con las enseñanzas de los
Pontífices, para poder aplicarlo,
defenderlo y difundirlo.

Es más: prohibió que hubiese una
escuela del Opus Dei en aquellas
cuestiones en las que hay libertad de
opción para los católicos. En la Obra
nos sujetamos a las disposiciones de
la Iglesia en todo lo que determine; y
en lo que deja a la discusión de los
hombres, cada uno, con
responsabilidad personal, adopta la
solución que le parece más oportuna.

Es bien sabido que Mons. Escrivá de
Balaguer estuvo dispuesto a
abandonar el Opus Dei al final de los



años cuarenta para embarcarse en
una nueva fundación dirigida sólo a
sacerdotes diocesanos. Y que no fue
necesario, porque encontró una
solución adecuada dentro de la Obra.
¿Renunció a su cargo de Presidente
General del Opus Dei en algún otro
momento?

En 1951, se presentó una gran
contradicción para el Opus Dei, pues
se intentaba dividir las dos Secciones
y cortar la cabeza. Meses después, en
1952, a través del Card. Tedeschini,
Mons. Escrivá de Balaguer hizo saber
al Papa que estaba dispuesto a
renunciar a su cargo y a colocarse en
el último lugar del Opus Dei; pero
rogaba por amor de Dios que no le
echasen de la Obra, porque sería
como cometer un asesinato, ya que el
Opus Dei era la razón de su vida. Sin
embargo, insisto, puntualizó su
absoluta determinación de quedarse
en el último rincón, si así se lo
indicaban.



Posteriormente, cuando presentó -
oficiosamente- la primera petición de
estudio de la solución jurídica
definitiva del Opus Dei, hizo
comunicar a Mons. Scapinelli di
Leguigno, para que lo supiese
también el Card. Tardini, que si su
persona era un obstáculo para esa
propuesta, estaba dispuesto a
renunciar al cargo de Presidente
General y quedarse como un simple
sacerdote dentro del Opus Dei. Don
Álvaro del Portillo se encargó de
transmitir este pensamiento a Mons.
Scapinelli, el cual replicó que esa
posible sustitución era una idea "da
dimenticare", para olvidar.

Reiteró esa disposición en 1962,
cuando volvió a tramitarse la
solicitud al Papa Juan XXIII, ya de
modo oficial. No dejó de precisar que
estaba dispuesto a dejar el cargo que
ocupaba, si suponía el más mínimo
obstáculo para la propuesta.



También se lo manifestó de palabra
al Santo Padre Pablo VI, en las
audiencias que le concedió, al hablar
de la situación jurídica del Opus Dei,
pendiente de solución.

Otro contraste en la vida de Mons.
Escrivá de Balaguer aparece tal vez
en esa doble faceta de saberse
responsable -como Fundador del
Opus Dei- de la santidad y de la
eficacia apostólica de sus hijos y, a la
vez, de sentirse apoyado y sostenido
por ellos, comenzando, claro está,
por los dos Custodes.

Cuando presentó a la Santa Sede la
disposición de los Estatutos relativa a
sus Custodes, quisieron suprimirla:
alegaban que no era ni había sido
costumbre que al Superior se le
hiciesen correcciones. El Fundador
no cedió:si los demás, en la Iglesia y
en el Opus Dei, tienen esa fortuna
inmensa de que se ocupen de sus
almas, y les ayuden a ser mejores,



¿por qué quieren privar, al
desgraciado que tiene la obligación
de llevar el peso de la dirección, de
ese medio tan formidable, para
santificarse y realizar su tarea con
la perfección cristiana debida?
Ante la fuerza de esos argumentos, la
Sede Apostólica accedió a que
hubiera dos personas encargadas de
advertir al Presidente General de
cuanto considerasen oportuno para
el bien de su alma.

Le resultaba espontáneo agradecer
nuestra ayuda, incluso públicamente.
A veces, bromeaba con cariño: no me
dejan pasar ni una, tienen una
lengua muy larga y son unos
descarados, pero jamás les
agradeceré suficientemente la
ayuda que me prestan.

En 1973, mientras despachaba la
correspondencia, vi que se detenía
durante unos segundos, con una
carta en la mano, y la mirada



recogida. Le pregunté: "Padre, ¿está
'impensierito'?". Me contestó en el
acto: no seas ingenuo, estoy
pensando en quién soy yo, para
que la gente me quiera.

He presenciado la siguiente escena,
con varios que acababan de pedir la
admisión en el Opus Dei. El
Fundador, para animarles a luchar,
les preguntaba ante una fotografía
suya de cuando era muchacho: 
¿verdad que a una persona con esa
cara, tú no le hubieras admitido en
el Opus Dei? Aquellos chicos, que no
sabían que se trataba de su imagen,
reaccionaban con comprensible
desconcierto, pues no acababan de
entender el motivo. El se lo aclaraba: 
ése que ves ahí, con cara de simple,
soy yo. En Roma, en una tertulia con
el Consejo General, el 5 de abril de
1975, dos meses antes de su marcha
al Cielo, nos confiaba: os
preguntarán cómo era el Padre. Os
voy a dar la respuesta: ¿el Padre?



Un pecador que ama a Jesucristo,
que no acaba de aprender las
lecciones que Dios le da. Un bobo
muy grande. Esto era el Padre;
decidlo a los que os pregunten, que
os lo preguntarán.

En las fiestas, o cuando se recibía
noticia de que marchaba muy bien la
labor apostólica, y nos
congratulábamos con él, repetía,
convencido, el refrán italiano: "il
sangue del soldato fa grande il
capitano". Estaba persuadido de que
todo lo hacía Dios, con la
correspondencia de sus hijos. No se
le ocultaba la bendición divina tan
evidente que recibía la Obra, por el
número de miembros y por la
extensión de la labor. Pero ante esas
realidades, confesaba: soy un pobre
pecador que vive entre santos.

He dudado en plantear el tema
siguiente, porque me parece
descabellado, más aún después de las



escenas que acaban de ser descritas.
Pero uno de esos tópicos repetidos
sin rigor crítico invoca el "culto a la
personalidad", como si el Fundador
hubiera aplastado a los demás,
ejercitando el gobierno de modo
personal, y demostrándose
intolerante hacia cualquier crítica o
no respetando la libertad de
conciencia.

Carece de todo fundamento: a lo
largo de los años, he podido
contemplar que no buscó ni el
aplauso ni un desordenado amor de
la gente hacia su persona. Desde
luego, deseaba que los miembros de
la Obra estuviesen unidos al que
hacía cabeza, para vivir mejor su
camino hacia Dios; pero, al mismo
tiempo, demostraba que el
agradecimiento, el trabajo y el afecto
había que dirigirlos al Señor.
Naturalmente, como vivía en una
familia, recibía el cariño, el respeto y
la veneración de todos los miembros



del Opus Dei, pero sin tolerar que
fuese un culto a su persona o una
adulación, dejando bien claro que no
buscaba ningún aplauso terreno, ni
siquiera de parte de sus hijos.

Los miembros del Opus Dei, para
saludar al Fundador, hacia quien
sentían verdadero cariño y
veneración, procuraban besarle la
mano. Sin que le molestase ese gesto,
entre otras cosas porque así estaba
previsto para quien ocupase el cargo
de Padre en el Opus Dei, con
frecuencia nos aclaraba, mientras
escondía las manos en los bolsillos: 
¡besa el crucifijo, y saldrás
ganando!

Nunca quiso ser el centro del
apostolado, de las reuniones, de la
conversación. De ahí, su confianza
en los demás, sin revisar
constantemente el trabajo que
realizaban, reconociéndoles mayoría
de edad. Y esto, a la vez, sin



desentenderse de su propia
responsabilidad, porque sabía pedir
cuenta, a su hora, y corregir si era
necesario. Recuerdo, a este
propósito, entre otros muchos
episodios, que hubo de hacer una
advertencia a las Directoras
centrales. Al terminar, cuando se
marchaba del lugar de la reunión,
una de ellas expresó: "Padre,
perdone porque le hemos
disgustado". Reaccionó
inmediatamente: no me habéis
disgustado. ¡Hijas mías!, estoy
persuadido de que cada una de
vosotras se esfuerza en trabajar
con perfección. Además, cuando
hay algo que no está bien, no
penséis en que me disgusto.
Enseguida razono, porque veo mis
defectos y mis miserias: Señor, Tú
eres mi Padre, aquí estoy. Teniendo
en cuenta la distancia infinita, así
procuro comportarme con
vosotras: soy vuestro Padre, y lo
único que me mueve es el interés y



el cariño para que seáis santas,
felices, también aquí en la tierra,
con el cumplimiento del deber.

Nos insistía machaconamente en que
jamás debíamos actuar por
agradarle, sino única y
exclusivamente por amor a Dios, a
Quien deberíamos dar razón de toda
nuestra existencia, tanto durante la
vida como en el momento definitivo
de rendirle cuentas. Nos aseguraba: 
si hacéis algo por agradarme,
habéis perdido miserablemente el
tiempo: ¡sólo por Dios!

Afirmaba tajantemente: no quiero
para mí el cariño de nadie, si es
tapadera para alejarse de Dios,
para no unirse más al Señor, para
justificarse en posturas que tengan
sólo una salida humana. A este
respecto, cuando alguno abandonaba
su camino vocacional y le
comunicaba que le quería mucho y le
estaba muy agradecido, comentaba: 



agradezco ese cariño, pero me
causa más dolor, porque lo que me
importa es que quiera a Dios y no
le deje. Prefiero rotundamente que
no me quiera a mí y quiera al
Señor con todas las veras de su
alma.

Nunca ejercitó el gobierno de un
modo personal. Ya he mencionado
que, con objeto de no coaccionar a
los que intervenían en los asuntos,
jamás daba su parecer en primer
lugar, para que pudieran opinar con
absoluta libertad. Escuchaba a todos
y la mayoría de las veces, cuando no
se trataba de cuestiones
fundacionales que afectaban a la
esencia o al espíritu del Opus Dei,
decidía con la mayoría de los que
habían intervenido. Cuando por una
aparente delicadeza o porque no
resolvíamos asuntos de nuestra
competencia, se los planteábamos,
nos respondía que no le hiciésemos
un tirano y que le ayudásemos en el



gobierno, asumiendo con completa
responsabilidad personal la carga
que nos correspondía.

En este contexto, se comprende la
rapidez con que reaccionaba ante
cualquier manifestación, aun
remota, de adulación, de servicio, de
excepciones...

Recuerdo que en 1974, en una
tertulia después del almuerzo, al
regreso de su viaje por América,
conté algunas anécdotas ocurridas
durante esa catequesis. Como era
inevitable referirse a su persona,
procuró desviar la conversación. No
me di cuenta de estar infringiendo su
norma de no querer alabanzas, hasta
que me indicó con firmeza llena de
cariño: ¡por favor, te ruego que te
calles!

Me siento obligado a advertir que, en
lugar de pensar que nos estaba
ayudando constantemente,
consideraba que debía servirnos



más. Por eso, muchas veces nos
pedía sinceramente perdón por las
molestias que originaba y por su
poca ejemplaridad. Puedo asegurar
que, al contrario, jamás ocasionó
molestias, ni dejó de ser paradigma
de cumplimiento del deber: su modo
de actuar era una invitación
permanente a buscar a Dios Nuestro
Señor.

Hubo una temporada en que los
médicos le prescribieron una taza de
manzanilla antes de acostarse. Nos
entregaban un pequeño termo, al
terminar la cena, y todos los días se
repetía la misma escena de forcejeo:
nunca conseguimos llevar el termo a
su habitación. Lo hacía
personalmente, dándonos a entender
que agradecía mucho nuestra
solicitud filial, pero sin dejarse
servir.

Cuando alguna persona le
preguntaba qué regalos deseaba para



sus días de fiesta, para los
aniversarios de la Obra, contestaba
invariablemente: mejora espiritual,
sinceridad de vida para ayudar
más en el desarrollo de la
expansión apostólica, más oración,
más mortificación. En 1950, con
ocasión de sus bodas de plata
sacerdotales, pidió como regalo
oraciones por su fidelidad, por su
correspondencia al Señor. Puntualizó
también que, si alguien planteaba
hacerle algún obsequio, le rogaba
que fuese en ayuda económica para
la extensión de la labor apostólica
del Opus Dei.

Lo mismo se volvió a repetir en 1975,
en las bodas de oro. Se habían
preparado, de parte de todas sus
hijas y todos sus hijos, un relicario
para un lignum crucis, un cáliz y un
copón. Cuando los vio, dijo que no se
merecía absolutamente nada, que se
sentía muy humillado ante las
pruebas de la Bondad y de la



Misericordia de Dios recibidas
durante esos cincuenta años, a las
que consideraba que había
respondido con tan poca generosidad
y con tan poco garbo. Añadió que
aquellos objetos le llenaban de gozo,
porque servirían para honrar y dar
culto a Dios, porque -así nos lo
expresó- para el Señor todo me
parece poco, se merece el amor de
toda la humanidad entera, y no le
pagaremos como le debemos todos
y cada uno de nosotros. Y como
siempre, pasó aquella fiesta en
oración, pidiendo perdón por su falta
de correspondencia.

A veces, personas de distinta
posición social, cuando le visitaban,
querían hacerle limosnas y regalos. A
todos comunicaba que no aceptaba
nada personal: agradecía, en cambio,
aportaciones económicas para
extender el apostolado. Y les sugería
que no dejasen de colaborar también
con la diócesis y la parroquia, y de



atender a los pobres a los que
pudiesen llegar: si no estaban en
condiciones de ofrecer esas ayudas,
prefería que no entregasen dinero
para la Obra.

Me interesa ahora volver al
principio: la humildad en el ejercicio
de sus deberes como ciudadano de la
sociedad civil y como sacerdote
secular. Soy consciente de que ha
provocado murmuraciones, que no
calificaré.

Las únicas ambiciones que le he
conocido durante los veinticinco
años en los que he vivido a su lado,
han sido la búsqueda de la santidad,
el servicio absoluto y total a la Iglesia
Santa, el amor al Vicecristo -como le
gustaba llamar al Romano Pontífice-,
la entrega incondicionada al
apostolado, sin regatear ningún
esfuerzo, ni su salud, su honra o su
fama, y dejando todo en las manos
del Señor.



No deseó ninguna dignidad o puesto
de particular prestigio y poder, ni en
el campo eclesiástico ni en el campo
civil. Como es sabido, recibió
honorificencias y distinciones, tanto
en una esfera como en la otra.
Respecto a las condecoraciones
civiles, he de precisar que no nos las
comunicaba personalmente; dejaba
que nos enterásemos por la prensa, y
si alguno pretendía felicitarle,
respondía invariablemente: la única
Cruz que me importa, que amo y
que deseo llevar con garbo todos
los días, es la Cruz de mi Señor
Jesucristo.

Le fueron otorgando algunas de un
sitio y de otro, sin su previo
conocimiento: se trataba de
distinciones concedidas a personas
que habían trabajado en pro de la
sociedad, y que las autoridades se
consideraban obligadas a reconocer.
No se ha movido nadie, por
indicación del Fundador del Opus



Dei, para que le concedieran
distinciones de ningún orden. Insisto
en que provenían del afecto y
reconocimiento hacia su persona.
Cuando llegaban estas concesiones
de Gobiernos, de Ayuntamientos, o
de otras corporaciones, las aceptaba,
ofreciéndoselas al Señor, porque
todo le pertenecía a Él. Y nos
explicaba que muchas veces no podía
renunciar, porque esa postura suya
hubiese sentado quizá un mal
precedente y un mal ejemplo para
muchos hijos suyos y para muchas
otras personas, en momentos en los
que estaba en juego la condición
jurídica de los fieles -sacerdotes y
laicos- del Opus Dei.

Cuando era sacerdote joven y
necesitaba incardinarse en Madrid,
de acuerdo siempre con el Obispo de
la diócesis, don Pedro Poveda le
ofreció la posibilidad de ser Capellán
Palatino. Este ofrecimiento venía
precisamente de una persona que



sufrió martirio por la Iglesia de Dios,
y dio testimonio con su vida de un
gran desprendimiento de las cosas
terrenas. Después de escucharle, le
preguntó inmediatamente qué
deberes y derechos traía consigo ese
nombramiento. Y don Pedro, con su
habitual sencillez, le respondió que
ninguno; únicamente, llevar una
vestidura especial y utilizar ese
título. Con la misma sencillez con
que le hablaba don Pedro, le contestó
rotundamente: no me interesa para
nada, porque no quiero títulos ni
honorificencias de ningún género,
si no son para cumplir con más
delicadeza mis deberes de
sacerdote.

Ésta fue su postura ante las muestras
de honor que recibió en su vida. Las
acogía para mostrar su secularidad,
es decir, su condición de sacerdote
secular. Por otro lado, aceptó algunas
dignidades civiles, para testimoniar
la importancia de que no se niegue a



los católicos lo que en justicia les
corresponde como ciudadanos, por
haber prestado un servicio al país, a
la sociedad o a la ciencia.

El Fundador del Opus Dei no recibió
la ordenación episcopal. Pero sí
aceptó la distinción de Prelado
doméstico de Su Santidad, según la
terminología eclesiástica de
entonces. Alguien ha hablado, y no
precisamente con buena intención,
de una ambición frustrada..., que le
llevó a despreciar a las dignidades
jerárquicas.

Cuando el Fundador vio el Opus Dei,
comprendió ya que su naturaleza
jurídica iba en la línea de las
estructuras de la jurisdicción
personal y, sin pensar en sí mismo,
buscó la orientación y el camino para
llegar a esa solución. Pero, desde que
hizo la primera petición -o el primer
intento de petición- para llegar a la
figura jurídica definitiva de la Obra,



como podía ir ligada a una
capitalidad episcopal, comunicó a la
Santa Sede que estaba dispuesto a
renunciar a dirigir la Obra, para que
otro asumiera esas funciones: no le
interesaba para su persona esa
dignidad jerárquica.

Es verdad que en España hubo
muchos Arzobispos y Obispos que
hicieron gestiones para que llegase al
episcopado. Don Prudencio Melo y
Alcalde, don Javier Lauzurica, don
Marcelino Olaechea, don Leopoldo
Eijo y Garay y don Casimiro Morcillo,
entre otros, dieron pasos concretos
con ese fin. Esta situación siempre le
produjo desasosiego interior, porque
no deseaba en absoluto esos cargos.
Además, no dejó de señalar con
claridad, que su misión era sacar
adelante el Opus Dei; no el gobierno
de una diócesis.

Cuando se trasladó a Roma, siguieron
viniendo propuestas para que fuese



promovido al episcopado. En 1963,
Mons. Argaya, Obispo residencial en
España, vino a almorzar con el
Fundador del Opus Dei. En un
momento de la conversación, le
preguntó: "Josemaría, ¿cuándo te
hacen Cardenal?, porque..." Mons.
Escrivá de Balaguer le interrumpió: 
no me interesa que me hagan
nada. Ante la insistencia del Obispo,
zanjó la cuestión:Jacinto, ni me
interesa, ni lo aceptaría. Era un
rumor conocido que -repito- le
molestaba. En una de esas ocasiones,
y para cortarlo definitivamente, fue a
ver a Monseñor Tardini a la
Secretaría de Estado. Con su claridad
habitual, le expuso que no aceptaría
ninguna sede residencial con el cargo
de Arzobispo o de Obispo, ¡ni la
mitra de Toledo!, que lleva consigo
el cardenalato con el Primado de
España. Dejó patente así que no
tenía ninguna ambición de cargo o
de honor. Tan terminante estuvo en
su conversación con Mons. Tardini,



que a partir de entonces cesaron las
gestiones para promoverle al
episcopado.

Cuando le nombraron Prelado de
Honor de Su Santidad, estuvo
tentado de renunciar a esta
distinción, que había gestionado y
conseguido Monseñor Montini,
cuando era Sustituto. El Fundador
desconocía esta iniciativa. Sólo cedió
por la insistencia de don Álvaro del
Portillo en la conveniencia de
evidenciar también en eso la
secularidad del Opus Dei.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-
humilde-en-manos-de-dios/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-instrumento-humilde-en-manos-de-dios/

	4. Instrumento humilde en manos de Dios

