
opusdei.org

4. Iluminar los
caminos divinos de
la tierra

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

20/12/2011

La vida de Mons. Escrivá de Balaguer
cobra una nueva y radical dimensión
con la fundación del Opus Dei:
conoce al fin el querer de Dios, tras el
que caminaba desde muchos años
atrás.



El 2 de octubre de 1928, vio con
nitidez el Opus Dei, dirigido a
hombres de todos los ambientes,
para buscar la santidad en y a través
del trabajo profesional y de las
ocupaciones ordinarias de cada día,
santificar los diversos quehaceres, y
convertirlos en oración y en
instrumento de apostolado.

Vio también con claridad que este fin
suponía santificar las estructuras
sociales desde dentro, es decir,
fomentar el despliegue de la vida
cristiana en medio del mundo, desde
el lugar y condición de cada uno, y
sin necesidad de crear ningún nuevo
estado en la Iglesia. Los miembros de
la Obra continuarían siendo lo que
eran: cristianos corrientes,
comprometidos con el trabajo que
venían realizando.

Al evocar su llamada al Opus Dei,
entre otras muchas consideraciones,
Mons. Escrivá de Balaguer repetía: 



Madrid fue mi Damasco; porque en
esa ciudad se le cayeron las escamas
que le impedían ver la Voluntad de
Dios para su vida. Afirmaba también
que era madrileño, porque allí había
nacido a la aventura cristiana que el
Señor le había preparado.

Como es sabido, no deseaba ser
fundador: pensó inicialmente que
"eso" ya existiría en alguna
institución de la Iglesia.

Pensando, efectivamente, que no era
digno de fundar nada, y movido por
el respeto que le merecían todas las
instituciones de la Iglesia, se ocupó
de buscar una en la que se
cumpliesen las finalidades y se
viviese el espíritu que el Señor le
había hecho ver. Repito
intencionadamente estas palabras,
para resaltar la forma en que
estaban grabadas en su alma. Si
encontraba alguna, estaba decidido a
ponerse a su disposición, ya que



prefería ser el último de un proyecto
apostólico ya existente, a ser el
fundador de otro.

Se dirigió a diversas entidades de
Italia, de Alemania, de Suiza, de
Francia, de Hungría y de Polonia.
Además de las informaciones que
pedía expresamente, cayeron en sus
manos noticias sobre otras, cuando
era Capellán del Patronato de
Enfermos y también, más tarde, en el
Real Patronato de Santa Isabel. Todas
y cada una -por un motivo o por otro,
pero siempre por características
fundamentales- se distinguían
netamente de lo que el Señor le
había mostrado.

Nunca desechó a priori los datos que
recibía. Los examinaba con atención
y con la sincera ilusión -repito- de
encontrar un lugar en el que pedir el
ingreso y ser el último: para servir y
obedecer como instrumento fiel del
Señor.



Desde luego, ejercitó su carisma de
Fundador desde ese 2 de octubre de
1928, y luego su tarea de Presidente
General, con la responsabilidad de
quien cumple una misión confiada
por el Señor. La única razón de su
existencia fue servir a la Iglesia
haciendo el Opus Dei. Nos aseguraba
que debía gastar su vida para
cumplir esta misión concreta.

Antes de abordar otros aspectos de la
novedad que introduce en la Iglesia
el espíritu del Opus Dei, me interesa
precisar algún dato histórico del
proceso fundacional. Son bien
conocidas las circunstancias en que,
el 14 de febrero de 1930, durante la
celebración de la Santa Misa, el
Señor le pidió que incluyera a las
mujeres. Algo semejante sucede con
la fundación, otro 14 de febrero, ya
en 1943, de la Sociedad Sacerdotal de
la Santa Cruz. Y también, respecto de
la Asociación de Cooperadores, pero
ésta, en cambio, sin fecha.



No conozco que haya una fecha
precisa en la que viese la fundación
de una Asociación de Cooperadores
del Opus Dei. Pero sí que estaba en
su alma, desde hacía muchísimo
tiempo, antes de 1950, cuando se
obtuvo la aprobación pontificia de
esta agrupación.

Se trabajaba apostólicamente con
hombres y mujeres de todas las
clases sociales y profesiones. Como
consecuencia, la labor llegaba a
personas de muy diversas creencias,
es decir, también a no católicos, y a
quienes carecían de la fe cristiana. El
Fundador concedió siempre una
importancia primordial al trato con
quienes estaban alejados o no
pertenecían a la Iglesia, para realizar
lo que calificaba como apostolado ad
fidem.

A la vez, vio muy clara la necesidad
de tramitar la aprobación de esta
Asociación de Cooperadores, porque



había alrededor del Opus Dei
muchísimas personas -católicas y no
católicas- que colaboraban con su
oración y con su trabajo en los fines
de la Obra. Cuando lo planteó en la
sede competente, incluyó que
pudiesen ser admitidos también,
como Cooperadores, los católicos
apartados de la Iglesia, los no
católicos e incluso los no cristianos.

En Roma, esta iniciativa produjo la
lógica sorpresa, y muchos le decían,
según relató alguna vez: "ma
Monsignore, Lei chiede una cosa
impossibile". Nuestro Fundador
estaba convencido de que el Señor se
lo pedía: por esto, insistió, e hizo la
petición oficial. La primera respuesta
fue una negativa. Dejó pasar un
tiempo prudente y volvió a la carga: 
soy aragonés, y los aragoneses
somos muy tozudos; y en las
cuestiones de Dios hay que ser
santamente tozudos.



A la nueva solicitud, la Santa Sede
contestó con un dilata, que -
comentaba- es una fórmula muy
sabia, encontrada en la Curia
Romana, para contestar cuando
uno tiene razón, pero no se la
pueden dar. De nuevo esperó un
plazo prudente, y en 1950, cuando
insistió por tercera vez, concedieron
la aprobación de que en la
Asociación de Cooperadores
pudiesen ser admitidos los católicos,
los no católicos, y los no cristianos,
para participar de los bienes
espirituales del Opus Dei, con tal de
que ellos se comprometiesen a rezar
o colaborar en los apostolados que
realizan los miembros de la Obra.

Volvería sobre el carisma
fundacional, para considerar algunos
rasgos básicos, a través de sus
recuerdos personales.

Desde el primer día, Mons. Escrivá
de Balaguer me enseñó a amar a Dios



de veras, en cada instante, sin
esperar momentos especiales. Un día
de 1966, nos comentó a algunos de
los que colaborábamos en su
Secretaría particular: pensad que
todos los papeles -el trabajo
ordinario- que tenéis entre manos
son un alma, ¡o muchas almas!, y
así divinizáis toda la labor. Ya al
final de su vida, en noviembre de
1973, reflexionaba en voz alta: para
ti que, ingenuamente, sueñas con
grandes proyectos personales -que
quizá no son más que
manifestaciones de vanidad, de
soberbia-, piensa en la realidad:
con la llamada que has recibido,
estás ahí -donde trabajas- no por
una casualidad, sino por
Providencia del Señor, por una
prueba de amor a las almas. ¡No le
vuelvas la espalda a Dios!

He podido comprobar que hacía este
tipo de consideraciones a personas
muy distintas, para que se



percataran de que su tarea adquiría
un valor importantísimo si la
realizaban con amor de Dios. En
1972, hubo de pasar por el planchero
donde estaba una empleada del
hogar, miembro del Opus Dei, que se
ocupaba en esos momentos de los
lienzos litúrgicos. Como la cosa más
lógica, le rogó: haz muchos actos de
amor de Dios mientras planchas la
ropa de altar, y mientras haces tu
tarea profesional.

La admisión en el Opus Dei no saca a
las personas de su sitio. Mons.
Escrivá de Balaguer señalaba que
este encuentro con Dios lleva a cada
uno a elevar la temperatura
espiritual del ambiente en que se
mueve; y pedía a sus hijos que se
fijasen en los que tenían a su
alrededor -parientes, colegas,
compañeros y amigos-, para ir
sembrando la inquietud de una vida
cristiana más intensa y más
generosa. Nos recordaba que el



Señor nos pedirá cuenta de esas
almas que ha puesto a nuestro lado.
Por eso, subrayaba que no debía
verificarse en nosotros lo que había
sucedido con el paralítico de la
piscina de Betsaida, cuando Jesús le
preguntó si quería ser curado, y
aquel hombre respondió: hominem
non habeo; es decir, que nadie que
nos hubiese tratado pudiese afirmar
que no había tenido quien le diese la
mano para levantarse, para
convertirse a Dios, y para amarle con
todas las fuerzas.

En 1973, haciendo referencia a la
necesidad de responder al amor de
Dios siempre y en todo, nos
manifestaba: hemos de vivir
contentos en el sitio donde
estemos, con el convencimiento de
que el Señor nos ha puesto allí
para salvar las almas, y es preciso,
por tanto, que vivamos muy
cerquita de Dios constantemente.



Desde luego, entiendo que esa
referencia al "sitio" en que se "está"
no denota significación sociológica
alguna; por tanto, no excluye el
esfuerzo por la propia promoción ni
por la justicia social. Intenta sólo
centrar la lucha por la santidad y el
apostolado en las realidades
cotidianas, lejos de ensoñaciones o
de proyectos irrealizables, pero
también del aislamiento o la
insolidaridad.

En 1951 nos animaba a vivir con
heroicidad esa ascética de lo
corriente: no hemos de desear
cosas grandes, porque podríamos
encontrarnos con la sorpresa de
que no logramos cumplirlas; o
cabe el peligro de que entre la
vanidad y el orgullo, ya que quizá
nos convencemos de que nosotros
solos somos capaces de algo. En
cambio, en lo de cada día, en lo que
está mandado para todos, ahí
tenemos la oportunidad de



volcarnos en amor y de pasar
inadvertidos. Mons. Escrivá de
Balaguer no se cansó de poner este
esfuerzo en lo cotidiano, procurando
acabar los detalles bien, pensando
exclusivamente en el Señor. Amó la
grandeza de la vida ordinaria, sin
refugiarse en el sueño de grandes
empresas, aunque promovió muchas
iniciativas apostólicas en el mundo
entero. Estaba en la realidad que el
Señor le presentaba en cada
momento. Por eso, en horas de
contradicción y de sufrimiento,
aseguraba a sus hijos con
naturalidad: si nos abren la cabeza,
es señal de que tenemos que
llevarla abierta.

Se esforzó siempre por pasar
inadvertido. Su norma de conducta
era ocultarse y desaparecer, para que
solamente Jesús se luciese. Ponía el
amor a Dios en relación con la
solicitud por la Iglesia en el mundo
entero: no buscamos la santidad, si



-siempre y en todo momento- no
queremos ser servidores de Dios,
servidores de nuestros hermanos,
servidores de todos los hombres.
Tienes hambre de almas, me has
dicho, y añadías después: no
quiero la amargura de la soledad.
Y yo he terminado tu pensamiento:
pero quizá la fomentas, porque no
te ocupas de los otros, olvidándote
de ti.

En 1954, nos advertía: hijos míos,
convenceos de esta realidad: en la
Obra la santidad no es compatible
con el aislamiento: un hombre del
Opus Dei, que siente su vocación
cristiana, necesita buscar amigos,
necesita pegar esta locura divina
del amor de Dios, a través de su
trabajo, en sus conversaciones con
sus colegas, con sus compañeros,
con sus parientes.

Mons. Escrivá de Balaguer impulsó el
nacimiento de un número amplio de



actividades apostólicas casi desde el
comienzo: la Academia DYA y luego
la residencia universitaria del mismo
nombre en Madrid, ya en los años
treinta.

Debo precisar que el Fundador de la
Obra consideraba esas tareas como
medios, y nunca como un fin. No le
interesaba organizar una red de
Residencias o Centros educativos,
sino que buscaba distintas maneras
de formar personas para que
llevasen la labor apostólica a los
lugares en los que -antes, en ese
momento o después- se
desenvolviera cada uno. Desde el
principio, se propuso, con esos
instrumentos, proporcionar
formación a las almas, de modo que
actuaran como fermento. Soñaba con
una irradiación capilar de la vida
cristiana, a través de la amistad. En
pocas palabras, veía en esos Centros
medios para difundir la doctrina y la
práctica de la fe.



A lo largo de los años irá impulsando
distintas iniciativas, que tienen
orígenes y finalidades diversas:
mientras unas serán provisionales,
otras habrán de ser permanentes
para el trabajo apostólico, lo único
que persigue el Opus Dei.
Concretamente, las Academias o las
Residencias universitarias, las
instituciones de enseñanza superior,
los Centros de educación media o de
capacitación profesional, los clubs
para muchachos o para muchachas,
o los dispensarios médicos, pueden -
en función de las necesidades de la
sociedad- cambiar su planteamiento,
o incluso dejar de existir, porque
pierdan actualidad. No se trata de
sujetarse a esquemas preconcebidos,
sino de que los miembros de la Obra
vivan en medio de sus iguales, y
realicen sus actividades de acuerdo
con los ambientes en que se mueven,
como ciudadanos corrientes que son.



En cambio, los Centros de Estudios,
los Centros para convivencias y para
retiros espirituales, el Colegio
Romano de la Santa Cruz y el Colegio
Romano de Santa María, tienen un
carácter permanente, porque
responden a una necesidad
intrínseca y constante del Opus Dei:
la formación específica de sus
miembros durante determinados
períodos de su vida, la preparación
de futuros sacerdotes, o la
cualificación para atender tareas
formativas en las distintas Regiones
del mundo. En el Colegio Romano de
la Santa Cruz y -de modo paralelo,
aunque naturalmente excluyendo el
sacerdocio- en el Colegio Romano de
Santa María y en otros Centros
Interregionales, se procura formar a
las personas, de manera que lleven a
cabo esa tarea de formación y de
docencia, en las distintas
circunscripciones del Opus Dei en el
mundo.



A la vez, hay enfoques comunes en el
planteamiento y desarrollo de esas
iniciativas apostólicas, que hacen
patente el ensamblaje de santidad y
apostolado, de profesionalidad civil e
impronta cristiana.

Mons. Escrivá de Balaguer medía la
eficacia de las tareas apostólicas por
la santidad que alcanzaban allí las
personas. Con esto venía a recordar
la necesidad de fundamentar el
trabajo en una intensa oración, y en
una unidad de vida que gire
alrededor del Señor y del Sagrario.
Solamente salen adelante las tareas -
remachaba-, si hay un sólido
fundamento de oración y de
mortificación. He oído
incesantemente ese consejo al
Fundador de la Obra, a lo largo de los
veinticinco años que he vivido a su
lado.

Del mismo modo, procuraba
transmitir ese espíritu a los que



trabajaban en estas labores. Hacía
notar a cada uno -por escrito o de
palabra- la confianza que el Señor
había depositado en ellos y su
obligación de responder con santidad
personal y con un trabajo profesional
perfectamente acabado. Las noticias
de los medios de comunicación, las
conversaciones habituales, la
correspondencia, eran acicates para
su petición por esas tareas. ¡Cuántas
veces, al contemplar la urgencia con
la que algunos se dedican a difundir
el mal, salía de su alma!: ¡si los que
deseamos servir a Dios pusiéramos
al menos este mismo empeño...!

Nos repetía también que medía la
entrega y la heroicidad de sus hijos
por el cariño sobrenatural y humano
que ponían diariamente en las tareas
apostólicas al cabo de los años. Nos
concretaba que la santidad está en
trabajar con la misma ilusión del
primer día, cuando han pasado diez
años o muchos más. Y nos advertía



que el amor a Dios no admite
cansancios ni monotonías, ya que
todo adquiere un sabor nuevo, si
se hace pensando en la Voluntad
divina.

De otra parte, no renunciaba a
derechos que le correspondían como
ciudadano. Lo enseñó también a los
miembros de la Obra y a quienes
trabajaban alrededor de nuestra
labor. Para servir a la Iglesia y
porque es necesario defender los
derechos cívicos de los católicos,
señaló el deber de obtener las
subvenciones que se conceden a
cualquier ciudadano que promueve
ese tipo de iniciativas, poniendo los
medios para alcanzarlas, con el fin
de llegar a muchas almas con esa
tarea profesional, informándola de
visión cristiana. Dispuso además que
todas las labores estuviesen siempre
de acuerdo con la legislación de cada
país: también por esto estableció que
se llevase la contabilidad exacta,



para poder presentar con prontitud
la información económica requerida
legalmente.

Como esas iniciativas son trabajos
profesionales civiles, también aquí
adoptaba el criterio -que algunos no
entendían- de que no fuesen
incluidas entre las labores
confesionales o de la Iglesia, aun sin
ocultar a nadie que allí se da una
honda formación católica. Por eso, y
sin que mediase ninguna táctica,
subrayaba que los miembros del
Opus Dei actúan como ciudadanos
corrientes que son, ocupándose con
pleno derecho de actividades
profesionales. Defendía así las
libertades cívicas, y concretamente
las de los católicos, que no son
ciudadanos de segunda categoría en
su trabajo ni en el ejercicio de sus
derechos y deberes sociales.

Como es sabido, no faltaron
dificultades de todo género al poner



en marcha estas actividades, incluso
entre eclesiásticos o católicos que no
entendían su planteamiento.
Surgieron obstáculos sobre todo de
parte de adversarios de la Iglesia,
que consideraban los ámbitos
profesionales ajenos a la religión, o
veían en peligro su situación de
privilegio o su hegemonía laicista, al
comprobar que la vida de los
creyentes no se podía encerrar en los
templos ni en las sacristías. Pero
ninguna de estas circunstancias
quitaba la fe ni la paz al Fundador
del Opus Dei: seguía trabajando
denodadamente y, desde el núcleo
mismo de la sociedad civil, alentaba
esas tareas en servicio de las almas,
mientras rezaba por la solución de
las dificultades y por las personas
que las promovían.

Desde 1948, le oí hablar de futuros
apostolados con tal claridad, que
quienes le escuchábamos teníamos la
seguridad de que aquello saldría; y



así ha sucedido, gracias a Dios. Pero
prefiero resaltar que dio paso a esas
labores cuando contó con los medios
idóneos, no lanzándose a saltos
aventurados, imprudentes, que
hubiesen acabado con el abandono
de muchas tareas por falta de la
oportuna preparación.

A la vez, nos recordaba la necesidad
de seguir siempre al paso de Dios, sin
programar al Espíritu Santo, y
correspondiendo con generosidad
actual y completa a las exigencias de
sus llamadas. Nos advertía con
frecuencia que, en cualquier
momento, el Señor nos podía llamar
como al siervo de la parábola, para
decirnos: redde rationem villicationis
tuae ["dame cuenta de tu gestión": 
Lucas 16,2]. Con la misma fuerza
sobrenatural, nos traía a la memoria
el mandato recogido en otra
parábola del Señor: negotiamini dum
venio! ["negociad mientras vuelvo": 
Lucas 19,13] En 1952, nos sugería: 



pásmate ante la magnitud de la
labor que hemos empezado en
servicio de la Iglesia. Es Voluntad
de Dios, Él lo quiere. Tú y yo solos
no podemos: ¡Señor!, clámale
continuamente, ¿dónde están los
que tienen que venir? La raíz para
que los demás vayan adelante,
para que se aumente el número de
personas que le conozca y le trate,
es que cada uno de nosotros dé el
cambio definitivo de una vez.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-iluminar-los-
caminos-divinos-de-la-tierra/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-iluminar-los-caminos-divinos-de-la-tierra/
https://opusdei.org/es-es/article/4-iluminar-los-caminos-divinos-de-la-tierra/
https://opusdei.org/es-es/article/4-iluminar-los-caminos-divinos-de-la-tierra/

	4. Iluminar los caminos divinos de la tierra

