opusdei.org

4. Hijo pequeinio de
Dios

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

31/12/2011

En diversos pasajes, ha sido
mencionado el sentido de la filiacion
divina, que Mons. Escriva de
Balaguer proponia de modo
particular a los miembros del Opus
Dei.



Efectivamente, en el centro de su
predicacion aparece siempre la
filiacion divina, que colma de
confianza nuestra existencia. La dejo
esculpida en el espiritu de la Obra, y
la ofrecia como tesoro comun a las
personas que trataba, animandoles a
considerar frecuentemente los
meéritos infinitos de Cristo, que nos
hacen hijos de Dios Padre. En 1969,
nos alentaba: a lo largo de estos
cuarenta y un afios, he procurado
vivir siempre la filiacion divina,
que nos ha conseguido Nuestro
Senor Jesucristo. Y mi oracion ante
cualquier circunstancia ha sido
siempre la misma: Sefior, Tu me
has puesto aqui, Ta me has
confiado esto o lo otro. Resuelve
Tu todo lo que sea necesario
resolver, porque es tuyo y porque
yo solo no tengo fuerzas. Sé que
eres mi Padre, y he visto siempre
que los pequeiios, que los hijos,
estan seguros de sus padres: no
tienen preocupaciones, ni siquiera



saben que tienen problemas,
porque sus padres se lo dan todo
resuelto. Hijos mios, con esta firme
confianza hemos de vivir y hemos
de rezar siempre, porque es la
unica arma con que contamos y la
unica razon de nuestra esperanza.

Experimentaba una profunda alegria
al saborear que Dios es mi Padre,
nuestro Padre. También en 1969,
nos hacia considerar: es tan
importante la filiacion divina, que
entra dentro de la perfeccion
infinita de Dios, de su esencia. El,
de acuerdo con esa perfeccion y
con su inmutabilidad, ni la puede
ni la quiere perder. Nosotros
somos capaces de perderla, jy
hasta de querer perderla!: aqui
caben los matices de vivir esta
filiacion en mayor o menor grado,
que son sintomas clarisimos de lo
que amamos y de cOmo amamos.



Paladeaba las escenas del Evangelio,
en las que se incluia como un
personaje mas. A proposito de las
milagrosas curaciones de tantas
enfermedades, comentaba en una
ocasion: surge!; effetha!; ambula!...
["ilevantate!; jabrete!; janda!"]
iManeras distintas de dirigirse
Dios a las almas, también en la
actualidad. Pensaras quiza que se
refieren a circunstancias
extraordinarias, y el Evangelio nos
recuerda que no es asi, porque el
Creador extiende su mismo poder
tanto a aquello que a los hombres
nos parece normal como a aquello
que consideramos extraordinario.
Ahora te daras cuenta de que,
también en la vida corriente, se
necesita el deseo de escuchar a
Dios, la constancia para estar
atento a sus llamadas, a sus
ordenes, incluso en los momentos
de mayor contradiccion. Nos trata
asi porque somos hijos suyos -
deliciae meae esse cum filiis



hominum ["son mis delicias estar
con los hijos de los hombres™:
Proverbios 8,31]- y espera que nos
comportemos como hijos: con
confianza, con seguridad, con la
certeza de que Fl puede todo. Esta
filiacion divina, vivida y sentida,
nos lleva necesariamente al noli
timere! ["ino temas!"] ¢Por qué? Yo
lo veo con una claridad meridiana,
porque Fl es nuestra fuerza,
nuestra serenidad, nuestro apoyo;
y no se cansa de ser nuestro Padre,
aunque tu y yo debamos volver
diariamente -no una vez, jmuchas!-
como el hijo prodigo. Nos recibira
siempre, y nos llenara de besos.

Desde esta perspectiva, se afianza la
serena seguridad que se aprecia en
otros aspectos de la vida de Mons.
Escriva de Balaguer.

Tenia siempre en los labios
afirmaciones de este estilo: Dios no
traiciona nunca, y ese Amor -que



recibiremos en el Cielo, si nosotros
le somos fieles- no conoce de
traiciones, ni de cansancios, ni de
acostumbramientos. O también: el
Senor no deja jamas a nadie en la
estacada, porque somos sus hijos,
porque somos sus criaturas. En
1954 sefialaba sobre la lucha
personal diaria: tienes, hijo mio,
que ir empapandote cada dia mas
del sentido y de la seguridad -es
sentimiento y doctrina- de nuestra
filiacion divina. Por esto, nuestras
miserias no nos apartan de Dios,
porque necesariamente sentimos
la fortaleza y el apoyo de Nuestro
Padre que nunca nos abandona.
Anos mas tarde, en esta misma linea,
refrendaba: la carga bendita de
nuestra vocacion -el peso precioso
del Amor Divino- se convierte en
armadura y en escudo; y es un
aguijon constante para sentir la
urgencia de ser fieles, porque Dios
nos ama, porque Dios nos espera.



En las conversaciones que tenia con
Mons. Alvaro del Portillo y conmigo,
en las que nos hablaba o nos hacia
un resumen de las incidencias
diarias, casi siempre concluia: rezo,
procuro rezar mucho, porque
espero siempre seguro en el Senor,
del que me siento muy hijo, a pesar
de ser tan poca cosa.

Esta confianza le llevaba a
abandonarse en Dios. En 1954 nos
aseguraba: filiacion divina: jes el
secreto de la eficacia!; lo que da
reposo a la hora del cansancio, paz
ala hora de la guerra, serenidad
en los momentos de conflicto.

Como es sabido, el 27 de abril de
1954, padeci6 un "shock" anafilactico
que le puso al borde de la muerte. Al
dia siguiente, trabajando en el cuarto
de don Alvaro del Portillo, nos
hablaba muy contento del regalo que
le habia hecho el Sefior: habia
comprendido la Misericordia divina



con mayor profundidad, puesto que
en aquellos breves instantes, antes
de perder el conocimiento, y despueés
de haber rogado a don Alvaro que le
diese la absolucion, habia podido
examinar su vida y pedir perdén de
todo corazon al Sefior. Comentaba
que Dios es un Padre muy bueno,
que cuida de sus hijos de la forma
que mas conviene a cada uno.

El Fundador del Opus Dei -sin miedo
a la muerte- pensaba que, en muchas
ocasiones, desearla supone intentar
esquivar el peso que Dios quiere que
llevemos. Por eso, nos confiaba que,
si el Serior le diera a elegir entre
llevarle al Cielo o dejarle en la tierra
trabajando por El, escogeria esto
ultimo -remachaba con mucha
fuerza- porque Fl es mas generoso
que yo, y no me abandonara, ni
permitira que me pierda, si vivo
por Ely para El, trabajando
exclusivamente con la mirada
puesta en su gloria.



Tanto en los comienzos del Opus Dei
como al final de su vida, cuando
continuaba promoviendo nuevas y
mas amplias labores apostdlicas,
predicaba que, si somos hombres de
vida interior, no importa ser pocos o
que aparezcan obstdculos: con Fl los
venceremos. Lo subrayaba
especialmente cuando se iniciaban
labores en paises paganizados o
postcristianos.

Y de ahi también el enfoque del
temor de Dios, como miedo a
perderlo, o a apartarse de El.

Medité muchas veces las palabras de
la Escritura: "el principio de la
Sabiduria es el temor de Dios". Nos
referia a este proposito que, cuando
comenz6 a vislumbrar los barruntos
del amor y a adentrarse en la vida de
piedad, sufria interiormente porque
le costaba comprender ese temor en
el sentido de un Dominador que
subyuga, que oprime, que separa,



que esta alejado de los hombres. Esas
ideas contrastaban con su
experiencia, porque notaba la
cercania de la presencia divina y sus
cuidados paternos. No sabiendo
entonces dar la interpretacion
ajustada a su union con el Sefior,
porque no le temia, sino que le
queria siempre mas, se lleno de gozo
cuando por fin lo entendio como el
miedo a ofenderle, a causarle un
disgusto, a apartarse de EL

Por eso, interpreto siempre ese
temor como recelo a todo lo que
pudiera separarle de Dios. Y por eso
repetia, desde que se levantaba hasta
la noche, una jaculatoria que llevo
muy dentro de su alma: Aparta,
Senor, de mi lo que me aparte de
Ti. Quiso ademas que esa invocacion,
estampada en unos pobres azulejos
en su dormitorio de Madrid, se
colocara también en el cuarto que
utilizaba en Roma.



Desde que le conoci, me sorprendio
la continuidad y la fuerza con que
clamaba: no tengo miedo de nada,
ni de nadie. Y concluia con
seguridad: ni de Dios, que es mi
Padre. Puntualizaba que en esta
frase no habia de su parte temeridad,
ni considerarse algo ante el Sefior.
Explicaba que procedia de la
clemencia de Dios, que nos lleva a
encontrarnos delante de El con la
mas absoluta confianza.

Subrayaba que no cabe relacion de
justicia con el Sefior, y hemos de
invocarle para que su compasion nos
acoja y nos sostenga: la justicia sdlo
cabe ante el juez humano. Alli si
podemos hacer valer nuestras
razones. En cambio, al Sefior hay
que pedirle que se apiade de
nosotros, que nos cuide, que nos
ame. Y El se apiada y nos cuida,
con el carifio misericordioso de un
Padre que perdona y olvida
nuestros errores.



Nos insistia en permanecer serenos:
ctemor a Dios?, ¢por qué? ;Si nos
quiere como hijos! Lo que debemos
hacer es acudir al Sefior con carifio
de hijos, para que ponga remedio,
el remedio oportuno. Y decirle: yo
no puedo nada y Tu sabes todo,
puedes todo. Hijos mios, daos
cuenta de que nuestro verdadero
amigo es Dios, y esto es lo
importante. Y afiadia con humor: yo
no tengo sentido comun, porque si
lo tuviera me habria muerto
muchas veces. Pienso que he
buscado cumplir su Voluntad,
siendo mal instrumento como soy,
pero sin interponerme; y siempre,
cuando me he visto y me veo tan
lleno de miserias y defectos, me
dirijo a Dios que, como buen
Padre, me acoge y quiere.

En otros momentos, ante
incomprensiones o dificultades para
hacer el Opus Dei, describia lleno de
paz: aqui estoy en la cruz,



jcontento, muy contento! Cansado
y seguro, porque Dios me manda lo
que conviene.

Todavia recuerdo el vigor con que
nos impulsaba en 1972: siempre os
he dicho que no tengo miedo de
nada ni de nadie; pero, hijos mios,
hemos de tener mucho miedo de
apartarnos de Dios, aunque sea
minimamente.

Mons. Escriva de Balaguer se
abandonaba en Dios con la actitud de
un nifio pequefio, que busca los
brazos fuertes del padre o el amable
regazo materno.

En 1969 nos decia: pido al Seiior y a
su Madre Santisima que me hagan
cada dia mas pequeiio. Asi, ademas
de que tendran que ocuparse de
mi, si me dan un golpe, no lo
notaré, porque los niiios son de
goma. Vivo al dia, me llevan donde
quieren, donde dispone mi Padre
del Cielo. No me preocupo ni



siquiera de hacer el programa. Os
aconsejo que os abandonéis en las
manos de Dios, que son las manos
mas seguras.

Desde 1948, le he oido reiterar: vale
la pena jugarse la vida por amor de
Dios. O también: hemos de jugarnos
enteramente la vida a la carta del
amor de Dios. Nos animaba
constantemente a darlo todo,
fiandonos de El: acudid al Sefior con
confianza. Y pensando que, de la
misma manera que los padres
aman y protegen a sus hijos,
aunque estén enfermos o sean
deformes -probablemente
entonces lo hacen con mas carino,
para que esas criaturas no sufran-,
asi Dios nos acoge, nos protege y
nos lleva con carifio y una dulzura
inimaginables, si nos
abandonamos sinceramente en sus
manos.



He visto también como, a diario y
con extraordinaria frecuencia,
repetia: jconfio en Vos!, jme
abandono en Vos! Pienso que estas
dos jaculatorias resumen las
palabras que le escuché el 11 de
diciembre de 1972: a temporadas,
mi oracion y mi mortificacion es
vivir continuamente en El: jme
abandono en Ti! Yo no pienso como
hombre. Me dejo absolutamente en
sus manos. Resulta duro, porque el
alma pone en ejercicio las
potencias que Dios nos ha dado
para seguir el camino. Y llegan
momentos en los que es necesario
prescindir de la memoria, rendir el
entendimiento, doblegar la
voluntad. Resulta duro, repito,
porque esa actividad del alma es
l6gica, como el reloj que tiene
cuerda, y da necesariamente el tic-
tac. Es a veces muy duro, ya que
supone llegar a los setenta afos en
una infancia real: no me preocupo
ni de espantarme las moscas ni de



que me den el pecho. Ya lo haran.
Me pongo en los brazos de mi
Padre Dios, acudo a mi Madre
Santa Maria, y confio plenamente,
a pesar de la aspereza del camino.

En definitiva, se sentia hijo v,
ademas, hijo pequerio. Siempre me
llamo la atencidon que dedicase a este
rasgo de la vida espiritual dos
capitulos de Camino.

Para fomentar su humildad, aunque
andaba tan olvidado de si mismo,
acudio a la vida de infancia:
abandonarse totalmente en el Sefor,
sin pretensiones personales de
ningun género. Le ayudaba el
recuerdo de su nifiez, cuando se
sentia completamente seguro en las
manos de su padre, quien proveia a
sus necesidades y le atendia en
cualquier momento. Precisamente
por esta infancia espiritual, tuvo la
fortaleza de no transigir en lo que
era de Dios, dispuesto a pasar por



encima de su persona, de su fama, de
su prestigio, de su honra, cuantas
veces fue necesario.

Ya en su primer trabajo sacerdotal en
Perdiguera, capto el tesoro que
supone la formacion de los nifios: su
vida, llena de candidez y sinceridad,
puede trasladarse al trato del alma
con el Sefior, para andar por los
derroteros de la infancia espiritual,
que tanto le enamoraron a lo largo
de su caminar terreno.

Puso desde entonces gran carifio en
la catequesis de los nifios,
preparandoles para la Primera
Comunion, y siguiendo de cerca sus
avances a través de la direcciéon
espiritual. Hablaba a sus hermanos
sacerdotes de tantas horas como paso
con los pequefios: era yo el mejor y
el mas beneficiado, porque
aprendia a tratar a Dios con el
candor de los niios, con la audacia
de los nifios, y también a fomentar



el espiritu de contricion en mi vida
al ver el dolor sincero de esas
almas ingenuas, cuando pensaban
que habian ofendido al Sefior, en
cosas que a lo mejor no constituian
ni faltas: para esas criaturas eran
motivo de pena, ya que
consideraban que Jesus estaba
enfadado con ellos, y me
empujaban a hilar mas fino en mi
propia vida.

En los libros de Mons. Escriva de
Balaguer, aparecen muchas escenas
de infancia espiritual, casi siempre
relatadas en tercera persona.

Le he visto recitar, por la mafiana y
por la noche, oraciones que aprendio
en la infancia, saboreandolas con la
completa seguridad del nifio
abandonado en manos de su padre.
En sus labios, aquellas suplicas
ingenuas adquirian toda la
reciedumbre del enamorado del
Sefior. Por ejemplo, seguia rezando:



Jesusito de mi vida, eres Niiio como
yO; por eso te quiero tanto y te doy
mi corazon.

Su amor a Dios fue adquiriendo con
el paso del tiempo matices de una
pasion ardiente, que no podia
contener. Asi, rezaba esas plegarias
con la conciencia de que debia
querer con todas las fuerzas de su
alma al Sefior, en las acciones de la
jornada y durante el descanso. Por
eso, a veces, con espontaneidad, las
cantaba, aprovechando que su
dormitorio estaba retirado y no
distraia ni perturbaba el
recogimiento de los demas. Al
alejarme de aquella habitacion,
después del examen de la noche o de
haberle llamado por la mafana, le
escuchaba pronunciar en voz alta o
cantar esas oraciones, expresion
incontenible de un corazon a quien
todo parece poco para tratar, honrar
y alabar a su Dios.



Procuro tener mucho trato con su
Angel Custodio desde muy joven, y
ya entonces, cuando iba solo de un
lugar a otro, se esforzaba en cederle
la derecha. Nos contaba con sencillez
que eran detalles quizds sin
importancia, que le ayudaban a
mantenerse en la presencia de Dios
durante sus desplazamientos.

El 29 de diciembre de 1972, nos urgia
a cuidar amorosamente el plan de
normas de piedad, para que el
trabajo se fundiera con nuestra vida
de relacion con el Sefior: todas
nuestras normas de piedad
cristiana son un dulce de Dios.
Recordaba entonces a un crio
pequertio, de una familia acomodada,
al que le gustaba muchisimo un tipo
de pastel. Un dia, en que tenian
invitados en la casa, sirvieron ese
postre. Estaba tan embebido en la
conversacion de los mayores que no
se percatod de que se 1o habia tomado
todo. Y rompio a llorar, ante la



sorpresa de sus padres y de los
invitados, que le preguntaron el
motivo de su llanto. Repuso que se
habia comido el dulce que tanto le
gustaba sin saborearlo. El Fundador
del Opus Dei concluia: amad esos
regalos de Dios, las normas; y no
las cumplais -no os las comais- sin
daros cuenta.

Utilizaba centenares de jaculatorias
para su meditacion y para su oracion
vocal. Entre éstas, le gustaba mucho
la siguiente: Iesu, Iesu, esto mihi
semper Iesus! ["{Jesus, Jesus, sé para
mi siempre Jesus!"] Sintetizaba su
disposicion de amar y de dejarse
llevar por Jesus, como nos exponia el
7 de julio de 1970: nunca
agradeceremos a Dios la gracia que
ha derrochado en hacernos
pequenos. A Dios Nuestro Sefor se
le puede pedir todo, también
cosicas pequeiias, tonterias,
porque -cuando son necesarias-
nos escucha y las concede. Sucede



asi porque Dios trata a sus
criaturas con verdadero cuidado.
Es como el jardinero con sus
plantas, que -cuando son
pequenas- no las deja al aire libre:
las cuida, las resguarda, impide
que las rompa el viento: se ocupa
amorosamente de que crezcan.

Se movia con el pensamiento
constante de que Dios es mi Padre.
Nos hacia considerar que Dios, mi
Seiior, mi Todo, me quiere y esta
pendiente de mi, nos ha de volver
locos de amor, con una chifladura
de enamoramiento que aumenta
siempre. En una ocasion, nos
sugeria: gratias Tibi, Omnipotens
Aeterne Deus, Beata Maria
intercedente, pro universis
beneficiis tuis, etiam nobis ignotis,
qui cum Filio in unitate Spiritus
Sancti vivis et regnas. Amen ["te
damos gracias, Omnipotente Eterno
Dios, a través de la intercesion de
Santa Maria, por todos tus beneficios,



también los que no conocemos, que
vives y reinas con el Hijo en la
unidad del Espiritu Santo. Amén"].
Da gracias al Sefior, siempre que te
acuerdes, y dile que querrias
hacerlo continuamente. Nunca
sera suficiente nuestro
agradecimiento a Dios por todos
los beneficios que recibimos; y esto
nos debe mover a vivir en una
permanente accion de gracias,
porque ademas tenemos la
persuasion del cariiio que el Sefior
manifiesta a sus hijos,
cuidandonos desde la eternidad,
antes de que nazcamos.

De su carifio constante a la Virgen,
recogi en 1969: ¢sabes lo que vengo
pidiendo en este ultimo afno?
Vengo pidiendo al Sefior y a su
Madre Santisima -jqué alegria me
da que sea mi Madre, y la tuya, y la
de todos los hombres!-, vengo
pidiendo que me hagan pequeiio,
muy pequeio, para poder



apretarme fuertemente contra sus
Corazones.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-hijo-
pequeno-de-dios/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/

	4. Hijo pequeño de Dios

