
opusdei.org

4. Hijo pequeño de
Dios

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

En diversos pasajes, ha sido
mencionado el sentido de la filiación
divina, que Mons. Escrivá de
Balaguer proponía de modo
particular a los miembros del Opus
Dei.



Efectivamente, en el centro de su
predicación aparece siempre la
filiación divina, que colma de
confianza nuestra existencia. La dejó
esculpida en el espíritu de la Obra, y
la ofrecía como tesoro común a las
personas que trataba, animándoles a
considerar frecuentemente los
méritos infinitos de Cristo, que nos
hacen hijos de Dios Padre. En 1969,
nos alentaba: a lo largo de estos
cuarenta y un años, he procurado
vivir siempre la filiación divina,
que nos ha conseguido Nuestro
Señor Jesucristo. Y mi oración ante
cualquier circunstancia ha sido
siempre la misma: Señor, Tú me
has puesto aquí, Tú me has
confiado esto o lo otro. Resuelve
Tú todo lo que sea necesario
resolver, porque es tuyo y porque
yo solo no tengo fuerzas. Sé que
eres mi Padre, y he visto siempre
que los pequeños, que los hijos,
están seguros de sus padres: no
tienen preocupaciones, ni siquiera



saben que tienen problemas,
porque sus padres se lo dan todo
resuelto. Hijos míos, con esta firme
confianza hemos de vivir y hemos
de rezar siempre, porque es la
única arma con que contamos y la
única razón de nuestra esperanza.

Experimentaba una profunda alegría
al saborear que Dios es mi Padre,
nuestro Padre. También en 1969,
nos hacía considerar: es tan
importante la filiación divina, que
entra dentro de la perfección
infinita de Dios, de su esencia. Él,
de acuerdo con esa perfección y
con su inmutabilidad, ni la puede
ni la quiere perder. Nosotros
somos capaces de perderla, ¡y
hasta de querer perderla!: aquí
caben los matices de vivir esta
filiación en mayor o menor grado,
que son síntomas clarísimos de lo
que amamos y de cómo amamos.



Paladeaba las escenas del Evangelio,
en las que se incluía como un
personaje más. A propósito de las
milagrosas curaciones de tantas
enfermedades, comentaba en una
ocasión: surge!; effetha!; ambula!...
["¡levántate!; ¡ábrete!; ¡anda!"] 
¡Maneras distintas de dirigirse
Dios a las almas, también en la
actualidad. Pensarás quizá que se
refieren a circunstancias
extraordinarias, y el Evangelio nos
recuerda que no es así, porque el
Creador extiende su mismo poder
tanto a aquello que a los hombres
nos parece normal como a aquello
que consideramos extraordinario.
Ahora te darás cuenta de que,
también en la vida corriente, se
necesita el deseo de escuchar a
Dios, la constancia para estar
atento a sus llamadas, a sus
órdenes, incluso en los momentos
de mayor contradicción. Nos trata
así porque somos hijos suyos -
deliciae meae esse cum filiis



hominum ["son mis delicias estar
con los hijos de los hombres": 
Proverbios 8,31]- y espera que nos
comportemos como hijos: con
confianza, con seguridad, con la
certeza de que Él puede todo. Esta
filiación divina, vivida y sentida,
nos lleva necesariamente al noli
timere! ["¡no temas!"] ¿Por qué? Yo
lo veo con una claridad meridiana,
porque Él es nuestra fuerza,
nuestra serenidad, nuestro apoyo;
y no se cansa de ser nuestro Padre,
aunque tú y yo debamos volver
diariamente -no una vez, ¡muchas!-
como el hijo pródigo. Nos recibirá
siempre, y nos llenará de besos.

Desde esta perspectiva, se afianza la
serena seguridad que se aprecia en
otros aspectos de la vida de Mons.
Escrivá de Balaguer.

Tenía siempre en los labios
afirmaciones de este estilo: Dios no
traiciona nunca, y ese Amor -que



recibiremos en el Cielo, si nosotros
le somos fieles- no conoce de
traiciones, ni de cansancios, ni de
acostumbramientos. O también: el
Señor no deja jamás a nadie en la
estacada, porque somos sus hijos,
porque somos sus criaturas. En
1954 señalaba sobre la lucha
personal diaria: tienes, hijo mío,
que ir empapándote cada día más
del sentido y de la seguridad -es
sentimiento y doctrina- de nuestra
filiación divina. Por esto, nuestras
miserias no nos apartan de Dios,
porque necesariamente sentimos
la fortaleza y el apoyo de Nuestro
Padre que nunca nos abandona.
Años más tarde, en esta misma línea,
refrendaba: la carga bendita de
nuestra vocación -el peso precioso
del Amor Divino- se convierte en
armadura y en escudo; y es un
aguijón constante para sentir la
urgencia de ser fieles, porque Dios
nos ama, porque Dios nos espera.



En las conversaciones que tenía con
Mons. Álvaro del Portillo y conmigo,
en las que nos hablaba o nos hacía
un resumen de las incidencias
diarias, casi siempre concluía: rezo,
procuro rezar mucho, porque
espero siempre seguro en el Señor,
del que me siento muy hijo, a pesar
de ser tan poca cosa.

Esta confianza le llevaba a
abandonarse en Dios. En 1954 nos
aseguraba: filiación divina: ¡es el
secreto de la eficacia!; lo que da
reposo a la hora del cansancio, paz
a la hora de la guerra, serenidad
en los momentos de conflicto.

Como es sabido, el 27 de abril de
1954, padeció un "shock" anafiláctico
que le puso al borde de la muerte. Al
día siguiente, trabajando en el cuarto
de don Álvaro del Portillo, nos
hablaba muy contento del regalo que
le había hecho el Señor: había
comprendido la Misericordia divina



con mayor profundidad, puesto que
en aquellos breves instantes, antes
de perder el conocimiento, y después
de haber rogado a don Álvaro que le
diese la absolución, había podido
examinar su vida y pedir perdón de
todo corazón al Señor. Comentaba
que Dios es un Padre muy bueno,
que cuida de sus hijos de la forma
que más conviene a cada uno.

El Fundador del Opus Dei -sin miedo
a la muerte- pensaba que, en muchas
ocasiones, desearla supone intentar
esquivar el peso que Dios quiere que
llevemos. Por eso, nos confiaba que,
si el Señor le diera a elegir entre
llevarle al Cielo o dejarle en la tierra
trabajando por Él, escogería esto
último -remachaba con mucha
fuerza- porque Él es más generoso
que yo, y no me abandonará, ni
permitirá que me pierda, si vivo
por Él y para Él, trabajando
exclusivamente con la mirada
puesta en su gloria.



Tanto en los comienzos del Opus Dei
como al final de su vida, cuando
continuaba promoviendo nuevas y
más amplias labores apostólicas,
predicaba que, si somos hombres de
vida interior, no importa ser pocos o
que aparezcan obstáculos: con Él los
venceremos. Lo subrayaba
especialmente cuando se iniciaban
labores en países paganizados o 
postcristianos.

Y de ahí también el enfoque del
temor de Dios, como miedo a
perderlo, o a apartarse de Él.

Meditó muchas veces las palabras de
la Escritura: "el principio de la
Sabiduría es el temor de Dios". Nos
refería a este propósito que, cuando
comenzó a vislumbrar los barruntos
del amor y a adentrarse en la vida de
piedad, sufría interiormente porque
le costaba comprender ese temor en
el sentido de un Dominador que
subyuga, que oprime, que separa,



que está alejado de los hombres. Esas
ideas contrastaban con su
experiencia, porque notaba la
cercanía de la presencia divina y sus
cuidados paternos. No sabiendo
entonces dar la interpretación
ajustada a su unión con el Señor,
porque no le temía, sino que le
quería siempre más, se llenó de gozo
cuando por fin lo entendió como el
miedo a ofenderle, a causarle un
disgusto, a apartarse de Él.

Por eso, interpretó siempre ese
temor como recelo a todo lo que
pudiera separarle de Dios. Y por eso
repetía, desde que se levantaba hasta
la noche, una jaculatoria que llevó
muy dentro de su alma: Aparta,
Señor, de mí lo que me aparte de
Ti. Quiso además que esa invocación,
estampada en unos pobres azulejos
en su dormitorio de Madrid, se
colocara también en el cuarto que
utilizaba en Roma.



Desde que le conocí, me sorprendió
la continuidad y la fuerza con que
clamaba: no tengo miedo de nada,
ni de nadie. Y concluía con
seguridad: ni de Dios, que es mi
Padre. Puntualizaba que en esta
frase no había de su parte temeridad,
ni considerarse algo ante el Señor.
Explicaba que procedía de la
clemencia de Dios, que nos lleva a
encontrarnos delante de Él con la
más absoluta confianza.

Subrayaba que no cabe relación de
justicia con el Señor, y hemos de
invocarle para que su compasión nos
acoja y nos sostenga: la justicia sólo
cabe ante el juez humano. Allí sí
podemos hacer valer nuestras
razones. En cambio, al Señor hay
que pedirle que se apiade de
nosotros, que nos cuide, que nos
ame. Y Él se apiada y nos cuida,
con el cariño misericordioso de un
Padre que perdona y olvida
nuestros errores.



Nos insistía en permanecer serenos: 
¿temor a Dios?, ¿por qué? ¡Si nos
quiere como hijos! Lo que debemos
hacer es acudir al Señor con cariño
de hijos, para que ponga remedio,
el remedio oportuno. Y decirle: yo
no puedo nada y Tú sabes todo,
puedes todo. Hijos míos, daos
cuenta de que nuestro verdadero
amigo es Dios, y esto es lo
importante. Y añadía con humor: yo
no tengo sentido común, porque si
lo tuviera me habría muerto
muchas veces. Pienso que he
buscado cumplir su Voluntad,
siendo mal instrumento como soy,
pero sin interponerme; y siempre,
cuando me he visto y me veo tan
lleno de miserias y defectos, me
dirijo a Dios que, como buen
Padre, me acoge y quiere.

En otros momentos, ante
incomprensiones o dificultades para
hacer el Opus Dei, describía lleno de
paz: aquí estoy en la cruz,



¡contento, muy contento! Cansado
y seguro, porque Dios me manda lo
que conviene.

Todavía recuerdo el vigor con que
nos impulsaba en 1972: siempre os
he dicho que no tengo miedo de
nada ni de nadie; pero, hijos míos,
hemos de tener mucho miedo de
apartarnos de Dios, aunque sea
mínimamente.

Mons. Escrivá de Balaguer se
abandonaba en Dios con la actitud de
un niño pequeño, que busca los
brazos fuertes del padre o el amable
regazo materno.

En 1969 nos decía: pido al Señor y a
su Madre Santísima que me hagan
cada día más pequeño. Así, además
de que tendrán que ocuparse de
mí, si me dan un golpe, no lo
notaré, porque los niños son de
goma. Vivo al día, me llevan donde
quieren, donde dispone mi Padre
del Cielo. No me preocupo ni



siquiera de hacer el programa. Os
aconsejo que os abandonéis en las
manos de Dios, que son las manos
más seguras.

Desde 1948, le he oído reiterar: vale
la pena jugarse la vida por amor de
Dios. O también: hemos de jugarnos
enteramente la vida a la carta del
amor de Dios. Nos animaba
constantemente a darlo todo,
fiándonos de Él: acudid al Señor con
confianza. Y pensando que, de la
misma manera que los padres
aman y protegen a sus hijos,
aunque estén enfermos o sean
deformes -probablemente
entonces lo hacen con más cariño,
para que esas criaturas no sufran-,
así Dios nos acoge, nos protege y
nos lleva con cariño y una dulzura
inimaginables, si nos
abandonamos sinceramente en sus
manos.



He visto también cómo, a diario y
con extraordinaria frecuencia,
repetía: ¡confío en Vos!, ¡me
abandono en Vos! Pienso que estas
dos jaculatorias resumen las
palabras que le escuché el 11 de
diciembre de 1972: a temporadas,
mi oración y mi mortificación es
vivir continuamente en Él: ¡me
abandono en Ti! Yo no pienso como
hombre. Me dejo absolutamente en
sus manos. Resulta duro, porque el
alma pone en ejercicio las
potencias que Dios nos ha dado
para seguir el camino. Y llegan
momentos en los que es necesario
prescindir de la memoria, rendir el
entendimiento, doblegar la
voluntad. Resulta duro, repito,
porque esa actividad del alma es
lógica, como el reloj que tiene
cuerda, y da necesariamente el tic-
tac. Es a veces muy duro, ya que
supone llegar a los setenta años en
una infancia real: no me preocupo
ni de espantarme las moscas ni de



que me den el pecho. Ya lo harán.
Me pongo en los brazos de mi
Padre Dios, acudo a mi Madre
Santa María, y confío plenamente,
a pesar de la aspereza del camino.

En definitiva, se sentía hijo y,
además, hijo pequeño. Siempre me
llamó la atención que dedicase a este
rasgo de la vida espiritual dos
capítulos de Camino.

Para fomentar su humildad, aunque
andaba tan olvidado de sí mismo,
acudió a la vida de infancia:
abandonarse totalmente en el Señor,
sin pretensiones personales de
ningún género. Le ayudaba el
recuerdo de su niñez, cuando se
sentía completamente seguro en las
manos de su padre, quien proveía a
sus necesidades y le atendía en
cualquier momento. Precisamente
por esta infancia espiritual, tuvo la
fortaleza de no transigir en lo que
era de Dios, dispuesto a pasar por



encima de su persona, de su fama, de
su prestigio, de su honra, cuantas
veces fue necesario.

Ya en su primer trabajo sacerdotal en
Perdiguera, captó el tesoro que
supone la formación de los niños: su
vida, llena de candidez y sinceridad,
puede trasladarse al trato del alma
con el Señor, para andar por los
derroteros de la infancia espiritual,
que tanto le enamoraron a lo largo
de su caminar terreno.

Puso desde entonces gran cariño en
la catequesis de los niños,
preparándoles para la Primera
Comunión, y siguiendo de cerca sus
avances a través de la dirección
espiritual. Hablaba a sus hermanos
sacerdotes de tantas horas como pasó
con los pequeños: era yo el mejor y
el más beneficiado, porque
aprendía a tratar a Dios con el
candor de los niños, con la audacia
de los niños, y también a fomentar



el espíritu de contrición en mi vida
al ver el dolor sincero de esas
almas ingenuas, cuando pensaban
que habían ofendido al Señor, en
cosas que a lo mejor no constituían
ni faltas: para esas criaturas eran
motivo de pena, ya que
consideraban que Jesús estaba
enfadado con ellos, y me
empujaban a hilar más fino en mi
propia vida.

En los libros de Mons. Escrivá de
Balaguer, aparecen muchas escenas
de infancia espiritual, casi siempre
relatadas en tercera persona.

Le he visto recitar, por la mañana y
por la noche, oraciones que aprendió
en la infancia, saboreándolas con la
completa seguridad del niño
abandonado en manos de su padre.
En sus labios, aquellas súplicas
ingenuas adquirían toda la
reciedumbre del enamorado del
Señor. Por ejemplo, seguía rezando: 



Jesusito de mi vida, eres Niño como
yo; por eso te quiero tanto y te doy
mi corazón.

Su amor a Dios fue adquiriendo con
el paso del tiempo matices de una
pasión ardiente, que no podía
contener. Así, rezaba esas plegarias
con la conciencia de que debía
querer con todas las fuerzas de su
alma al Señor, en las acciones de la
jornada y durante el descanso. Por
eso, a veces, con espontaneidad, las
cantaba, aprovechando que su
dormitorio estaba retirado y no
distraía ni perturbaba el
recogimiento de los demás. Al
alejarme de aquella habitación,
después del examen de la noche o de
haberle llamado por la mañana, le
escuchaba pronunciar en voz alta o
cantar esas oraciones, expresión
incontenible de un corazón a quien
todo parece poco para tratar, honrar
y alabar a su Dios.



Procuró tener mucho trato con su
Ángel Custodio desde muy joven, y
ya entonces, cuando iba solo de un
lugar a otro, se esforzaba en cederle
la derecha. Nos contaba con sencillez
que eran detalles quizás sin
importancia, que le ayudaban a
mantenerse en la presencia de Dios
durante sus desplazamientos.

El 29 de diciembre de 1972, nos urgía
a cuidar amorosamente el plan de
normas de piedad, para que el
trabajo se fundiera con nuestra vida
de relación con el Señor: todas
nuestras normas de piedad
cristiana son un dulce de Dios.
Recordaba entonces a un crío
pequeño, de una familia acomodada,
al que le gustaba muchísimo un tipo
de pastel. Un día, en que tenían
invitados en la casa, sirvieron ese
postre. Estaba tan embebido en la
conversación de los mayores que no
se percató de que se lo había tomado
todo. Y rompió a llorar, ante la



sorpresa de sus padres y de los
invitados, que le preguntaron el
motivo de su llanto. Repuso que se
había comido el dulce que tanto le
gustaba sin saborearlo. El Fundador
del Opus Dei concluía: amad esos
regalos de Dios, las normas; y no
las cumpláis -no os las comáis- sin
daros cuenta.

Utilizaba centenares de jaculatorias
para su meditación y para su oración
vocal. Entre éstas, le gustaba mucho
la siguiente: Iesu, Iesu, esto mihi
semper Iesus! ["¡Jesús, Jesús, sé para
mí siempre Jesús!"] Sintetizaba su
disposición de amar y de dejarse
llevar por Jesús, como nos exponía el
7 de julio de 1970: nunca
agradeceremos a Dios la gracia que
ha derrochado en hacernos
pequeños. A Dios Nuestro Señor se
le puede pedir todo, también
cosicas pequeñas, tonterías,
porque -cuando son necesarias-
nos escucha y las concede. Sucede



así porque Dios trata a sus
criaturas con verdadero cuidado.
Es como el jardinero con sus
plantas, que -cuando son
pequeñas- no las deja al aire libre:
las cuida, las resguarda, impide
que las rompa el viento: se ocupa
amorosamente de que crezcan.

Se movía con el pensamiento
constante de que Dios es mi Padre.
Nos hacía considerar que Dios, mi
Señor, mi Todo, me quiere y está
pendiente de mí, nos ha de volver
locos de amor, con una chifladura
de enamoramiento que aumenta
siempre. En una ocasión, nos
sugería: gratias Tibi, Omnipotens
Aeterne Deus, Beata Maria
intercedente, pro universis
beneficiis tuis, etiam nobis ignotis,
qui cum Filio in unitate Spiritus
Sancti vivis et regnas. Amen ["te
damos gracias, Omnipotente Eterno
Dios, a través de la intercesión de
Santa María, por todos tus beneficios,



también los que no conocemos, que
vives y reinas con el Hijo en la
unidad del Espíritu Santo. Amén"].
Da gracias al Señor, siempre que te
acuerdes, y dile que querrías
hacerlo continuamente. Nunca
será suficiente nuestro
agradecimiento a Dios por todos
los beneficios que recibimos; y esto
nos debe mover a vivir en una
permanente acción de gracias,
porque además tenemos la
persuasión del cariño que el Señor
manifiesta a sus hijos,
cuidándonos desde la eternidad,
antes de que nazcamos.

De su cariño constante a la Virgen,
recogí en 1969: ¿sabes lo que vengo
pidiendo en este último año?
Vengo pidiendo al Señor y a su
Madre Santísima -¡qué alegría me
da que sea mi Madre, y la tuya, y la
de todos los hombres!-, vengo
pidiendo que me hagan pequeño,
muy pequeño, para poder



apretarme fuertemente contra sus
Corazones.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-hijo-
pequeno-de-dios/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/4-hijo-pequeno-de-dios/

	4. Hijo pequeño de Dios

