
opusdei.org

4. El último
romántico

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

09/12/2010

Las dificultades que halló la Obra en
la década de los años sesenta no
provenían tan sólo de la oposición de
una persona determinada, o de un
grupo en particular. El Fundador se
dio de cara con resistencias de todo
tipo, como frecuentemente ocurre a
cualquier institución de empuje
histórico. (Al hablar de resistencias y



contradicciones, conviene no perder
de vista la buena acogida que el
mensaje del Opus Dei tuvo en el
mundo, y la rápida expansión de sus
obras de apostolado en gran número
de países). Pero sería prolijo referir
por menudo esos obstáculos. Unos
quedan ya esbozados, por lo dicho
con motivo de las turbulencias del
Concilio. Otros, en cambio, surgieron
por fuertes presiones en el campo
político. De manera que el Fundador
hubo de andar atento a las nuevas
intrigas, hechas de rumores y
falsedades, que, de tiempo en tiempo,
se urdían en torno a la Obra. Estas
campañas difamatorias, que tuvieron
su origen en España, se corrieron
pronto a otros países. Sin embargo,
tan acostumbrado estaba a ellas el
Fundador que las contradicciones,
más que robarle la paz, le robaban
tiempo, sin quitarle la alegría. Detrás
de los ataques a la Obra
acostumbraba ver la mano de Dios,
que se servía de los sucesos como



herramienta de pulimiento
espiritual. Por eso, en medio de una
de aquellas campañas escribía con
todo sosiego a sus hijos:

Nunca hemos dejado de ver la
intervención de la Providencia
Divina cuando se suceden
periódicamente, con una frecuencia
que deja ver la mano poco limpia de
algunos santos varones y de sus
corifeos, esas oleadas de cieno...

Bendigo a Dios: porque cuando el
Nilo se salía de madre, volvía pronto
a su cauce —todo vuelve
victoriosamente a su cauce— y los
campos anegados se quedaban secos
y llenos de fecundidad |# 158|.

Su empeño no era una pelea a brazo
partido con quienes le insultaban.
Era pelea de amor y siembra de paz y
alegría:

En todo el mundo —continúa
escribiendo—, nos rodea la oración,



el cariño y la ayuda material de
millones de corazones. Y Pedro —
¡Pedro!— nos mira con particular
amor.

Adelante: piadosos, trabajadores,
estudiosos, apostólicos sin
discriminaciones, poned amor donde
no haya amor. Así, la Santísima
Virgen, Nuestra Madre, seguirá
sonriendo al mirar este mar libre sin
orillas, que es la Obra de su Hijo —el
Opus Dei— y podremos sembrar paz
y alegría entre todos los hombres,
también entre los que no desean
tener el corazón grande —¡pobres!—,
poniendo por Jesús en marcha de
polo a polo esta labor
exclusivamente sobrenatural,
espiritual, apostólica |# 159|.

Si alzamos ahora la vista por encima
de las circunstancias históricas, que
son siempre pasajeras, ¿no resultaba
inevitable que se repitiese lo antes
sucedido; es decir, que la novedad de



espíritu del Opus Dei y sus bríos
apostólicos chocaran con esquemas
rígidamente tradicionales? El
mensaje del Opus Dei llevaba consigo
el empeño de buscar la santificación
de las actividades familiares,
profesionales y cívicas —incluidas
las de carácter político—, y esto
supuso una auténtica renovación de
mentalidad entre los cristianos.
Mayormente si se tiene en cuenta la
situación política de España, que a
continuación expondremos.

En aquellos irremediables choques,
en aquellas campañas denigratorias,
no faltaban a veces el
apasionamiento, el partidismo o la
mala fe. A fin de cuentas, miserias
humanas que todo fiel cristiano ha
de soportar con caridad. En tales
casos el consejo del Fundador era
éste: comprender que no nos
comprendan |# 160|. Postura liberal
y generosa, pronta a disculpar
equivocaciones, y a revestirse de los



sentimientos de Cristo, tanto para
tratar a quienes son hermanos
nuestros como a los enemigos de la
Iglesia, que pretenden encerrar de
nuevo a los cristianos en las
catacumbas.

No saquemos las cosas de quicio —
explicaba el Fundador—: es lógico
que los enemigos de Dios y de su
Iglesia no nos quieran. Y es lógico
también que, a pesar de todo,
nosotros les queramos: caritas mea
cum omnibus vobis in Christo Iesu! |
# 161|.

Unas veces de boca y otras por
escrito el Fundador no se cansaba de
hablar a sus hijos de libertad. Y, ¿por
qué les hablaba tanto de libertad?
¿No sería por el ambiente enrarecido
que respiraban en España, después
de tan largos años de gobierno
autoritario? Sin embargo, las
insistencias de Mons. Escrivá no
contemplaban exclusivamente el



escenario de actualidad de éste o
aquel país. Su doctrina tenía
hondura fundacional; y de ahí el
machacar y machacar el tema:

No me cansaré de repetir, hijos míos
—decía en 1954—, que una de las
más evidentes características del
espíritu del Opus Dei es su amor a la
libertad y a la comprensión: en lo
humano, quiero dejaros como
herencia el amor a la libertad y el
buen humor |# 162|.

Mantenía muy en alto la bandera de
la libertad y gustaba llamarse el
último romántico, y enamorado de la
libertad |# 163|. Por ella suspiraba,
porque sin ella no puede expresarse
el amor. Agradecía a Dios, de todo
corazón, el que le hubiese dejado
correr la gran aventura de la libertad
|# 164|. Enseñaba esa libertad a sus
hijos tan pronto venían a la Obra.
Hacía con ellos como los patos: los
patos dejan que sus pequeños se



muevan con independencia,
vigilándoles discretamente, con el fin
de que aprendan a administrar su
libertad: para que naden cuanto
antes por su cuenta |# 165|.

Como un romántico enamorado
quería morir. Y así murió. Su vida
fue una continua lucha por la
libertad de espíritu, porque
solamente esa libertad personal hace
al hombre capaz de merecer u
ofender, de perdonar o de guardar
resentimiento, de odiar o de amar |#
166|. Además, ese don precioso de la
libertad, que tantas veces exaltó el
Fundador, resultaba tan necesario
que allí donde no existía libertad se
asfixiaban los apostolados del Opus
Dei. Y es que la libertad y la
consiguiente responsabilidad son
como el contrasello de la actividad
laical, también en el apostolado |#
167|.



La libertad, como característica
esencial del espíritu del Opus Dei,
estaba implícita, desde 1928, en lo
que sería forma de vida y apostolado
de sus miembros. Contenido
esclarecido, por gracia fundacional,
el 7 de agosto de 1931, cuando aquel
joven sacerdote, en el momento de
alzar la Sagrada Hostia en la misa,
comprendió que serán los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas |#
168|, añade. Pero preparar el camino
de la exaltación de Cristo en todo
quehacer humano exigía,
previamente, borrar falsas
concepciones en la actuación
apostólica de la gran mayoría de los
católicos.

Es frecuente, aun entre católicos que
parecen responsables y piadosos, el
error de pensar que sólo están



obligados a cumplir sus deberes
familiares y religiosos, y apenas
quieren oír hablar de deberes
cívicos. No se trata de egoísmo: es
sencillamente falta de formación |#
169|.

Por otro lado, como contrapartida al
deber propio de todo ciudadano, el
Fundador defendía enérgicamente el
derecho de los católicos a intervenir
activamente en la vida pública. Y a
quienes se dedicaban
específicamente a labores de partido
político, de administración o de
gobierno, les advertía y recalcaba
que lo hacían a título personal. Este
principio estaba ya fijado desde los
comienzos. Así, por ejemplo, don
Josemaría dejó escrito que en política
cada miembro de la Obra era
personalmente libre y, por
consiguiente, responsable único de
su actuación: Nunca los Directores de
la Obra pueden imponer un criterio
político o profesional —temporal, en



una palabra—, a sus hermanos |#
170|, señalaba con energía.

A quienes habían escogido la política
como vocación profesional van
dirigidas las siguientes palabras:

Como todos los demás miembros de
la Obra en sus ocupaciones
temporales, al actuar en ese campo,
lo hacéis sin hacer valer vuestra
condición de católicos ni de
miembros del Opus Dei, sin serviros
de la Iglesia ni de la Obra: porque
sabéis que no podéis mezclar ni a la
Iglesia de Dios, ni a la Obra, en cosas
contingentes [...].

Los que os encontráis con vocación
para la política, trabajad sin miedo y
considerad que, si no lo hacéis,
pecaréis de omisión. Trabajad con
seriedad profesional, ateniéndoos a
las exigencias técnicas de esa labor
vuestra: con la mira puesta en el
servicio cristiano a todas las gentes
de vuestro país, y pensando en la



concordia de todas las naciones |#
171|.

El Opus Dei quedaba, pues, al
margen de la política: Libertad, hijos
míos. No esperéis jamás que la Obra
os dé consignas temporales |# 172|.
Y, no satisfecho con éstas, y otras
muchas advertencias, tomó medidas
prácticas. Dispuso, por ejemplo, que
el Opus Dei, como tal, no tuviera
nunca revistas, diarios ni
publicaciones propias, salvo el
Boletín Oficial de la Prelatura
(Romana). Todo para que no
sucediese lo que tantas veces sucede
en los países y en los partidos
políticos: que veinte audaces se
imponen a toda una multitud |#
173|.

* * *

El derecho de opción y actuación
política de que debe gozar todo
ciudadano no siempre fue respetado,
como sucedió en la España de



entonces. El régimen de Franco tenía
sus orígenes en la guerra civil
española (1936-1939) y estaba
montado sobre un planteamiento
que justificaba un poder autoritario
y personal. Cuando en 1957 Franco
hubo de renovar el gobierno |# 174|,
remodeló la representación de las
fuerzas políticas integradas en el
Movimiento Nacional: falangistas,
tradicionalistas carlistas, demócratas
cristianos franquistas, monárquicos
dinásticos e, igual que desde su
primer gobierno, personas que le
merecían confianza por sus
conocimientos profesionales, al
pertenecer a los altos cuerpos de la
Administración del Estado |# 175|.
Objeto del cambio fue el análisis y el
impulso de las reformas sociales,
políticas, administrativas y
económicas que, según el parecer de
Franco, la nación necesitaba. A la
vez, el nuevo gabinete era el reflejo
de las ideas básicas de unidad
nacional, política y social que



configuraban el pensamiento del Jefe
del Estado y que, a su vez, impedían
el pluralismo político y social |#
176|.

Uno de los objetivos del nuevo
gobierno fue la integración de la
economía española en el marco del
mundo occidental. Las consultas
realizadas con el Fondo Monetario
Internacional y la OCDE mostraron la
necesidad de un plan de
Estabilización y de medidas
liberalizadoras propias de una
economía de mercado. Esa operación
económica estaba pilotada por el
Ministro de Hacienda, Mariano
Navarro Rubio, y el de Comercio,
Alberto Ullastres, y contaba con el
consenso de la mayor parte de los
agentes económicos. El plan de
Estabilización se aprobó en julio de
1959. Dos años después comenzaron
los estudios que condujeron a los
Planes de Desarrollo, con la



consiguiente expansión de la
economía.

La presencia de miembros del Opus
Dei en el Gobierno de España —
Navarro Rubio y Ullastres— suscitó
comentarios de diversa índole en los
ambientes políticos y sociales.
Sectores del Movimiento Nacional los
calificaron, en sentido despectivo, de
tecnócratas |# 177|. Con esta palabra
querían designar, de modo críptico,
su pertenencia al Opus Dei, y
descalificarlos políticamente. Ante
todo, es necesario afirmar que si
fueron ministros, se debió a la
voluntad de Franco, que asumía
todos los poderes del Estado. Y
también, por supuesto, a la libre
aceptación de su nombramiento. Su
pertenencia al Opus Dei no
condicionó su decisión en el aspecto
político, aunque sí debía reflejarse en
el rigor profesional y en la
sensibilidad moral al ejercer sus
cargos. Al igual que sus colegas de



gobierno, católicos ellos también |#
178|, trataban de tomar sus
decisiones en las materias políticas y
sociales de acuerdo con su
conciencia y eran conscientes de que
su acción política debía reflejar la fe
que profesaban |# 179|.

Cuentan varios testigos que, al
enterarse del nombramiento de
Alberto Ullastres como ministro, un
Cardenal se creyó obligado a felicitar
al Fundador con tan fausto motivo.
Ni tiempo tuvo de proponer sus
plácemes. Monseñor Escrivá de
Balaguer le atajó con ademán
decisivo: A mí no me va ni me viene
—le dijo—; no me importa; me da
igual que sea ministro o barrendero,
lo único que me interesa es que se
haga santo en su trabajo |# 180|.

El éxito del Plan de Estabilización
configuró las condiciones que hacían
posible los Planes de Desarrollo |#
181|. A la vez, a lo largo de 1962,



corrieron rumores de cambios en el
Gobierno, por la necesidad de dar
respuesta a los desafíos que surgían
de una sociedad cada vez más
consciente de sus derechos políticos
y sociales |# 182|. Durante el
desarrollo de la crisis de gobierno |#
183| le llegaron noticias al Fundador,
de las que se deducían que sectores
de la vida pública española
consideraban a la Obra como un
grupo político. Ante estos rumores la
Secretaría General del Opus Dei
emitió un comunicado del que son
las siguientes frases: "Los socios del
Opus Dei son libérrimos en su
pensamiento y en su actuación
política, lo mismo que cualquier otro
ciudadano católico. Dentro de la
Asociación caben, y de hecho hay,
personas de distintas y aún opuestas
ideas políticas, sin que el Opus Dei
tenga nada que ver de ningún modo
en los méritos o deméritos de la
gestión personal de sus socios.
Quede, pues, claro que el Opus Dei



no está ligado a ninguna persona, a
ningún régimen, ni a ninguna idea
política" |# 184|.

Eran muchas las visitas que recibía el
Fundador, tanto de autoridades
civiles como de autoridades
eclesiásticas. Todos tenían preguntas
que hacerle. ¿Por qué no asumía el
Opus Dei una postura política
definida, para saber a qué atenerse?
¿Por qué no daba a sus hijos
consignas u orientaciones en este
campo? Y el Fundador no se cansaba
de repetir que

la actuación política —con la
intensidad que vean oportuna—, la
hacen los miembros del Opus Dei
libérrimamente y, por tanto, con
personal responsabilidad, según les
dicte su conciencia de ciudadano
cristiano, sin tolerar que impliquen a
nadie en las decisiones que
legítimamente cada uno ha sabido
tomar |# 185|.



Recibía presiones de distintas
instancias, instándole a que obligase
a los miembros del Opus Dei a
retirarse del gobierno. Pero no
estaba en sus manos —les decía— el
mermar o coaccionar la libertad de
cualquier hijo suyo. En cuanto al
pronunciarse con autoridad sobre un
régimen político desde el punto de
vista doctrinal, no le correspondía a
él sino a la Santa Sede o a los Obispos
del país de que se tratase |# 186|.
Mandar a sus hijos retirarse de ese
gobierno, o de cualquier otro no
rechazado por la autoridad
eclesiástica, hubiera significado
traicionar el espíritu del Opus Dei.

En la década de los sesenta, con
ocasión de una fuerte campaña que
se desató en varios países contra la
Obra, uno de los directores de la
Comisión Regional de España
recuerda haberle oído esta frase, de
apariencia tan simple, aunque detrás
de ella se esconde un sinfín de



penalidades: hijo mío, me quitarían
muchos problemas si esos hermanos
tuyos no fueran ministros, pero si yo
insinuase eso no respetaría su
libertad y destrozaría la Obra |#
187|.

Pasaban los años y el Fundador, que
residía en Roma desde 1946, vivía
conforme a la norma que se había
impuesto, de ocultarse y
desaparecer. No asistía a los actos
públicos organizados por las
autoridades civiles, de cualquier país
que fuese, ni tampoco a las
recepciones de las embajadas en
Roma. Declinaba las invitaciones,
pues se le hacían a título de
Presidente General del Opus Dei.
Quería mostrar así, de manera
patente, que la Obra nada tenía que
ver con gobiernos ni con países
determinados |# 188|.

Con el transcurso del tiempo,
evocando el pasado, dio gracias a sus



hijos porque con su fidelidad y su
cariño —les escribía textualmente en
1966— habéis suavizado mi
necesario destierro voluntario de
más de veinte años. Hablo de
destierro, porque lo es; y no pocas
veces he de rechazar la psicosis del
exilado, aunque tenga un gran afecto
por Italia y especialmente por Roma.
Y continuaba:

Necesario he dicho que es este
destierro. Y lo es, por razones
sobrenaturales: lo exigía
positivamente la universalidad de la
Obra —que nació católica y debía
manifestarse, a todos, romana—; y
negativamente también había la
necesidad urgente de evitar una
implicación política —a lo que se
llegaba rápidamente con mi ausencia
—, a la vez que sería más fácil para
todos manifestar claramente la
libertad, de que mis hijos gozan,
obrando cada uno según le dicte su



recta conciencia, en todas las cosas
temporales |# 189|.

A un hombre de exuberante vitalidad
interior, con sobrante energía física,
siempre dispuesto —por razones
apostólicas— a patear las ciudades y
visitar a sus hijos, le debía costar
mucho la quietud; y más aún el
encierro. La calificación con que
bautiza a sus años de Roma (clausura
monjil) |# 190|, o a sus épocas de
trabajo estival en Elorrio o Il Trebbio
(lugares recónditos), nos hacen ver
cuáles eran sus sentimientos.

Ni su ausencia de España ni sus
silencios en Roma mantuvieron
tranquilos a ciertos sectores, que se
exasperaban, sin motivo alguno. El
tratamiento injusto que se daba al
Fundador de la Obra, o las calumnias
que le dedicaban algunos periódicos
no le quitaban la paz, no le
importaban gran cosa. Pero llegó un
momento en que los ataques contra



la Obra se volvieron contra la Iglesia;
y el Fundador, por salir en su
defensa, cambió aquella su vieja
táctica de soportar en silencio las
injurias. Esto ocurrió en los primeros
meses de 1964, cuando se
desencadenó en Holanda una
durísima campaña contra el Opus
Dei, con repercusiones
internacionales. ¿El motivo? Que la
princesa Irene, una hija de la reina
de Holanda, se había convertido al
catolicismo; un sacerdote del Opus
Dei había sido instrumento de Dios
para su conversión.

El Padre, para borrar tristezas y
temores en sus hijos de Holanda, les
escribía repitiéndoles el programa
que tan buen resultado le había dado
en su vida:

Cuando el Señor permite que se
desahoguen, con tantas cosas
calumniosas, esos grupos de
fanáticos, es señal de que vosotros y



yo hemos de saber callar, rezar,
trabajar, sonreír... y esperar. No deis
importancia a esas insensateces:
quered de veras a todas esas almas.
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! |# 191|.

De la gravedad y vileza de dicha
campaña da idea la carta que el 27 de
marzo de 1964 enviaba el Fundador
a Mons. Jan Van Dodewaard, Obispo
de Haarlem, para felicitarle la Pascua
de Resurrección:

Continúan llegándome publicaciones
de esa querida Nación, en la que se
nos llena de injurias, de falsas
interpretaciones y de calumnias, tan
descomunales que, a pesar de ser
casi un anciano sacerdote, no había
podido jamás imaginármelas, ni
siquiera de lejos. Pero no se
preocupe, Excelencia, porque esto
me hace amar aún más a Holanda y a
todos los holandeses |# 192|.



A los pocos días hubo de contestar
por escrito a Carrero Blanco, brazo
derecho de Franco. Se trata de unas
breves palabras:

Me dieron verdadera alegría tus
líneas y renovaron mi psicosis de
desterrado por el servicio de Dios.
Espero que Él quiera disponer las
cosas, para que pueda alguna vez
estar despacio en España, sin la
preocupación de que el viaje me hace
faltar a la pobreza, porque pueda
hacer buena labor sacerdotal |#
193|.

Carta afectuosa y lacónica que ayuda
a interpretar rectamente la labor
sacerdotal y la psicosis de desterrado
de quien la firma, el 3 de abril de
1964.

Esta breve carta cierra una época,
porque después del corto período de
unas semanas el Fundador dio un
leve, pero importante, giro a su modo
de enfocar sobrenaturalmente las



contradicciones. Un examen
cuidadoso del contenido y estilo de
su correspondencia nos muestra en
qué consiste ese cambio de
comportamiento. Un primer indicio
aparece en la carta a sus hijos de
Inglaterra —del 10 de mayo de 1964
—, en la que hace una serie de
consideraciones de las que él mismo
se sorprende (Perdonadme esa
consideración innecesaria, que acabo
de hacer. Y en la postdata: ¡Ya veis
que hoy mi pluma está llena de
consideraciones!). En realidad, al
escribir a sus hijos tiene el
pensamiento en otro asunto,
relacionado con la falta de
comprensión de algunos católicos
para con sus hermanos en la fe:

A veces, puede sucedernos —cosa
que tristemente se ve, con motivo o
con ocasión del Concilio— que somos
comprensivos y condescendientes
con los que no tienen nuestra fe (y
esto va bien: es nuestro espíritu



desde 1928) y, en cambio, no lo
somos tanto con nuestros hermanos
(y esto no iría bien: hay que evitar
que pueda suceder) |# 194|.

Y más adelante:

Me voy haciendo viejo. Si queréis,
diré que voy dejando de ser joven.
Quizá sea la razón que me hace
considerar tristes experiencias del
mundo, que no podrán remediarse
hasta que se pueda hablar claro,
acabado el Concilio |# 195|.

Importante era el asunto cuando en
otra carta de ese mismo día se
apresura a referir al Consiliario de
España un suceso reciente, que le
lleva a "hablar claro".

Voy a contarte ahora que se me ha
avivado la devoción, que en mí es
vieja, a Santa Catalina de Siena:
porque supo amar filialmente al
Papa, porque supo servir
sacrificadamente a la Santa Iglesia de



Dios y... porque supo heroicamente
hablar.

Estoy pensando en declararla
internamente Patrona (intercesora)
celestial de nuestros apostolados de
la opinión pública ¡Ya veremos! |#
196|.

El caso es que, en su acostumbrado
programa de conducta a la hora de la
contradicción (callar, rezar, trabajar
y sonreír), sustituyó la
recomendación del silencio por la
proclamación de la verdad,
asumiendo la defensa del honor de
Dios, de su Iglesia y del Romano
Pontífice. Y luego la puso
inmediatamente en práctica.

Este cambio de comportamiento,
valiente y caritativo a la vez,
responde al propósito firme del
Fundador de no tolerar infamias
contra Dios y sus servidores. Caso
distinto eran las injurias hechas a él



personalmente, que estaba dispuesto
a seguir aguantando como antes.

La decisión de hablar claro se refleja
en la correspondencia de aquellos
días. En efecto, el 23 de mayo de 1964
escribía a S.A.R. don Francisco Javier
de Borbón-Parma:

Alteza,

He recibido sus afectuosas líneas y,
con mucho gusto, voy a ponerle esta
carta, para decirle que no debe V. A.
darme las gracias porque no he
hecho otra cosa que cumplir con mi
deber de sacerdote, que me hace
servir a todas las almas sin tener
presente ninguna otra consideración,
y menos si es temporal o política —
como he dicho de viva voz a V. A.—,
cosa bien lejana de nuestra Obra, que
es sólo y exclusivamente espiritual y
apostólica [...].

Siento de veras esos inmerecidos
ataques que, en Holanda, hacen a la



Princesa; a nosotros, contra nosotros
—sin ningún motivo razonable— hay
en ese país, que yo amo, una
continuada campaña de calumnias
groseras y de insultos inauditos, que
ofrecemos a Dios con alegría por
aquellas buenas almas y por nuestra
santificación. Omnia in bonum! |#
197|.

Pero lo cortés no quita lo valiente. A
la carta acompañaba una nota,
también para don Francisco Javier de
Borbón-Parma, también con fecha 23
de mayo. Decía así:

Me llama poderosamente la atención,
aunque soy muy amigo de la libertad
política y muy respetuoso con lo que
piensan todos, que en la reunión de
Montejurra no haya habido más que
unas cuantas pancartas en las que se
insultaba a unos hijos míos que, en
uso de su libertad, piensan
honradamente como les da la gana.
Sobre todo, cuando en España son



tantas las personas que no coinciden
con los carlistas. Renuevo mi
maravilla, y no puedo entender esa
predilección. Respeto, sin embargo,
la libertad disgustosa de esos señores
de Montejurra, y no presento
ninguna queja.

Sin embargo, llegó a mis manos una
hoja que se llama "Boina Roja" —sin
pie de imprenta, pero con contenido
carlista—, n. 89, año 12, con un
artículo titulado "A los españoles", y
firmado por "Unos excombatientes",
en donde se ataca calumniosamente
a la Obra. No lo puedo tolerar: y me
avergüenza que personas que
pertenecen a la llamada Comunión
carlista se presten a difamaciones de
este estilo. Espero que, como es de
justicia cristiana, los jefes de la
organización evitarán sucesos como
el que lamento. Si estos hechos se
repiten, tendré que tomar mis
determinaciones, ya que no se trata
de una infamia contra mí, que estoy



siempre dispuesto a soportar en
silencio, sino de una infamia contra
Dios Nuestro Señor y los que,
consagrándole sus vidas, le sirven |#
198|.

* * *

Inspirado en la audacia de santa
Catalina, y movido por un deber de
conciencia, el Fundador intentó
luego explicar claramente a Pablo VI
su apreciación de la compleja
situación religiosa y política de
España, aunque tocaba también
otros puntos. En lugar de presentarlo
como un documento informativo,
prefirió darle la forma de carta. De
este modo podía emplear un estilo
suelto y familiar. El tono resulta
apropiado para la confidencia, y la
carta (fechada en junio de 1964) es
larga. El autor se inclina por hacer
historia contemporánea y habla de
asuntos que afectan a la vida de la
Iglesia. Se trata —confiesa el



Fundador en las primeras líneas— de
abrir una vez más el corazón al
Santo Padre, de contarle cosas que
nunca antes de ahora he puesto por
escrito, consciente de que con esta
carta sirvo fielmente a la Iglesia de
Dios y al Sumo Pontífice |# 199|.

Entre otras muchas cosas, surca
dicha carta, de arriba abajo, la
historia de España desde 1900 hasta
nuestros días: caída de la Monarquía;
venida de la República en 1931, la
guerra civil y, después, la paz.

En esa carta manifestaba su
preocupación por el futuro de su
país, por el hecho de que en España
todo dependa de la vida de un
hombre que, de buena fe, también él
está persuadido de ser providencial |
# 200|. También hacía referencia a la
renovación religiosa ocurrida en
España desde 1939. Sin embargo,
junto con esa luz de Iglesia resurgida,
el cuadro religioso español mostraba



zonas de densa oscuridad, con falta
de doctrina, exceso de pietismo,
exageraciones en el culto público... Y
ahora llega a uno de los puntos
cruciales del escrito:

En la actualidad, dada la edad de
Franco, las circunstancias comienzan
a ser graves, si no se arbitran las
medidas que lleven a una evolución,
y mejor si es rápida |# 201|.

Tenía en la mente que esa evolución
no afectara negativamente a la fe
religiosa de los españoles y a la
acción pastoral de la Jerarquía de la
Iglesia. Para ello, la Jerarquía en
España debía preparar la mentalidad
de los católicos, para que
intervinieran libremente en las
cuestiones del Estado. Se me podrá
preguntar qué he hecho yo en este
sentido, escribió el Fundador; y
respondió:

Formar gente que, bien preparada
doctrinalmente, pudiera trabajar



mejor que yo. Me he esforzado en
trabajar, porque sé que el trabajo es
oración; y en rezar, porque es el
fundamento de toda acción |# 202|.

El resto de la carta está
abundantemente sazonada de
anécdotas, y de cada una de ellas se
puede extraer una provechosa
lección.

Quería el Fundador que también sus
hijos se comprometieran en esta
actitud de defensa de la Iglesia, de su
doctrina y de sus instituciones. De
forma que, llevado del amor a la
verdad, preparó una Carta para los
miembros del Opus Dei fechada el 15
de agosto de 1964. Porque para
cumplir nuestra misión de dar
doctrina, para realizar esa inmensa
catequesis que es la Obra de Dios,
necesitamos ser portadores de la
verdad y hombres llenos de la
caridad de Jesucristo |# 203|.



Hijas e hijos míos —les escribe—,
conocéis bien la historia de la Iglesia
y sabéis cómo el Señor se suele servir
de almas sencillas y fuertes, para
hacer llegar su querer en momentos
de confusión o de modorra de la vida
cristiana. A mí me enamora la
fortaleza de una Santa Catalina, que
dice verdades a las más altas
personas, con un amor encendido y
una claridad diáfana |# 204|.

Con claridad diáfana pone el
Fundador al descubierto las lacras de
la hora actual, que no son otra cosa
que manifestaciones de la humana
miseria. Cuando la Iglesia llama a sus
hijos a renovarse interiormente y
producir abundantes frutos de
santidad, los hombres desvirtuamos
esa llamada con nuestros hechos
personales, nacidos de nuestra
poquedad:

Organiza la humanidad mucho
ruido, y lo que debería llevar a un



íntimo diálogo de reconciliación con
Dios, con crecimiento en santidad, lo
desfiguramos los hombres, haciendo
difícil al pobre, al pueblo sencillo, a
los nuevos pastores de Belén,
reconocer prontamente la voz del
Mesías, la imagen del Mesías, en
medio del griterío de nuestras
miserias |# 205|.

* * *

En noviembre de 1964, con ocasión
de un viaje a Pamplona, en breves
líneas, dirigidas a Franco, deja
constancia de su visita a España. Es
un gesto cortés, pero expresivo, de su
propósito de mantener, según la
doctrina paulina, una actitud
respetuosa con las autoridades
políticas:

Excelencia,

al pisar tierra española, con ocasión
de presidir el acto de concesión de
dos doctorados honoris causa a dos



Rectores de la Universidad, en la de
Navarra, cumplo con el grato deber
de presentar a V. E. mi respetuoso
saludo.

No dejo cada día de rezar por
nuestra amadísima España y por
todos los españoles, especialmente
por V. E., con los suyos, y por todos
los que tienen el deber de gobernar
nuestra Patria |# 206|.

Las relaciones entre Mons. Escrivá y
Franco quedaron ancladas en el
necesario respeto entre el Jefe del
Estado y un sacerdote que se
clasificaba entre los súbditos en
voluntario destierro. Hasta el punto
de que cuando, dos años más tarde,
tiene que visitar de nuevo la
Universidad de Navarra, el Fundador
vuelve a repetir el gesto, utilizando
casi las mismas palabras:

Excelencia: al poner el pie en esta
tierra bendita de Navarra, considero
gustoso mi primer deber enviar a



V.E. un saludo lleno de respeto y
afecto, puesto que no me va a ser
posible ir a Madrid |# 207|.

El período que media entre carta y
carta, del otoño de 1964 al otoño de
1966, son años de continuas
campañas difamatorias contra el
Opus Dei por parte de algunos. Por
eso, si alguna advertencia tenía que
hacer el Fundador a sus hijos era la
de que no debían mantener cerrada
la boca:

Debéis siempre estar alerta —les
avisaba—: vigilate et orate!, siempre
serenos, con la alegría, la paz y la
valentía del que está en la rectitud.
No podemos callar, porque esta
Madre nuestra es y será —aunque
pasen los años— menor de edad: y
necesita que sus hijos la defiendan
veritatem facientes in caritate: yo he
escrito al Santo Padre tres veces, y
una cuarta hoy, porque es necesario
quitarse el cieno de encima. He de



decir que el Papa tiene mucho
cariño, y lo demuestra |# 208|.

Y una semana más tarde les repetía
lo dicho:

Ahora es preciso que no os olvidéis
del consejo evangélico: vigilate et
orate! No podemos tolerar más la
calumnia, ni la insinuación
venenosa: y, de cada cien casos, los
cien tienen su origen en esa España
mía queridísima. ¡Basta! |# 209|.

A partir de la mencionada carta de
junio de 1964, Mons. Escrivá procuró
enviar periódicamente a la
Secretaría de Estado noticias que
pudieran ser de utilidad. La
correspondencia entre el Cardenal
Dell’Acqua y el Fundador es
abundante; y la amistad entre
ambos, fraternal. En todas las cartas
se manifiesta un profundo afecto y
devoción al Romano Pontífice.



Pido excusas a Vuestra Excelencia —
escribe en una ocasión—, si le cuento
estas cosas sin pudor alguno: pero,
ante Dios y ante el Papa, quiero ser
siempre sincero y espontáneo como
un niño. Al mismo tiempo, querría
poder ofrecer continuamente al
Santo Padre motivos abundantes de
consuelo y alegría.

Recuerdo que, en 1946, el entonces
Sustituto de Su Santidad, Mons.
Montini, tuvo la delicadeza de
decirme una vez que le daba mucho
gusto oírme hablar del Opus Dei,
porque de ordinario no Le llegan
más que malas noticias de las cosas
que no van bien en este mundo. Por
eso es grande la pena que siento
cuando entre las noticias que le
envío —porque me parece que
pueden ser realmente útiles— las hay
que no son demasiado consoladoras
|# 210|.



Efectivamente, no todas las noticias
que enviaba al Papa le resultarían
agradables. Tales eran los tiempos
que se vivían. Se había
comprometido a no guardar silencio
si ello afectaba a la Iglesia o a la
Obra. En varias ocasiones tuvo que
coger la pluma, pues hasta Roma
llegaban las salpicaduras de ciertas
campañas de prensa, francesa y
española, que desvirtuaban la
naturaleza espiritual del Opus Dei y
negaban su dimensión universal |#
211|. Entonces exponía al Papa la
realidad objetiva de los hechos, la
falsedad de las acusaciones y el
origen de los ataques. Como era
natural, estos desagradables sucesos,
aunque no le quitaban la paz
interior, algo le afectaban.
Contemplados desde arriba eran un
cúmulo de bajezas, pequeñas y
rastreras:

Me dio pena leer aquella mordacidad
obscena, que enviaron



anónimamente desde España. Es
inevitable que el demonio no esté
contento: cuando va bien para los
corderos, no va bien a los lobos.
Quemé el papelucho. Estad
tranquilos, porque vuestro trabajo y
el de vuestros hermanos —el Opus
Dei— llega al cielo en olor de
suavidad |# 212|.

¿Cómo hacer frente a la maledicencia
difundida por los enemigos de Dios y
de su Iglesia? El Fundador había
pensado el modo: conceder
entrevistas a corresponsales de
diversas naciones y periódicos. La
primera de ellas la concedió a un
corresponsal de Le Figaro, y apareció
publicada en mayo de 1966 |# 213|.
Su proceder era sencillo: contar
claramente la verdad, repitiendo
incansablemente que en el Opus Dei
todos obran con completa libertad
personal, sin que la diversidad en el
actuar o en el opinar constituya
ningún problema para la Obra,



porque la diversidad que existe y
existirá siempre entre los miembros
del Opus Dei es, por el contrario, una
manifestación de buen espíritu, de
vida limpia, de respeto a la opinión
legítima de cada uno |# 214|.

Contemplando ahora los
acontecimientos en su debida
perspectiva no parece sino que la
Obra, por querer de Dios, tenía que
pasar esta prueba. El caso es que, con
motivo de unas elecciones sindicales
en España, aparecieron comentarios
y artículos que defendían una mayor
representatividad sindical. Los
autores de algunos de esos artículos
eran personas del Opus Dei. Lo cual
produjo una violenta reacción de la
cadena de periódicos del régimen,
llamada Prensa del Movimiento, y el
diario Pueblo, de la Organización
Sindical Española. Mons. Escrivá
intervino en el asunto, no por el daño
que esos periódicos podían causar a
su persona ante la opinión pública



sino porque el alboroto estaba
montado sobre calumnias y
representaba, por lo tanto, una
ofensa a Dios |# 215|. Por indicación
del Fundador, el Consiliario de
España, Florencio Sánchez Bella, se
encargó de visitar a los altos jefes de
la Secretaría General del Movimiento
y de Sindicatos para protestar contra
tan injusta campaña. No habiendo
obtenido ningún resultado, repitió de
nuevo la protesta en el mes de
octubre ante el Ministro Secretario
General del Movimiento, también sin
éxito |# 216|.

El Fundador fue conociendo los
entresijos de aquella organizada
campaña, y supo de personas que no
digieren lo espiritual y, aunque les
metas en la cabeza y en el corazón el
vino de las bodas de Caná, es inútil,
porque lo convertirán
inmediatamente en vinagre.



El comprador y los vendedores, igual
que aquellos que retrata Cervantes,
pícaros al fin todos, son capaces de
apalear a una mujer, que no puede
defenderse, o de lanzar pellas de
miseria contra un sacerdote, que no
debe defenderse: porque está
obligado a manifestar su
mansedumbre. Es la de esa gente una
manifestación de cobarde
bellaquería, que hay que perdonar y
—no faltaba más— que perdonamos
|# 217|.

Pero el sacerdote sí que sabía
defenderse, y escribió una carta
clara, contundente y muy caritativa,
dirigida a José Solís Ruiz, Ministro
Secretario General del Movimiento:

Roma, 28 de octubre 1966

Muy estimado amigo:

Hasta aquí me llega el rumor de la
campaña que, contra el Opus Dei,



hace tan injustamente la prensa de la
Falange, dependiente de V. E.

Una vez más repito que los socios de
la Obra —cada uno de ellos— son
personalmente libérrimos, como si
no pertenecieran al Opus Dei, en
todas las cosas temporales y en las
teológicas que no son de fe, que la
Iglesia deja a la libre disputa de los
hombres. Por tanto, no tiene sentido
sacar a relucir la pertenencia de una
determinada persona a la Obra,
cuando se trate de cuestiones
políticas, profesionales, sociales, etc.;
como no sería razonable, hablando
de las actividades públicas de V. E.,
traer a cuento a su mujer o a sus
hijos, a su familia.

Con ese modo de proceder
equivocado se comportan las
publicaciones que reciben
inspiración de su Ministerio: y así no
logran más que ofender a Dios,
confundiendo lo espiritual con lo



terreno, cuando es evidente que los
Directores del Opus Dei nada pueden
hacer para cohibir la legítima y
completa libertad personal de los
socios, que nunca ocultan —de otra
parte— que cada uno de ellos se hace
plenamente responsable de sus
propios actos y, en consecuencia, que
la pluralidad de opiniones entre los
miembros de la Obra es y será
siempre una manifestación más de
su libertad y una prueba más de su
buen espíritu, que les lleva a respetar
los pareceres de los demás.

Al atacar o defender el pensamiento
o la actuación pública de otro
ciudadano, tengan la rectitud —que
es de justicia— de no hacer
referencia, desde ningún punto de
vista, al Opus Dei: esta familia
espiritual no interviene ni puede
intervenir nunca en opciones
políticas o terrenas en ningún
campo, porque sus fines son
exclusivamente espirituales.



Espero que habrá comprendido mi
sorpresa, tanto ante el anuncio de
esa campaña difamatoria como al
verla realizándose: estoy seguro de
que se dará cuenta del desatino que
cometen y de las responsabilidades
que en conciencia adquieren ante el
juicio de Dios, por el desacierto que
supone denigrar a una institución
que no influye —ni puede influir—
en el uso que, como ciudadanos,
hacen de su libertad personal sin
rehuir la personal responsabilidad,
los miembros que la forman,
repartidos en los cinco continentes.

Le ruego que ponga un final a esa
campaña contra el Opus Dei, puesto
que el Opus Dei no es responsable de
nada. Si no, pensaré que no me ha
entendido; y quedará claro que V. E.
no es capaz de comprender ni de
respetar la libertad, qua libertate
Christus nos liberavit, la libertad
cristiana de los demás ciudadanos.



Peleen ustedes en buena hora,
aunque yo no soy amigo de las
peleas, pero no mezclen
injustamente en esas luchas lo que
está por encima de las pasiones
humanas.

Aprovecho esta ocasión para
abrazarle y bendecirle, con los suyos,

in Domino |# 218|.

El Fundador era verdaderamente un
"romántico", que luchaba por la
libertad sin meterse en política |#
219|. Porque si bien la política es
arte de gobierno, con muchas
posibilidades y muy variada
inspiración, no hay que olvidar que
es también puerta de acceso al
poder. Para Mons. Escrivá, el respeto
a la libertad humana era la mejor
garantía de la unidad interna de la
Obra; mientras que la ambición de
poder llevaría derechamente a su
desintegración. Tal es la condición
común del hombre: una perenne



tentación de imponer la propia
voluntad a sus conciudadanos.
Razones en las que, aparte las
sobrenaturales, se apoyaba el
Fundador para afirmar que un Opus
Dei metido en política es un
fantasma que no ha existido, que no
existe y que nunca podrá existir: la
Obra, si sucediera ese caso imposible,
inmediatamente se disolvería |#
220|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-
romantico/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/

	4. El último romántico

