opusdei.org

4. El altimo
romantico

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

09/12/2010

Las dificultades que hallo la Obra en
la década de los afios sesenta no
provenian tan solo de la oposicion de
una persona determinada, o de un
grupo en particular. El1 Fundador se
dio de cara con resistencias de todo
tipo, como frecuentemente ocurre a
cualquier institucion de empuje
historico. (Al hablar de resistencias y



contradicciones, conviene no perder
de vista la buena acogida que el
mensaje del Opus Dei tuvo en el
mundo, y la rdpida expansion de sus
obras de apostolado en gran numero
de paises). Pero seria prolijo referir
por menudo esos obstaculos. Unos
quedan ya esbozados, por lo dicho
con motivo de las turbulencias del
Concilio. Otros, en cambio, surgieron
por fuertes presiones en el campo
politico. De manera que el Fundador
hubo de andar atento a las nuevas
intrigas, hechas de rumores y
falsedades, que, de tiempo en tiempo,
se urdian en torno a la Obra. Estas
campaifas difamatorias, que tuvieron
su origen en Espafia, se corrieron
pronto a otros paises. Sin embargo,
tan acostumbrado estaba a ellas el
Fundador que las contradicciones,
mas que robarle la paz, le robaban
tiempo, sin quitarle la alegria. Detras
de los ataques a la Obra
acostumbraba ver la mano de Dios,
que se servia de los sucesos como



herramienta de pulimiento
espiritual. Por eso, en medio de una
de aquellas campanas escribia con
todo sosiego a sus hijos:

Nunca hemos dejado de ver la
intervencion de la Providencia
Divina cuando se suceden
periodicamente, con una frecuencia
que deja ver la mano poco limpia de
algunos santos varones y de sus
corifeos, esas oleadas de cieno...

Bendigo a Dios: porque cuando el
Nilo se salia de madre, volvia pronto
a su cauce —todo vuelve
victoriosamente a su cauce—y los
campos anegados se quedaban secos
y llenos de fecundidad |# 158].

Su emperio no era una pelea a brazo
partido con quienes le insultaban.
Era pelea de amor y siembra de paz y
alegria:

En todo el mundo —continua
escribiendo—, nos rodea la oracion,



el carifio y la ayuda material de
millones de corazones. Y Pedro —
iPedro!— nos mira con particular
amor.

Adelante: piadosos, trabajadores,
estudiosos, apostdlicos sin
discriminaciones, poned amor donde
no haya amor. Asi, la Santisima
Virgen, Nuestra Madre, seguira
sonriendo al mirar este mar libre sin
orillas, que es la Obra de su Hijo —el
Opus Dei— y podremos sembrar paz
y alegria entre todos los hombres,
también entre los que no desean
tener el corazon grande —jpobres!—,
poniendo por Jesus en marcha de
polo a polo esta labor
exclusivamente sobrenatural,
espiritual, apostdlica |# 159].

Si alzamos ahora la vista por encima
de las circunstancias historicas, que
son siempre pasajeras, ¢no resultaba
inevitable que se repitiese lo antes
sucedido; es decir, que la novedad de



espiritu del Opus Dei y sus brios
apostolicos chocaran con esquemas
rigidamente tradicionales? El
mensaje del Opus Dei llevaba consigo
el emperfio de buscar la santificacion
de las actividades familiares,
profesionales y civicas —incluidas
las de caracter politico—, y esto
sSupuso una auténtica renovacion de
mentalidad entre los cristianos.
Mayormente si se tiene en cuenta la
situacion politica de Espafia, que a
continuacion expondremos.

En aquellos irremediables choques,
en aquellas camparias denigratorias,
no faltaban a veces el
apasionamiento, el partidismo o la
mala fe. A fin de cuentas, miserias
humanas que todo fiel cristiano ha
de soportar con caridad. En tales
casos el consejo del Fundador era
éste: comprender que no nos
comprendan |# 160 |. Postura liberal
y generosa, pronta a disculpar
equivocaciones, y a revestirse de los



sentimientos de Cristo, tanto para
tratar a quienes son hermanos
nuestros como a los enemigos de la
Iglesia, que pretenden encerrar de
nuevo a los cristianos en las
catacumbas.

No saquemos las cosas de quicio —
explicaba el Fundador—: es logico
que los enemigos de Dios y de su
Iglesia no nos quieran. Y es logico
también que, a pesar de todo,
nosotros les queramos: caritas mea
cum omnibus vobis in Christo Iesu! |
#161].

Unas veces de boca y otras por
escrito el Fundador no se cansaba de
hablar a sus hijos de libertad. Y, ¢por
qué les hablaba tanto de libertad?
¢No seria por el ambiente enrarecido
que respiraban en Espafia, después
de tan largos afios de gobierno
autoritario? Sin embargo, las
insistencias de Mons. Escriva no
contemplaban exclusivamente el



escenario de actualidad de éste o
aquel pais. Su doctrina tenia
hondura fundacional; y de ahi el
machacar y machacar el tema:

No me cansaré de repetir, hijos mios
—decia en 1954—, que una de las
mas evidentes caracteristicas del
espiritu del Opus Dei es su amor a la
libertad y a la comprension: en lo
humano, quiero dejaros como
herencia el amor a la libertad y el
buen humor |# 162].

Mantenia muy en alto la bandera de
la libertad y gustaba llamarse el
ualtimo romantico, y enamorado de la
libertad |# 163|. Por ella suspiraba,
porque sin ella no puede expresarse
el amor. Agradecia a Dios, de todo
corazon, el que le hubiese dejado
correr la gran aventura de la libertad
|# 164 |. Ensefiaba esa libertad a sus
hijos tan pronto venian a la Obra.
Hacia con ellos como los patos: los
patos dejan que sus pequeiios se



muevan con independencia,
vigilandoles discretamente, con el fin
de que aprendan a administrar su
libertad: para que naden cuanto
antes por su cuenta |# 165].

Como un romantico enamorado
queria morir. Y asi murio. Su vida
fue una continua lucha por la
libertad de espiritu, porque
solamente esa libertad personal hace
al hombre capaz de merecer u
ofender, de perdonar o de guardar
resentimiento, de odiar o de amar |#
166 |. Ademas, ese don precioso de la
libertad, que tantas veces exalto el
Fundador, resultaba tan necesario
que alli donde no existia libertad se
asfixiaban los apostolados del Opus
Dei. Y es que la libertad y la
consiguiente responsabilidad son
como el contrasello de la actividad
laical, también en el apostolado |#
167].



La libertad, como caracteristica
esencial del espiritu del Opus Dei,
estaba implicita, desde 1928, en lo
que seria forma de vida y apostolado
de sus miembros. Contenido
esclarecido, por gracia fundacional,
el 7 de agosto de 1931, cuando aquel
joven sacerdote, en el momento de
alzar la Sagrada Hostia en la misa,
comprendio que seran los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantaran
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pinaculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Sefior,
atrayendo a Si todas las cosas |#

168 |, afiade. Pero preparar el camino
de la exaltacion de Cristo en todo
quehacer humano exigia,
previamente, borrar falsas
concepciones en la actuacion
apostolica de la gran mayoria de los
catolicos.

Es frecuente, aun entre catolicos que
parecen responsables y piadosos, el
error de pensar que sélo estan



obligados a cumplir sus deberes
familiares y religiosos, y apenas
quieren oir hablar de deberes
civicos. No se trata de egoismo: es
sencillamente falta de formacion |#
169].

Por otro lado, como contrapartida al
deber propio de todo ciudadano, el
Fundador defendia enérgicamente el
derecho de los catdlicos a intervenir
activamente en la vida publica. Y a
quienes se dedicaban
especificamente a labores de partido
politico, de administracion o de
gobierno, les advertia y recalcaba
que lo hacian a titulo personal. Este
principio estaba ya fijado desde los
comienzos. Asi, por ejemplo, don
Josemaria dejo escrito que en politica
cada miembro de la Obra era
personalmente libre y, por
consiguiente, responsable unico de
su actuacion: Nunca los Directores de
la Obra pueden imponer un criterio
politico o profesional —temporal, en



una palabra—, a sus hermanos |#
170, sefialaba con energia.

A quienes habian escogido la politica
como vocacion profesional van
dirigidas las siguientes palabras:

Como todos los demdas miembros de
la Obra en sus ocupaciones
temporales, al actuar en ese campo,
lo hacéis sin hacer valer vuestra
condicion de catolicos ni de
miembros del Opus Dei, sin serviros
de la Iglesia ni de la Obra: porque
sabéis que no podéis mezclar ni a la
Iglesia de Dios, ni a la Obra, en cosas
contingentes [...].

Los que os encontrais con vocacion
para la politica, trabajad sin miedo y
considerad que, si no lo hacéis,
pecareéis de omision. Trabajad con
seriedad profesional, ateniéndoos a
las exigencias técnicas de esa labor
vuestra: con la mira puesta en el
servicio cristiano a todas las gentes
de vuestro pais, y pensando en la



concordia de todas las naciones |#
171].

El Opus Dei quedaba, pues, al
margen de la politica: Libertad, hijos
mios. No esperéis jamas que la Obra
0s dé consignas temporales |# 172].
Y, no satisfecho con éstas, y otras
muchas advertencias, tomod medidas
practicas. Dispuso, por ejemplo, que
el Opus Dei, como tal, no tuviera
nunca revistas, diarios ni
publicaciones propias, salvo el
Boletin Oficial de la Prelatura
(Romana). Todo para que no
sucediese lo que tantas veces sucede
en los paises y en los partidos
politicos: que veinte audaces se
imponen a toda una multitud |#
173].

* %k ok

El derecho de opcion y actuacion
politica de que debe gozar todo
ciudadano no siempre fue respetado,
como sucedio en la Esparia de



entonces. El régimen de Franco tenia
sus origenes en la guerra civil
espafiola (1936-1939) y estaba
montado sobre un planteamiento
que justificaba un poder autoritario
y personal. Cuando en 1957 Franco
hubo de renovar el gobierno |# 174/,
remodel6 la representacion de las
fuerzas politicas integradas en el
Movimiento Nacional: falangistas,
tradicionalistas carlistas, demacratas
cristianos franquistas, monarquicos
dinasticos e, igual que desde su
primer gobierno, personas que le
merecian confianza por sus
conocimientos profesionales, al
pertenecer a los altos cuerpos de la
Administracion del Estado |# 175].
Objeto del cambio fue el andlisis y el
impulso de las reformas sociales,
politicas, administrativas y
economicas que, segun el parecer de
Franco, la nacién necesitaba. A la
vez, el nuevo gabinete era el reflejo
de las ideas basicas de unidad
nacional, politica y social que



configuraban el pensamiento del Jefe
del Estado y que, a su vez, impedian
el pluralismo politico y social |#
176].

Uno de los objetivos del nuevo
gobierno fue la integracion de la
economia espafiola en el marco del
mundo occidental. Las consultas
realizadas con el Fondo Monetario
Internacional y la OCDE mostraron la
necesidad de un plan de
Estabilizacion y de medidas
liberalizadoras propias de una
economia de mercado. Esa operacion
econdmica estaba pilotada por el
Ministro de Hacienda, Mariano
Navarro Rubio, y el de Comercio,
Alberto Ullastres, y contaba con el
consenso de la mayor parte de los
agentes economicos. El plan de
Estabilizacion se aprobo en julio de
1959. Dos afios después comenzaron
los estudios que condujeron a los
Planes de Desarrollo, con la



consiguiente expansion de la
economia.

La presencia de miembros del Opus
Dei en el Gobierno de Espafia —
Navarro Rubio y Ullastres— suscito
comentarios de diversa indole en los
ambientes politicos y sociales.
Sectores del Movimiento Nacional los
calificaron, en sentido despectivo, de
tecnocratas |# 177|. Con esta palabra
querian designar, de modo criptico,
su pertenencia al Opus Dei, y
descalificarlos politicamente. Ante
todo, es necesario afirmar que si
fueron ministros, se debid a la
voluntad de Franco, que asumia
todos los poderes del Estado. Y
también, por supuesto, a la libre
aceptacion de su nombramiento. Su
pertenencia al Opus Dei no
condiciond su decision en el aspecto
politico, aunque si debia reflejarse en
el rigor profesional y en la
sensibilidad moral al ejercer sus
cargos. Al igual que sus colegas de



gobierno, catolicos ellos también |#
178 |, trataban de tomar sus
decisiones en las materias politicas y
sociales de acuerdo con su
conciencia y eran conscientes de que
su accion politica debia reflejar la fe
que profesaban |#179].

Cuentan varios testigos que, al
enterarse del nombramiento de
Alberto Ullastres como ministro, un
Cardenal se crey6 obligado a felicitar
al Fundador con tan fausto motivo.
Ni tiempo tuvo de proponer sus
placemes. Monsefior Escriva de
Balaguer le atajo con ademan
decisivo: A mi no me va ni me viene
—Ile dijo—; no me importa; me da
igual que sea ministro o barrendero,
lo unico que me interesa es que se
haga santo en su trabajo |# 180]|.

El éxito del Plan de Estabilizacion
configuro las condiciones que hacian
posible los Planes de Desarrollo |#
181|. Alavez, alolargo de 1962,



corrieron rumores de cambios en el
Gobierno, por la necesidad de dar
respuesta a los desafios que surgian
de una sociedad cada vez mas
consciente de sus derechos politicos
y sociales |# 182|. Durante el
desarrollo de la crisis de gobierno |#
183 | le llegaron noticias al Fundador,
de las que se deducian que sectores
de la vida publica espafiola
consideraban a la Obra como un
grupo politico. Ante estos rumores la
Secretaria General del Opus Dei
emitio un comunicado del que son
las siguientes frases: "Los socios del
Opus Dei son libérrimos en su
pensamiento y en su actuacion
politica, lo mismo que cualquier otro
ciudadano catolico. Dentro de la
Asociacion caben, y de hecho hay,
personas de distintas y aun opuestas
ideas politicas, sin que el Opus Dei
tenga nada que ver de ningun modo
en los méritos o deméritos de la
gestion personal de sus socios.
Quede, pues, claro que el Opus Dei



no esta ligado a ninguna persona, a
ningun régimen, ni a ninguna idea
politica" |# 184].

Eran muchas las visitas que recibia el
Fundador, tanto de autoridades
civiles como de autoridades
eclesiasticas. Todos tenian preguntas
que hacerle. ;Por qué no asumia el
Opus Dei una postura politica
definida, para saber a qué atenerse?
¢Por qué no daba a sus hijos
consignas u orientaciones en este
campo? Y el Fundador no se cansaba
de repetir que

la actuacion politica —con la
intensidad que vean oportuna—, la
hacen los miembros del Opus Dei
libérrimamente y, por tanto, con
personal responsabilidad, segun les
dicte su conciencia de ciudadano
cristiano, sin tolerar que impliquen a
nadie en las decisiones que
legitimamente cada uno ha sabido
tomar |# 185].



Recibia presiones de distintas
instancias, instandole a que obligase
a los miembros del Opus Dei a
retirarse del gobierno. Pero no
estaba en sus manos —les decia— el
mermar o coaccionar la libertad de
cualquier hijo suyo. En cuanto al
pronunciarse con autoridad sobre un
régimen politico desde el punto de
vista doctrinal, no le correspondia a
él sino a la Santa Sede o a los Obispos
del pais de que se tratase |# 186].
Mandar a sus hijos retirarse de ese
gobierno, o de cualquier otro no
rechazado por la autoridad
eclesiastica, hubiera significado
traicionar el espiritu del Opus Dei.

En la década de los sesenta, con
ocasion de una fuerte campafia que
se desato en varios paises contra la
Obra, uno de los directores de la
Comision Regional de Espafia
recuerda haberle oido esta frase, de
apariencia tan simple, aunque detras
de ella se esconde un sinfin de



penalidades: hijo mio, me quitarian
muchos problemas si esos hermanos
tuyos no fueran ministros, pero si yo
insinuase eso no respetaria su
libertad y destrozaria la Obra |#
187].

Pasaban los afios y el Fundador, que
residia en Roma desde 1946, vivia
conforme a la norma que se habia
impuesto, de ocultarse y
desaparecer. No asistia a los actos
publicos organizados por las
autoridades civiles, de cualquier pais
que fuese, ni tampoco a las
recepciones de las embajadas en
Roma. Declinaba las invitaciones,
pues se le hacian a titulo de
Presidente General del Opus Dei.
Queria mostrar asi, de manera
patente, que la Obra nada tenia que
ver con gobiernos ni con paises
determinados |# 188].

Con el transcurso del tiempo,
evocando el pasado, dio gracias a sus



hijos porque con su fidelidad y su
carifio —les escribia textualmente en
1966— habéis suavizado mi
necesario destierro voluntario de
mas de veinte afios. Hablo de
destierro, porque lo es; y no pocas
veces he de rechazar la psicosis del
exilado, aunque tenga un gran afecto
por Italia y especialmente por Roma.
Y continuaba:

Necesario he dicho que es este
destierro. Y lo es, por razones
sobrenaturales: lo exigia
positivamente la universalidad de la
Obra —que naci6 catolica y debia
manifestarse, a todos, romana—; y
negativamente también habia la
necesidad urgente de evitar una
implicacion politica —a lo que se
llegaba rapidamente con mi ausencia
—, a la vez que seria mas facil para
todos manifestar claramente la
libertad, de que mis hijos gozan,
obrando cada uno segun le dicte su



recta conciencia, en todas las cosas
temporales |# 189]|.

A un hombre de exuberante vitalidad
interior, con sobrante energia fisica,
siempre dispuesto —por razones
apostolicas— a patear las ciudades y
visitar a sus hijos, le debia costar
mucho la quietud; y mds aun el
encierro. La calificacion con que
bautiza a sus afios de Roma (clausura
monjil) |# 190, o a sus épocas de
trabajo estival en Elorrio o Il Trebbio
(lugares reconditos), nos hacen ver
cuales eran sus sentimientos.

Ni su ausencia de Espafia ni sus
silencios en Roma mantuvieron
tranquilos a ciertos sectores, que se
exasperaban, sin motivo alguno. El
tratamiento injusto que se daba al
Fundador de la Obra, o las calumnias
que le dedicaban algunos peridédicos
no le quitaban la paz, no le
importaban gran cosa. Pero llego un
momento en que los ataques contra



la Obra se volvieron contra la Iglesia;
y el Fundador, por salir en su
defensa, cambio aquella su vieja
tactica de soportar en silencio las
injurias. Esto ocurri6 en los primeros
meses de 1964, cuando se
desencadeno en Holanda una
durisima campaifa contra el Opus
Dei, con repercusiones
internacionales. ¢El motivo? Que la
princesa Irene, una hija de la reina
de Holanda, se habia convertido al
catolicismo; un sacerdote del Opus
Dei habia sido instrumento de Dios
para su conversion.

El Padre, para borrar tristezasy
temores en sus hijos de Holanda, les
escribia repitiéndoles el programa
que tan buen resultado le habia dado
en su vida:

Cuando el Sefior permite que se
desahoguen, con tantas cosas
calumniosas, esos grupos de
fanaticos, es sefial de que vosotros y



yo hemos de saber callar, rezar,
trabajar, sonreir... y esperar. No deis
importancia a esas insensateces:
quered de veras a todas esas almas.
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! |# 191].

De la gravedad y vileza de dicha
campaiia da idea la carta que el 27 de
marzo de 1964 enviaba el Fundador
a Mons. Jan Van Dodewaard, Obispo
de Haarlem, para felicitarle la Pascua
de Resurreccidn:

Continuan llegdndome publicaciones
de esa querida Nacion, en la que se
nos llena de injurias, de falsas
interpretaciones y de calumnias, tan
descomunales que, a pesar de ser
casi un anciano sacerdote, no habia
podido jamas imaginarmelas, ni
siquiera de lejos. Pero no se
preocupe, Excelencia, porque esto
me hace amar aun mdas a Holanda y a
todos los holandeses |# 192].



Alos pocos dias hubo de contestar
por escrito a Carrero Blanco, brazo
derecho de Franco. Se trata de unas
breves palabras:

Me dieron verdadera alegria tus
lineas y renovaron mi psicosis de
desterrado por el servicio de Dios.
Espero que Fl quiera disponer las
cosas, para que pueda alguna vez
estar despacio en Espafia, sin la
preocupacion de que el viaje me hace
faltar a la pobreza, porque pueda
hacer buena labor sacerdotal |#
193].

Carta afectuosa y lacdnica que ayuda
a interpretar rectamente la labor
sacerdotal y la psicosis de desterrado
de quien la firma, el 3 de abril de
1964.

Esta breve carta cierra una época,
porque después del corto periodo de
unas semanas el Fundador dio un
leve, pero importante, giro a su modo
de enfocar sobrenaturalmente las



contradicciones. Un examen
cuidadoso del contenido y estilo de
su correspondencia nos muestra en
qué consiste ese cambio de
comportamiento. Un primer indicio
aparece en la carta a sus hijos de
Inglaterra —del 10 de mayo de 1964
—, en la que hace una serie de
consideraciones de las que él mismo
se sorprende (Perdonadme esa
consideracion innecesaria, que acabo
de hacer. Y en la postdata: jYa veis
que hoy mi pluma esta llena de
consideraciones!). En realidad, al
escribir a sus hijos tiene el
pensamiento en otro asunto,
relacionado con la falta de
comprension de algunos catdlicos
para con sus hermanos en la fe:

A veces, puede sucedernos —cosa
que tristemente se ve, con motivo o
con ocasion del Concilio— que somos
comprensivos y condescendientes
con los que no tienen nuestra fe (y
esto va bien: es nuestro espiritu



desde 1928) y, en cambio, no lo
somos tanto con nuestros hermanos
(y esto no iria bien: hay que evitar
que pueda suceder) |# 194|.

Y mas adelante:

Me voy haciendo viejo. Si queréis,
diré que voy dejando de ser joven.
Quiza sea la razon que me hace
considerar tristes experiencias del
mundo, que no podran remediarse
hasta que se pueda hablar claro,
acabado el Concilio |# 195].

Importante era el asunto cuando en
otra carta de ese mismo dia se
apresura a referir al Consiliario de
Esparfia un suceso reciente, que le
lleva a "hablar claro".

Voy a contarte ahora que se me ha
avivado la devocion, que en mi es
vieja, a Santa Catalina de Siena:
porque supo amar filialmente al
Papa, porque supo servir
sacrificadamente a la Santa Iglesia de



Dios y... porque supo heroicamente
hablar.

Estoy pensando en declararla
internamente Patrona (intercesora)
celestial de nuestros apostolados de
la opinion publica jYa veremos! |#
196].

El caso es que, en su acostumbrado
programa de conducta a la hora de la
contradiccion (callar, rezar, trabajar
y sonreir), sustituyo la
recomendacion del silencio por la
proclamacion de la verdad,
asumiendo la defensa del honor de
Dios, de su Iglesia y del Romano
Pontifice. Y luego la puso
inmediatamente en practica.

Este cambio de comportamiento,
valiente y caritativo a la vez,
responde al propdsito firme del
Fundador de no tolerar infamias
contra Dios y sus servidores. Caso
distinto eran las injurias hechas a él



personalmente, que estaba dispuesto
a seguir aguantando como antes.

La decision de hablar claro se refleja
en la correspondencia de aquellos
dias. En efecto, el 23 de mayo de 1964
escribia a S.A.R. don Francisco Javier
de Borbon-Parma:

Alteza,

He recibido sus afectuosas lineas y,
con mucho gusto, voy a ponerle esta
carta, para decirle que no debe V. A.
darme las gracias porque no he
hecho otra cosa que cumplir con mi
deber de sacerdote, que me hace
servir a todas las almas sin tener
presente ninguna otra consideracion,
y menos si es temporal o politica —
como he dicho de vivavozaV. A.—,
cosa bien lejana de nuestra Obra, que
es solo y exclusivamente espiritual y
apostolica [...].

Siento de veras esos inmerecidos
ataques que, en Holanda, hacen a la



Princesa; a nosotros, contra nosotros
—sin ningun motivo razonable— hay
en ese pais, que yo amo, una
continuada campafia de calumnias
groseras y de insultos inauditos, que
ofrecemos a Dios con alegria por
aquellas buenas almas y por nuestra
santificacion. Omnia in bonum! |#
197].

Pero lo cortés no quita lo valiente. A
la carta acompafiaba una nota,
también para don Francisco Javier de
Borbén-Parma, también con fecha 23
de mayo. Decia asi:

Me llama poderosamente la atencion,
aunque soy muy amigo de la libertad
politica y muy respetuoso con lo que
piensan todos, que en la reunion de
Montejurra no haya habido mas que
unas cuantas pancartas en las que se
insultaba a unos hijos mios que, en
uso de su libertad, piensan
honradamente como les da la gana.
Sobre todo, cuando en Espafia son



tantas las personas que no coinciden
con los carlistas. Renuevo mi
maravilla, y no puedo entender esa
predileccion. Respeto, sin embargo,
la libertad disgustosa de esos sefiores
de Montejurra, y no presento
ninguna queja.

Sin embargo, llegé a mis manos una
hoja que se llama "Boina Roja" —sin
pie de imprenta, pero con contenido
carlista—, n. 89, afio 12, con un
articulo titulado "A los espafioles”, y
firmado por "Unos excombatientes",
en donde se ataca calumniosamente
a la Obra. No lo puedo tolerar: y me
averglienza que personas que
pertenecen a la llamada Comunion
carlista se presten a difamaciones de
este estilo. Espero que, como es de
justicia cristiana, los jefes de la
organizacion evitaran sucesos como
el que lamento. Si estos hechos se
repiten, tendré que tomar mis
determinaciones, ya que no se trata
de una infamia contra mi, que estoy



siempre dispuesto a soportar en
silencio, sino de una infamia contra
Dios Nuestro Sefior y los que,
consagrandole sus vidas, le sirven |#
198].

* %k ok

Inspirado en la audacia de santa
Catalina, y movido por un deber de
conciencia, el Fundador intento
luego explicar claramente a Pablo VI
su apreciacion de la compleja
situacion religiosa y politica de
Espafia, aunque tocaba también
otros puntos. En lugar de presentarlo
como un documento informativo,
prefirio darle la forma de carta. De
este modo podia emplear un estilo
suelto y familiar. El tono resulta
apropiado para la confidencia, y la
carta (fechada en junio de 1964) es
larga. El autor se inclina por hacer
historia contemporanea y habla de
asuntos que afectan a la vida de la
Iglesia. Se trata —confiesa el



Fundador en las primeras lineas— de
abrir una vez mas el corazon al
Santo Padre, de contarle cosas que
nunca antes de ahora he puesto por
escrito, consciente de que con esta
carta sirvo fielmente a la Iglesia de
Dios y al Sumo Pontifice |# 199].

Entre otras muchas cosas, surca
dicha carta, de arriba abajo, la
historia de Espafia desde 1900 hasta
nuestros dias: caida de la Monarquia;
venida de la Republica en 1931, la
guerra civil y, después, la paz.

En esa carta manifestaba su
preocupacion por el futuro de su
pais, por el hecho de que en Espafia
todo dependa de la vida de un
hombre que, de buena fe, también él
estd persuadido de ser providencial |
# 200 |. También hacia referencia a la
renovacion religiosa ocurrida en
Esparia desde 1939. Sin embargo,
junto con esa luz de Iglesia resurgida,
el cuadro religioso espafiol mostraba



zonas de densa oscuridad, con falta
de doctrina, exceso de pietismo,
exageraciones en el culto publico... Y
ahora llega a uno de los puntos
cruciales del escrito:

En la actualidad, dada la edad de
Franco, las circunstancias comienzan
a ser graves, si no se arbitran las
medidas que lleven a una evolucion,
y mejor si es rapida |# 201].

Tenia en la mente que esa evolucion
no afectara negativamente a la fe
religiosa de los esparioles y a la
accion pastoral de la Jerarquia de la
Iglesia. Para ello, la Jerarquia en
Espafia debia preparar la mentalidad
de los catdlicos, para que
intervinieran libremente en las
cuestiones del Estado. Se me podra
preguntar qué he hecho yo en este
sentido, escribi6 el Fundador;y
respondio:

Formar gente que, bien preparada
doctrinalmente, pudiera trabajar



mejor que yo. Me he esforzado en
trabajar, porque sé que el trabajo es
oracion; y en rezar, porque es el
fundamento de toda accion |# 202 |.

El resto de la carta esta
abundantemente sazonada de
anécdotas, y de cada una de ellas se
puede extraer una provechosa
leccién.

Queria el Fundador que también sus
hijos se comprometieran en esta
actitud de defensa de la Iglesia, de su
doctrina y de sus instituciones. De
forma que, llevado del amor a la
verdad, preparé una Carta para los
miembros del Opus Dei fechada el 15
de agosto de 1964. Porque para
cumplir nuestra mision de dar
doctrina, para realizar esa inmensa
catequesis que es la Obra de Dios,
necesitamos ser portadores de la
verdad y hombres llenos de la
caridad de Jesucristo |# 203]|.



Hijas e hijos mios —les escribe—,
conocéis bien la historia de la Iglesia
y sabéis como el Sefior se suele servir
de almas sencillas y fuertes, para
hacer llegar su querer en momentos
de confusion o de modorra de la vida
cristiana. A mi me enamora la
fortaleza de una Santa Catalina, que
dice verdades a las mas altas
personas, con un amor encendido y
una claridad diafana |# 204 |.

Con claridad diafana pone el
Fundador al descubierto las lacras de
la hora actual, que no son otra cosa
que manifestaciones de la humana
miseria. Cuando la Iglesia llama a sus
hijos a renovarse interiormente y
producir abundantes frutos de
santidad, los hombres desvirtuamos
esa llamada con nuestros hechos
personales, nacidos de nuestra
poquedad:

Organiza la humanidad mucho
ruido, y lo que deberia llevar a un



intimo diadlogo de reconciliacion con
Dios, con crecimiento en santidad, lo
desfiguramos los hombres, haciendo
dificil al pobre, al pueblo sencillo, a
los nuevos pastores de Belén,
reconocer prontamente la voz del
Mesias, la imagen del Mesias, en
medio del griterio de nuestras
miserias |# 205].

* %k ok

En noviembre de 1964, con ocasion
de un viaje a Pamplona, en breves
lineas, dirigidas a Franco, deja
constancia de su visita a Espafia. Es
un gesto cortés, pero expresivo, de su
propdsito de mantener, segun la
doctrina paulina, una actitud
respetuosa con las autoridades
politicas:

Excelencia,

al pisar tierra espafiola, con ocasion
de presidir el acto de concesion de
dos doctorados honoris causa a dos



Rectores de la Universidad, en la de
Navarra, cumplo con el grato deber
de presentar a V. E. mi respetuoso
saludo.

No dejo cada dia de rezar por
nuestra amadisima Espafia y por
todos los esparioles, especialmente
por V. E., con los suyos, y por todos
los que tienen el deber de gobernar
nuestra Patria |# 206].

Las relaciones entre Mons. Escriva y
Franco quedaron ancladas en el
necesario respeto entre el Jefe del
Estado y un sacerdote que se
clasificaba entre los subditos en
voluntario destierro. Hasta el punto
de que cuando, dos afios mas tarde,
tiene que visitar de nuevo la
Universidad de Navarra, el Fundador
vuelve a repetir el gesto, utilizando
casi las mismas palabras:

Excelencia: al poner el pie en esta
tierra bendita de Navarra, considero
gustoso mi primer deber enviar a



V.E. un saludo lleno de respeto y
afecto, puesto que no me va a ser
posible ir a Madrid |# 207].

El periodo que media entre carta y
carta, del otofio de 1964 al otofio de
1966, son anos de continuas
campaiias difamatorias contra el
Opus Dei por parte de algunos. Por
eso, sl alguna advertencia tenia que
hacer el Fundador a sus hijos era la
de que no debian mantener cerrada
la boca:

Debéis siempre estar alerta —les
avisaba—: vigilate et orate!, siempre
serenos, con la alegria, la paz y la
valentia del que esta en la rectitud.
No podemos callar, porque esta
Madre nuestra es y serd —aunque
pasen los afios— menor de edad: y
necesita que sus hijos la defiendan
veritatem facientes in caritate: yo he
escrito al Santo Padre tres veces, y
una cuarta hoy, porque es necesario
quitarse el cieno de encima. He de



decir que el Papa tiene mucho
carifio, y lo demuestra |# 208|.

Y una semana mas tarde les repetia
lo dicho:

Ahora es preciso que no os olvidéis
del consejo evangélico: vigilate et
orate! No podemos tolerar mas la
calumnia, ni la insinuacién
venenosa: y, de cada cien casos, los
cien tienen su origen en esa Espafia
mia queridisima. jBasta! |# 209].

A partir de la mencionada carta de
junio de 1964, Mons. Escriva procuro
enviar periodicamente a la
Secretaria de Estado noticias que
pudieran ser de utilidad. La
correspondencia entre el Cardenal
Dell’Acqua y el Fundador es
abundante; y la amistad entre
ambos, fraternal. En todas las cartas
se manifiesta un profundo afecto y
devocion al Romano Pontifice.



Pido excusas a Vuestra Excelencia —
escribe en una ocasion—, si le cuento
estas cosas sin pudor alguno: pero,
ante Dios y ante el Papa, quiero ser
siempre sincero y espontaneo como
un nifio. Al mismo tiempo, querria
poder ofrecer continuamente al
Santo Padre motivos abundantes de
consuelo y alegria.

Recuerdo que, en 1946, el entonces
Sustituto de Su Santidad, Mons.
Montini, tuvo la delicadeza de
decirme una vez que le daba mucho
gusto oirme hablar del Opus Dej,
porque de ordinario no Le llegan
mas que malas noticias de las cosas
que no van bien en este mundo. Por
eso es grande la pena que siento
cuando entre las noticias que le
envio —porque me parece que
pueden ser realmente utiles— las hay
que no son demasiado consoladoras
|#210].



Efectivamente, no todas las noticias
que enviaba al Papa le resultarian
agradables. Tales eran los tiempos
que se vivian. Se habia
comprometido a no guardar silencio
si ello afectaba a la Iglesia o a la
Obra. En varias ocasiones tuvo que
coger la pluma, pues hasta Roma
llegaban las salpicaduras de ciertas
camparfias de prensa, francesa y
espafiola, que desvirtuaban la
naturaleza espiritual del Opus Deiy
negaban su dimension universal |#
211|. Entonces exponia al Papa la
realidad objetiva de los hechos, la
falsedad de las acusaciones y el
origen de los ataques. Como era
natural, estos desagradables sucesos,
aunque no le quitaban la paz
interior, algo le afectaban.
Contemplados desde arriba eran un
cumulo de bajezas, pequefias y
rastreras:

Me dio pena leer aquella mordacidad
obscena, que enviaron



anonimamente desde Espafia. Es
inevitable que el demonio no esté
contento: cuando va bien para los
corderos, no va bien a los lobos.
Queme el papelucho. Estad
tranquilos, porque vuestro trabajo y
el de vuestros hermanos —el Opus
Dei— llega al cielo en olor de
suavidad |# 212].

¢Como hacer frente a la maledicencia
difundida por los enemigos de Dios y
de su Iglesia? El Fundador habia
pensado el modo: conceder
entrevistas a corresponsales de
diversas naciones y periodicos. La
primera de ellas la concedi6 a un
corresponsal de Le Figaro, y aparecio
publicada en mayo de 1966 |# 213].
Su proceder era sencillo: contar
claramente la verdad, repitiendo
incansablemente que en el Opus Dei
todos obran con completa libertad
personal, sin que la diversidad en el
actuar o en el opinar constituya
ningun problema para la Obra,



porque la diversidad que existe y
existira siempre entre los miembros
del Opus Dei es, por el contrario, una
manifestacion de buen espiritu, de
vida limpia, de respeto a la opinion
legitima de cada uno |# 214].

Contemplando ahora los
acontecimientos en su debida
perspectiva no parece sino que la
Obra, por querer de Dios, tenia que
pasar esta prueba. El caso es que, con
motivo de unas elecciones sindicales
en Espafia, aparecieron comentarios
y articulos que defendian una mayor
representatividad sindical. Los
autores de algunos de esos articulos
eran personas del Opus Dei. Lo cual
produjo una violenta reaccion de la
cadena de periodicos del régimen,
llamada Prensa del Movimiento, y el
diario Pueblo, de la Organizacion
Sindical Espafiola. Mons. Escriva
intervino en el asunto, no por el dafio
que esos periddicos podian causar a
su persona ante la opinion publica



sino porque el alboroto estaba
montado sobre calumnias y
representaba, por lo tanto, una
ofensa a Dios |# 215]. Por indicacion
del Fundador, el Consiliario de
Espafia, Florencio Sanchez Bella, se
encargo de visitar a los altos jefes de
la Secretaria General del Movimiento
y de Sindicatos para protestar contra
tan injusta camparia. No habiendo
obtenido ningun resultado, repiti6 de
nuevo la protesta en el mes de
octubre ante el Ministro Secretario
General del Movimiento, también sin
éxito |# 216].

El Fundador fue conociendo los
entresijos de aquella organizada
campafia, y supo de personas que no
digieren lo espiritual y, aunque les
metas en la cabeza y en el corazon el
vino de las bodas de Cana, es inutil,
porque lo convertiran
inmediatamente en vinagre.



El comprador y los vendedores, igual
que aquellos que retrata Cervantes,
picaros al fin todos, son capaces de
apalear a una mujer, que no puede
defenderse, o de lanzar pellas de
miseria contra un sacerdote, que no
debe defenderse: porque esta
obligado a manifestar su
mansedumbre. Es la de esa gente una
manifestacion de cobarde
bellaqueria, que hay que perdonar y
—no faltaba mas— que perdonamos
|#217].

Pero el sacerdote si que sabia
defenderse, y escribié una carta
clara, contundente y muy caritativa,
dirigida a José Solis Ruiz, Ministro
Secretario General del Movimiento:

Roma, 28 de octubre 1966
Muy estimado amigo:

Hasta aqui me llega el rumor de la
campaiia que, contra el Opus Deli,



hace tan injustamente la prensa de la
Falange, dependiente de V. E.

Una vez mas repito que los socios de
la Obra —cada uno de ellos— son
personalmente libérrimos, como si
no pertenecieran al Opus Dei, en
todas las cosas temporales y en las
teoldgicas que no son de fe, que la
Iglesia deja a la libre disputa de los
hombres. Por tanto, no tiene sentido
sacar a relucir la pertenencia de una
determinada persona a la Obra,
cuando se trate de cuestiones
politicas, profesionales, sociales, etc.;
como no seria razonable, hablando
de las actividades publicas de V. E.,
traer a cuento a su mujer o a sus
hijos, a su familia.

Con ese modo de proceder
equivocado se comportan las
publicaciones que reciben
inspiracion de su Ministerio: y asi no
logran mas que ofender a Dios,
confundiendo lo espiritual con lo



terreno, cuando es evidente que los
Directores del Opus Dei nada pueden
hacer para cohibir la legitima y
completa libertad personal de los
socios, que nunca ocultan —de otra
parte— que cada uno de ellos se hace
plenamente responsable de sus
propios actos y, en consecuencia, que
la pluralidad de opiniones entre los
miembros de la Obra es y sera
siempre una manifestacion mas de
su libertad y una prueba mas de su
buen espiritu, que les lleva a respetar
los pareceres de los demas.

Al atacar o defender el pensamiento
o la actuacion publica de otro
ciudadano, tengan la rectitud —que
es de justicia— de no hacer
referencia, desde ningun punto de
vista, al Opus Dei: esta familia
espiritual no interviene ni puede
intervenir nunca en opciones
politicas o terrenas en ningun
campo, porque sus fines son
exclusivamente espirituales.



Espero que habra comprendido mi
sorpresa, tanto ante el anuncio de
esa camparia difamatoria como al
verla realizandose: estoy seguro de
que se dara cuenta del desatino que
cometen y de las responsabilidades
que en conciencia adquieren ante el
juicio de Dios, por el desacierto que
supone denigrar a una instituciéon
que no influye —ni puede influir—
en el uso que, como ciudadanos,
hacen de su libertad personal sin
rehuir la personal responsabilidad,
los miembros que la forman,
repartidos en los cinco continentes.

Le ruego que ponga un final a esa
campaifia contra el Opus Dei, puesto
que el Opus Dei no es responsable de
nada. Si no, pensaré que no me ha
entendido; y quedara claro que V. E.
no es capaz de comprender ni de
respetar la libertad, qua libertate
Christus nos liberavit, la libertad
cristiana de los demas ciudadanos.



Peleen ustedes en buena hora,
aunque yo no soy amigo de las
peleas, pero no mezclen
injustamente en esas luchas lo que
esta por encima de las pasiones
humanas.

Aprovecho esta ocasion para
abrazarle y bendecirle, con los suyos,

in Domino |# 218].

El Fundador era verdaderamente un
"romdantico"”, que luchaba por la
libertad sin meterse en politica |#
219|. Porque si bien la politica es
arte de gobierno, con muchas
posibilidades y muy variada
inspiracion, no hay que olvidar que
es también puerta de acceso al
poder. Para Mons. Escriva, el respeto
a la libertad humana era la mejor
garantia de la unidad interna de la
Obra; mientras que la ambicion de
poder llevaria derechamente a su
desintegracion. Tal es la condicion
comun del hombre: una perenne



tentacion de imponer la propia
voluntad a sus conciudadanos.
Razones en las que, aparte las
sobrenaturales, se apoyaba el
Fundador para afirmar que un Opus
Dei metido en politica es un
fantasma que no ha existido, que no
existe y que nunca podra existir: la
Obra, si sucediera ese caso imposible,
inmediatamente se disolveria |#
220].

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-
romantico/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-ultimo-romantico/

	4. El último romántico

