
opusdei.org

4. El Patronato de
Enfermos

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

01/10/2010

El Patronato de Enfermos, en el que
don Josemaría era capellán primero
—el capellán segundo era don
Norberto Rodríguez García—, estaba
en la calle Santa Engracia, número
13. El edificio fue construido con la
idea de que fuese sede central de la
fundación puesta en marcha por
doña Luz Rodríguez Casanova. En la



memoria de construcción se recogían
los principios en que había de
inspirarse su traza arquitectónica:
«que sea una composición sencilla,
pero bien hecha, sin lujos
decorativos, pero verdadera y
permanente, como debe ser la
caridad, que es la idea principal que
mueve este edificio» |# 58|. El
resultado fue una edificación sólida y
sencilla, en la que la fábrica de
ladrillo se combinaba con
mampostería de piedra y una alegre
y vistosa decoración de azulejos de
Talavera.

La columna que sostenía el Patronato
de Enfermos estaba,
verdaderamente, plantada en la
caridad. De aquel sólido tronco
partían diversas ramas, en cuyos
brazos anidaban multitud de obras
de beneficencia y apostolado: "Obra
de la Preservación de la Fe", "Obra de
la Sagrada Familia", "Comedores de
Caridad", "Sociedad Protectora",



"Roperos de San José", etc |# 59|.
Actividades que el joven capellán
resumía festivamente en un solo
concepto: La obra de Doña Luz son
las catorce obras de misericordia |#
60|.

En el Patronato de Enfermos, como
en un cuartel general, se organizaba
la lucha contra la ignorancia y la
miseria. Desde allí se dirigían
escuelas, comedores, centros
sanitarios, capillas y catequesis
esparcidos por todo Madrid y la
periferia de sus barrios. En la planta
baja de Santa Engracia había un
comedor público y, en el primer piso,
una enfermería con veinte camas y
servicios médicos. Todas las salas y
habitaciones del Patronato daban a
un gran patio interior, al que estaba
adosada una iglesia pública. Por la
mañana temprano solía decir misa
allí el capellán. La celebraba de
modo «pensado y devoto, llegando a
emplear hasta tres cuartos de hora» |



# 61|. (Más tarde trataría don
Josemaría, en atención a los fieles, de
acortar el tiempo a la media hora,
colocando el reloj sobre el altar).

Pedro Rocamora, un estudiante de
Derecho que a veces le ayudaba a
misa, cuenta que, al celebrar, «se
producía en él como una especie de
transfiguración». «No estoy
exagerando, continúa. La liturgia en
él no era un acto formal sino
trascendente. Cada palabra tenía un
sentido profundo y un acento
entrañable. Saboreaba los conceptos.
Entonces muchos de nosotros nos
sabíamos la misa en latín de
memoria. Así podía yo seguir una a
una las voces de la liturgia.
Josemaría parecía desprendido de su
contorno humano y como atado por
lazos invisibles a la divinidad. Este
fenómeno culminaba sobre todo en
el momento del Canon. Algo extraño
pasaba en ese instante, en el que
Josemaría parecía estar como



desprendido de la circunstancia real
en que se hallaba (iglesia,
presbiterio, altar) y asomarse a
misteriosos y remotos horizontes
celestiales» |# 62|.

Al regresar a la sacristía, al aflojarse
la tensión con que habían seguido la
misa, a los acólitos se les saltaban las
lágrimas.

Entre sus monaguillos había un
seminarista, Emilio Caramazana, que
durante las vacaciones de los meses
de agosto de 1927, 1928 y 1929 le
ayudó a misa. Llamaba la atención el
capellán por «la manera tan
exquisita» con que desempeñaba la
liturgia. Se le veía —dice— «muy
concentrado, como ensimismado,
sobre todo en el Canon»; pero a pesar
de encontrarse inmerso en la misa,
«rezaba muy bien, se le entendía en
latín desde el último rincón de la
capilla, que era bastante grande» |#
63|.



La piedad del capellán mantenía
despiertos y atentos a los asistentes.
José María González Barredo, un
joven estudiante que vivía con sus
padres cerca del Patronato, refiere
que al capellán, por su figura juvenil
y por su contagiosa alegría, le
conocían en casa por "el sacerdote
jovencín", ya que no sabían su
nombre |# 64|.

Durante los días laborables acudían a
la capilla los fieles de la vecindad, y
algunos pobres y enfermos que
residían en el Patronato. Pero en los
días de precepto, y finales de
semana, se abarrotaba la iglesia. De
manera que, para dar cabida a todos,
se retiraba la mampara que separaba
el comedor de la capilla, pudiendo
seguirse así la misa desde el
comedor. Las gentes oían con gusto
las homilías, sencillas y bien
preparadas. Don Josemaría, refiere
María Vicenta Reyero, una de las
Damas Apostólicas, «era un



predicador y un catequista serio y
riguroso» |# 65|.

Después de la misa explicaba el
catecismo de la doctrina cristiana y
conversaba con viejos y niños,
«siempre dispuesto a oírlos y a
resolverles sus dudas y dificultades».
El capellán se impuso la costumbre
de pasar por los comedores, para ir
conociendo a la gente, ocupándose
de sus problemas y «de las cosas que
había en el interior de cada uno. Era
un amigo y un santo sacerdote»,
asegura Asunción Muñoz, otra de las
Damas |# 66|.

Los fines de semana tenían lugar en
el Patronato toda suerte de
actividades. Para el capellán, el
preludio de atenciones pastorales
comenzaba a primera hora en el
confesonario. Los sábados venían a
Santa Engracia los pobres enfermos
de los barrios más cercanos, aquellos
cuyas dolencias no les impedían



llegarse hasta el Patronato, donde
recibían cuidados materiales y
espirituales, en el ambulatorio y en
la capilla. Luego, los domingos era el
turno de los niños y niñas de las
escuelas que las Damas Apostólicas
tenían en las distintas barriadas.
Confluían todos en Santa Engracia, y
don Josemaría los iba confesando.
Tan ingente era el número de los que
allí acudían, que una de las
ayudantes de las Damas recuerda
cómo una prima suya, llamada Pilar
Santos, «ante la cantidad de
enfermos que se atendían, de niños
que se confesaban o hacían la
Primera Comunión, decía: — Aquí, en
el Patronato, es todo por toneladas» |
# 67|.

Y no es siquiera ponderada
exageración lo de que todo se hacía
por toneladas. En el año de 1928, por
ejemplo, se atendió a 4.251 enfermos;
se confesaron 3.168 personas; se
administró la extremaunción a 483



moribundos; se celebraron 1.251
matrimonios; y se confirieron 147
bautismos |# 68|. Las estadísticas
hablan por sí solas, siempre que no
se pierda de vista que el preparar
para el casamiento religioso a
personas largos años en situación
irregular, o el conseguir que
decidieran confesarse gentes
apartadas de la Iglesia, requería más
de una visita de persuasión y
cristiano forcejeo, particular no
detallado en los Boletines
estadísticos.

El capellán se fue incorporando,
voluntariamente, a las obras de
misericordia del Patronato. Primero
a las labores de formación doctrinal
que, como la "Obra de la Sagrada
Familia", se tenían en Santa Engracia
|# 69|. Y luego, poco a poco, se vio
metido en las actividades alejadas de
ese centro. Entre éstas había una que
las Damas consideraban como "la
predilecta". Se trataba de la "Obra de



la Preservación de la Fe en España";
«obra difícil, ingrata, de mucho gasto
y, por consiguiente, de gran lucha» |#
70|. Era, efectivamente, un
apostolado de choque, que se
producía en las calles de los barrios
bajos al tener que enfrentarse con
una aparatosa propaganda
anticatólica por el cinturón
proletario de Madrid. De la noche a
la mañana surgían barracones que
servían de escuelas laicas o
protestantes. Las Damas aceptaban el
desafío y levantaban escuelas en esa
misma vecindad, emulando a las
sectas para impedirles que se
hiciesen con el alma tierna de los
niños.

En 1928 las Damas disponían en
Madrid de 58 escuelas, con un total
de 14.000 niños. (Hasta cierto punto,
tales cifras eran consecuencia de la
emulación apostólica ante el
crecimiento de escuelas
anticatólicas). Así también, de



rechazo, a los servicios del capellán
—y sin que formase parte de sus
estrictas obligaciones— vino a
sumarse el encargo de preparar
anualmente a unos 4.000 niños para
la primera Comunión. La catequesis
eucarística consistía en darles
algunas pláticas y charlar con cada
uno de ellos para averiguar su
entendimiento y disposiciones,
después de haberles explicado a
fondo lo concerniente a la recepción
del Sacramento durante tres días |#
71|.

Por supuesto, don Josemaría no
recorría las 58 escuelas, una a una.
Quienes no estaban demasiado lejos
del Patronato iban a Santa Engracia
para la misa, confesiones y
catequesis. Pero repartidas por
Madrid, en barrios extremos, había
otras seis pequeñas iglesias o capillas
que dependían de las Damas
Apostólicas |# 72|. Por desgracia, no
tenían sacerdote fijo. Se buscaba y no



se hallaba otro remedio que la buena
disposición del capellán. «Era muy
bueno —refiere una de las auxiliares
de las religiosas—, estaba siempre
disponible para todo, jamás nos
ponía dificultades» |# 73|. Y no se le
cayó de la memoria a don Josemaría
el tiempo consumido en las
confesiones de aquellos niños
pobres:

Horas y horas por todos los lados,
todos los días, a pie de una parte a
otra, entre pobres vergonzantes y
pobres miserables, que no tenían
nada de nada; entre niños con los
mocos en la boca, sucios, pero niños,
que quiere decir almas agradables a
Dios. ¡Qué indignación siente mi
alma de sacerdote, cuando dicen
ahora que los niños no deben
confesarse mientras son pequeños!
¡No es verdad! Tienen que hacer su
confesión personal, auricular y
secreta, como los demás. ¡Y qué bien,
qué alegría! Fueron muchas horas en



aquella labor, pero siento que no
hayan sido más |# 74|.

* * *

Como su nombre da a entender, el
Patronato de Enfermos era un centro
asistencial de gente pobre, que iban a
Santa Engracia para ser intervenidos
en la clínica o ingresar en la
enfermería. Las Damas y sus
auxiliares correteaban además las
calles de Madrid visitando a
enfermos y moribundos, aliviando de
paso la miseria espiritual de gentes
que carecían de la más elemental
instrucción religiosa.

Para situar en su debida perspectiva
el celo apostólico del joven capellán
del Patronato es preciso sumar a las
ya mencionadas actividades esta otra
labor de las visitas a domicilio. Casos
en los que era imprescindible el
auxilio del sacerdote, porque había
que confesar, casar o preparar a bien
morir, aprisa y corriendo. Y, fuera de



las urgencias, que eran constantes,
don Josemaría tenía fechas fijas para
las visitas de turno. Las vísperas de
los primeros viernes de mes iba a oír
confesiones y al día siguiente llevaba
la Comunión a esos enfermos. El
resto de las semanas hacía un
recorrido eucarístico los jueves, en
un coche prestado a doña Luz
Casanova; los demás días utilizaba el
tranvía o iba a pie |# 75|. Muchos de
los enfermos vivían en lugares
apartados o de difícil localización.
Pero las distancias nunca fueron
problema para don Josemaría, quien,
sin hacerse de rogar, se trasladaba de
uno a otro de los cuatro puntos
cardinales de la capital. Don
Josemaría —refiere Josefina Santos—
«lo mismo llevaba la Comunión a los
enfermos que vivían en Tetuán de las
Victorias, que en los alrededores del
Paseo de Extremadura, que en Magín
Calvo, o en Vallecas, Lavapiés, San
Millán, o por el barrio del Lucero o la
Ribera del Manzanares» |# 76|.



Por lo regular, el capellán no se
tomaba un rato de ocio. Todas sus
horas estaban sobrecargadas de
tareas apremiantes. Antes o después
de las clases en la Academia, se
pasaba a ver algún enfermo.
Asunción Muñoz, la Dama encargada
de las urgencias y casos de difícil
desenredo, describe sus memorias:
«Había, muchas veces, que legalizar
su situación, casarlas, solucionar
problemas sociales y morales
urgentes. Ayudarles en muchos
aspectos. Don Josemaría se ocupaba
de todo, a cualquier hora, con
constancia, con dedicación, sin la
menor prisa, como quien está
cumpliendo su vocación, su sagrado
ministerio de amor.

Así, con don Josemaría, teníamos
asegurada la asistencia en todo
momento. Les administraba los
Sacramentos y no teníamos que
molestar a la Parroquia a horas
intempestivas» |# 77|.



En vista de la buena soltura del
capellán, era natural que le lloviesen
encargos. Los recibía risueño. Los
cumplía «con gusto, con placer,
alegremente, prontamente, sin
oponer nunca dificultades». Y es que
«los enfermos para él eran un tesoro:
los llevaba en el corazón» |# 78|.

En cierta ocasión una de las Damas
Apostólicas se había interesado por
un enfermo. Se trataba de un
moribundo, cuyos antecedentes eran
rabiosamente anticlericales. La
religiosa acudió a don Josemaría;
quizá el capellán pudiera hacer algo,
a pesar de que el enfermo había
entrado ya en coma.

Iba yo hacia la casa de este pobre
hombre —refiere el capellán—, en su
calle (Cardenal Cisneros) recordé
cómo, al darme la nota del enfermo,
protesté, diciendo: es tonto creer que
voy a poder hacer nada. Si está
delirando, ¿va a dar la coincidencia



de encontrarle en condiciones de
confesar? En fin, iré y le absolveré
sub conditione.

Siguiendo su costumbre de rezar algo
a la Virgen María al ir a visitar cada
enfermo, recitó un "acordaos" —nos
cuenta—, pidiendo que el moribundo
pudiera ser absuelto sin condición.
Ya en la casa, los vecinos le avisaron
que nada podía hacer. Poco antes se
había presentado allí un sacerdote de
la parroquia, que se marchó sin
confesarle porque el enfermo no
había recobrado el conocimiento. No
se desanimó el capellán. Llamó por
su nombre al viejo moribundo:

—¡Pepe!

Me respondió en seguida muy
acorde.

—¿Quiere Vd. confesar?

—Sí; me dijo.



Eché a la gente fuera. Se confesó,
ayudándole yo mucho, como es
natural. Y recibió la absolución |#
79|.

«Le queríamos mucho y estábamos a
gusto con él —dice Margarita
Alvarado de don Josemaría—, porque
siempre solucionaba los problemas».
Si surgía un caso comprometido, si
un enfermo en peligro de muerte se
resistía a recibir los sacramentos, se
confiaba el encargo al capellán, con
la certeza de que «se ganaría su
voluntad y le abriría las puertas del
cielo» |# 80|.

Uno de estos casos fue el de un
enfermo gravísimo, del que las
religiosas del Patronato le hablaron
con pena, porque se negaba a recibir
al sacerdote. Don Josemaría anotó lo
sucedido con aquel moribundo,
tozudo pecador:

Llegué a casa del enfermo. Con mi
santa y apostólica desvergüenza,



envié fuera a la mujer y me quedé a
solas con el pobre hombre. "Padre,
esas señoras del Patronato son unas
latosas, impertinentes. Sobre todo
una de ellas"... (lo decía por Pilar,
¡que es canonizable!) Tiene Vd.
razón, le dije. Y callé, para que
siguiera hablando el enfermo. "Me
ha dicho que me confiese..., porque
me muero: ¡me moriré, pero no me
confieso!" Entonces yo: hasta ahora
no le he hablado de confesión, pero,
dígame: ¿por qué no quiere
confesarse? "A los diecisiete años
hice juramento de no confesarme y
lo he cumplido". Así dijo. Y me dijo
también que ni al casarse —tenía
unos cincuenta años el hombre— se
había confesado... Al cuarto de hora
escaso de hablar todo esto, lloraba
confesándose |# 81|.

Entre los centenares de enfermos
que tuvo que atender en sus años de
capellanía en el Patronato, nunca le
faltó al sacerdote, a través de su



ministerio, la eficacia infalible de la
gracia. «No recuerdo un sólo caso —
asegura Asunción Muñoz— en el que
fracasáramos en nuestro intento» |#
82|. Afirmación tan absoluta, tan sin
excepciones, no resulta fácil de creer.
Con todo, el capellán no la mitiga, la
da por buena y valedera, asegurando
que, en sus visitas a los enfermos en
la época del Patronato, por la gracia
de Dios, siempre había conseguido
confesar a todos antes de su muerte |
# 83|.

Normalmente, se proveía al capellán
de una "hoja" con la fecha, nombre y
domicilio de los enfermos. Y, como
puede comprobarse por las hojas que
se han conservado, el sacerdote, que
siempre andaba corto de tiempo,
estudiaba la lista y la reordenaba,
estableciendo un plan de recorrido
eficaz y aprovechado. Esas listas, que
solían componerse de cinco o seis
enfermos, suponían caminatas de
varios kilómetros por lugares



inhóspitos, chapoteando en el barro
en el invierno, con nubes de polvo en
el verano, pisando inmundicias y
montones de basura. Muchos de esos
recorridos comenzaban en el centro
de la capital y se perdían en los
arrabales, entre hileras desiguales de
chabolas, sin orden ni concierto.
Hojas hay en que aparece el
domicilio del enfermo, pero sin el
nombre de éste. Casos hay en que las
señas no son completas. Y otros en
que parece que se ha elaborado
aposta una ruta a salto de caballo por
el ajedrez de las calles madrileñas

Algunas de las listas son increíbles.
La del 17 de marzo de 1928, dedicada
a confesiones de enfermos, recoge 13
nombres. Lo asombroso son las
distancias. Las direcciones van del
centro de Madrid (barrio de
Embajadores) hasta el barrio de
Delicias en el sur, pasando luego por
la Ribera de Curtidores y volviendo a
Francos Rodríguez, ya en el barrio de



Tetuán de las Victorias, al norte de
Madrid. No eran raros los recorridos
de más de 10 kilómetros.

Casos hay, por ejemplo, la hoja del 4-
VII-1928, que no da el nombre del
enfermo nº 6, pero sí dónde habrá
que hallarle: «Zarzal 10, carretera de
Chamartín, poco antes de llegar,
mano derecha, donde hay un
depósito de gasolina». Debió de
costarle dar con las señas, porque el
sacerdote añade de su puño y letra:
Antes hay una pescadería. Es
probable que conservase las hojas
para facilitar ulteriores visitas, por el
carácter de las anotaciones o
tachaduras posteriores de nombres y
direcciones |# 84|.

En fin, el joven capellán, siempre
dispuesto a emprender una caminata
para atender a cualquier enfermo, se
iba a pie o en tranvía hasta las
mismas afueras de la capital, de
manera que con frecuencia cruzaba



de cabo a rabo la población, en busca
de almas lisiadas o moribundas. Con
el ejercicio, las suelas de sus zapatos
se desgastaban muy deprisa. Su gozo,
en cambio, crecía a medida que
aumentaban las cargas pastorales.

A la gracia de Dios, que tenía en
abundancia, unía don Josemaría
mucha mano izquierda. Como
observa María Vicenta Reyero, todo
el mundo quedaba contento, «y los
enfermos que visitábamos a
domicilio pedían que volviese él a
confesarlos y no otro» |# 85|. De
existir complicaciones, siempre les
quedaba a las Damas el recurso del
capellán, como se sugiere en una
hoja del 2-II-1928: «Tiene grandes
líos, desea confesarse, sería
conveniente fuera Don José María» |
# 86|.

A veces le cogían de improvisto, en
plena calle, casos in extremis, no
programados en las listas. Así



sucedió, por ejemplo, un día en que
pasaba cerca del parque del Retiro,
no lejos de la Casa de Fieras. A uno
de los guardianes del zoo, destrozado
a zarpazos y dentelladas por los osos,
le metían precipitadamente en una
Casa de Socorro. Consiguió el
capellán entrar tras el herido, que,
por señas, manifestó querer
confesarse. Allí mismo le absolvió |#
87|.

Los años de su capellanía en el
Patronato de Enfermos fueron de un
trabajo agotador, al borde de su
resistencia física, y al límite de la
resistencia de su estómago, porque
muchas veces lo único que podía dar
a los mendigos que le pedían limosna
por la calle era el bocadillo del
almuerzo |# 88|. Al final de la
jornada, cuando las Damas pasaban
por la capilla, veían al capellán con
la cabeza entre las manos, de rodillas
y apoyado en el altar, haciendo



oración junto al sagrario, durante
horas |# 89|.

Entre las notas del Patronato de
Enfermos que conservó don
Josemaría hay un papel con letra
grande y trazos firmes —escritura
inconfundible del capellán— que
dice: Fac, ut sit! |# 90|. Por aquellos
meses de 1927 y 1928, aquel joven
sacerdote seguía implorando por un
ideal divino que presentía en sus
barruntos sobrenaturales,
entreverados de locuciones, que
anunciaban la proximidad de ese
algo tan deseado |# 91|. Con ansias
apostólicas, ardiendo por dentro,
cantaba entonces a voz en grito:

Cuando yo tenía barruntos de que el
Señor quería algo y no sabía lo que
era, decía gritando, cantando, ¡como
podía!, unas palabras que
seguramente, si no las habéis
pronunciado con la boca, las habéis
paladeado con el corazón: ignem



veni mittere in terram et quid volo
nisi ut accendatur?; he venido a
poner fuego a la tierra, ¿y qué quiero
sino que arda? Y la contestación: ecce
ego quia vocasti me!, aquí estoy,
porque me has llamado |# 92|.

El piso de la calle Fernando el
Católico resonaba con los cantos. Y
Santiago, el hermano pequeño, que
le oía y no quería ser menos, imitaba
la canción, machacando y
destrozando los latines |# 93|.

Esas palabras del Señor, que recoge
San Lucas, llenaron muchas horas de
la meditación del joven sacerdote y
fueron, sin duda, objeto de una
especial tensión de alma, por el tono
con que describe la conmoción
interior que experimentaba. Con el
fuego se expresa en la Sagrada
Escritura el amor ardiente de Dios,
bajado del cielo a la tierra para
inflamar a los hombres. Y de ese
fuego divino estaba incendiado el



corazón sacerdotal de don Josemaría.
Con tal celo, que las palabras se le
escapaban con impaciencia,
entonando un cántico de amor, sin
que pudiera reprimirlas.

Por la urgencia e insistencia en
repetir el grito del Señor, hay que dar
por descontado que todo su ser
vibraba con las palabras y se
identificaba plenamente con el deseo
divino de ofrecer su Amor a todo el
mundo, a todas las gentes. Porque,
como se nos dice en la parábola del
banquete del gran rey, todos los
hombres están invitados a la fiesta.
De la sustancia de ese grito sacó don
Josemaría muchas iniciativas,
inspiradas por el Señor, para llevar a
cabo el deseo apremiante de
incendiar el mundo entero. Con su
celo apostólico veía la redención
como una maravillosa aventura
divina, que se está consumando en la
historia y que exige, por nuestra
parte, una entrega radical: hacernos



uno con Cristo, tener sus mismos
sentimientos para con toda la
humanidad, y acogernos a la Cruz
redentora.

Dichas inspiraciones las tomaba por
escrito don Josemaría en notas
sueltas, y de cada una de ellas sacaba
una sugerencia práctica o una
orientación apostólica, que luego
trasladaba a un cuaderno de
apuntes. Desgraciadamente, cuando
esparcía la vista a su alrededor, no
necesitaba don Josemaría de su
mucha experiencia pastoral para
echar de menos en las almas una
unidad de propósito. Consideraba
con pena cómo las creencias de la
gente cristiana estaban, en la
actuación práctica, como
desvinculadas de los sucesos de su
vida privada, familiar y social.
Tampoco se ofrecía a los fieles, en
ninguna parte, la posibilidad de
desplegar una vida plenamente
cristiana en todas sus



manifestaciones. En cuanto a meter
el fuego de Cristo en la entraña de la
sociedad, eso era todavía tarea en
barbecho. Por desgracia, el proceso
histórico seguía un camino inverso.
Por todas partes se intentaba
desalojar a Dios de la sociedad,
relegándole a los templos o a un
rincón de la conciencia:

El apostolado se concebía como una
acción diferente —distinguida— de
las acciones normales de la vida
corriente: métodos, organizaciones,
propagandas, que se incrustaban en
las obligaciones familiares y
profesionales del cristiano —en
ocasiones, impidiéndole cumplirlas
con perfección— y que constituían
un mundo aparte, sin fundirse ni
entretejerse con el resto de su
existencia |# 94|.

¿Existía acaso un procedimiento para
encaminar las almas a Dios,
aceptando la invitación universal al



Amor? ¿Era posible cristianizar la
sociedad y remover apostólicamente
el mundo? Fluían en su mente las
inspiraciones como flechas lanzadas
en la oscuridad a una diana invisible;
y ese reguero de iluminaciones con
que regalaba el Señor a aquel joven
sacerdote iba dejando en sus notas
sueltas respuesta a muchos de los
problemas planteados. Sabía don
Josemaría que las soluciones que
hallaba a tales interrogantes no
provenían de su entendimiento o
reflexiones, sino que eran de fuente
divina.

Pasmado por las luces que recibía su
alma y los panoramas apostólicos
que se extendían ante su mirada,
respondía prontamente al Señor: —
aquí estoy, porque me has llamado.
Ya lo venía haciendo desde 1918,
pero ahora ese ecce ego quia vocasti
me! tenía especial resonancia. Era
una forma nueva de decir al Señor
que se hallaba a su entera



disposición, que estaba aguardando
ese algo inminente que adivinaba ser
un designio amoroso de Dios para
con toda la humanidad. De algún
modo él, Josemaría, presentía que
iba a tener parte en ello; pero sin
poder imaginar en qué consistía su
participación. Lo contaría más
adelante:

Entreveía una nueva fundación —
aunque yo antes del 2 de octubre de
1928 no sabía qué era—, que
aparentemente no tendría un fin
muy determinado |# 95|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-
de-enfermos/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/

	4. El Patronato de Enfermos

