opusdei.org

4. El Patronato de
Enfermos

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

01/10/2010

El Patronato de Enfermos, en el que
don Josemaria era capellan primero
—el capellan segundo era don
Norberto Rodriguez Garcia—, estaba
en la calle Santa Engracia, namero
13. El edificio fue construido con la
idea de que fuese sede central de la
fundacion puesta en marcha por
dofia Luz Rodriguez Casanova. En la



memoria de construccion se recogian
los principios en que habia de
inspirarse su traza arquitectonica:
«que sea una composicion sencilla,
pero bien hecha, sin lujos
decorativos, pero verdadera y
permanente, como debe ser la
caridad, que es la idea principal que
mueve este edificio» |# 58]. El
resultado fue una edificacion solida y
sencilla, en la que la fabrica de
ladrillo se combinaba con
mamposteria de piedra y una alegre
y vistosa decoracion de azulejos de
Talavera.

La columna que sostenia el Patronato
de Enfermos estaba,
verdaderamente, plantada en la
caridad. De aquel solido tronco
partian diversas ramas, en cuyos
brazos anidaban multitud de obras
de beneficencia y apostolado: "Obra
de la Preservacion de la Fe", "Obra de
la Sagrada Familia", "Comedores de
Caridad", "Sociedad Protectora",



s

"Roperos de San José", etc |# 59].
Actividades que el joven capellan
resumia festivamente en un solo
concepto: La obra de Dofia Luz son
las catorce obras de misericordia |#
60|.

En el Patronato de Enfermos, como
en un cuartel general, se organizaba
la lucha contra la ignorancia y la
miseria. Desde alli se dirigian
escuelas, comedores, centros
sanitarios, capillas y catequesis
esparcidos por todo Madrid y la
periferia de sus barrios. En la planta
baja de Santa Engracia habia un
comedor publico y, en el primer piso,
una enfermeria con veinte camasy
servicios médicos. Todas las salas 'y
habitaciones del Patronato daban a
un gran patio interior, al que estaba
adosada una iglesia publica. Por la
mafana temprano solia decir misa
alli el capelldn. La celebraba de
modo «pensado y devoto, llegando a
emplear hasta tres cuartos de hora» |



#61|. (Mas tarde trataria don
Josemaria, en atencion a los fieles, de
acortar el tiempo a la media hora,
colocando el reloj sobre el altar).

Pedro Rocamora, un estudiante de
Derecho que a veces le ayudaba a
misa, cuenta que, al celebrar, «se
producia en él como una especie de
transfiguracion». «No estoy
exagerando, continua. La liturgia en
él no era un acto formal sino
trascendente. Cada palabra tenia un
sentido profundo y un acento
entrafiable. Saboreaba los conceptos.
Entonces muchos de nosotros nos
sabiamos la misa en latin de
memoria. Asi podia yo seguir una a
una las voces de la liturgia.
Josemaria parecia desprendido de su
contorno humano y como atado por
lazos invisibles a la divinidad. Este
fenémeno culminaba sobre todo en
el momento del Canon. Algo extrafio
pasaba en ese instante, en el que
Josemaria parecia estar como



desprendido de la circunstancia real
en que se hallaba (iglesia,
presbiterio, altar) y asomarse a
misteriosos y remotos horizontes
celestiales» |# 62].

Al regresar a la sacristia, al aflojarse
la tension con que habian seguido la
misa, a los acdlitos se les saltaban las
lagrimas.

Entre sus monaguillos habia un
seminarista, Emilio Caramazana, que
durante las vacaciones de los meses
de agosto de 1927, 1928 y 1929 le
ayudo a misa. Llamaba la atencion el
capellan por «la manera tan
exquisita» con que desempefiaba la
liturgia. Se le veia —dice— «muy
concentrado, como ensimismado,
sobre todo en el Canon»; pero a pesar
de encontrarse inmerso en la misa,
«rezaba muy bien, se le entendia en
latin desde el ultimo rincon de la
capilla, que era bastante grande» |#
63].



La piedad del capelldn mantenia
despiertos y atentos a los asistentes.
José Maria Gonzalez Barredo, un
joven estudiante que vivia con sus
padres cerca del Patronato, refiere
que al capellan, por su figura juvenil
y por su contagiosa alegria, le
conocian en casa por "el sacerdote
jovencin", ya que no sabian su
nombre |# 64].

Durante los dias laborables acudian a
la capilla los fieles de la vecindad, y
algunos pobres y enfermos que
residian en el Patronato. Pero en los
dias de precepto, y finales de
semana, se abarrotaba la iglesia. De
manera que, para dar cabida a todos,
se retiraba la mampara que separaba
el comedor de la capilla, pudiendo
seguirse asi la misa desde el
comedor. Las gentes oian con gusto
las homilias, sencillas y bien
preparadas. Don Josemaria, refiere
Maria Vicenta Reyero, una de las
Damas Apostolicas, «era un



predicador y un catequista serioy
riguroso» |#65].

Después de la misa explicaba el
catecismo de la doctrina cristiana y
conversaba con viejos y nifos,
«siempre dispuesto a oirlos y a
resolverles sus dudas y dificultades».
El capellan se impuso la costumbre
de pasar por los comedores, para ir
conociendo a la gente, ocupandose
de sus problemas y «de las cosas que
habia en el interior de cada uno. Era
un amigo y un santo sacerdote»,
asegura Asuncion Mufioz, otra de las
Damas |# 66].

Los fines de semana tenian lugar en
el Patronato toda suerte de
actividades. Para el capellan, el
preludio de atenciones pastorales
comenzaba a primera hora en el
confesonario. Los sdbados venian a
Santa Engracia los pobres enfermos
de los barrios mas cercanos, aquellos
cuyas dolencias no les impedian



llegarse hasta el Patronato, donde
recibian cuidados materiales y
espirituales, en el ambulatorio y en
la capilla. Luego, los domingos era el
turno de los nifios y nifias de las
escuelas que las Damas Apostolicas
tenian en las distintas barriadas.
Confluian todos en Santa Engracia, y
don Josemaria los iba confesando.
Tan ingente era el numero de los que
alli acudian, que una de las
ayudantes de las Damas recuerda
como una prima suya, llamada Pilar
Santos, «ante la cantidad de
enfermos que se atendian, de nifios
que se confesaban o hacian la
Primera Comunion, decia: — Aqui, en
el Patronato, es todo por toneladas» |
#67].

Y no es siquiera ponderada
exageracion lo de que todo se hacia
por toneladas. En el afio de 1928, por
ejemplo, se atendio a 4.251 enfermos;
se confesaron 3.168 personas; se
administro la extremauncion a 483



moribundos; se celebraron 1.251
matrimonios; y se confirieron 147
bautismos |# 68|. Las estadisticas
hablan por si solas, siempre que no
se pierda de vista que el preparar
para el casamiento religioso a
personas largos afios en situacion
irregular, o el conseguir que
decidieran confesarse gentes
apartadas de la Iglesia, requeria mas
de una visita de persuasion y
cristiano forcejeo, particular no
detallado en los Boletines
estadisticos.

El capellan se fue incorporando,
voluntariamente, a las obras de
misericordia del Patronato. Primero
a las labores de formacion doctrinal
que, como la "Obra de la Sagrada
Familia", se tenian en Santa Engracia
|#69|.Y luego, poco a poco, se vio
metido en las actividades alejadas de
ese centro. Entre éstas habia una que
las Damas consideraban como "la
predilecta”. Se trataba de la "Obra de



la Preservacion de la Fe en Espana”;
«obra dificil, ingrata, de mucho gasto
y, por consiguiente, de gran lucha» |#
70]|. Era, efectivamente, un
apostolado de choque, que se
producia en las calles de los barrios
bajos al tener que enfrentarse con
una aparatosa propaganda
anticatolica por el cinturén
proletario de Madrid. De la noche a
la mafiana surgian barracones que
servian de escuelas laicas o
protestantes. Las Damas aceptaban el
desafio y levantaban escuelas en esa
misma vecindad, emulando a las
sectas para impedirles que se
hiciesen con el alma tierna de los
nifnos.

En 1928 las Damas disponian en
Madrid de 58 escuelas, con un total
de 14.000 nifios. (Hasta cierto punto,
tales cifras eran consecuencia de la
emulacion apostolica ante el
crecimiento de escuelas
anticatolicas). Asi también, de



rechazo, a los servicios del capellan
—y sin que formase parte de sus
estrictas obligaciones— vino a
sumarse el encargo de preparar
anualmente a unos 4.000 nifios para
la primera Comunion. La catequesis
eucaristica consistia en darles
algunas platicas y charlar con cada
uno de ellos para averiguar su
entendimiento y disposiciones,
después de haberles explicado a
fondo lo concerniente a la recepcion
del Sacramento durante tres dias |#
71].

Por supuesto, don Josemaria no
recorria las 58 escuelas, una a una.
Quienes no estaban demasiado lejos
del Patronato iban a Santa Engracia
para la misa, confesiones y
catequesis. Pero repartidas por
Madrid, en barrios extremos, habia
otras seis pequerias iglesias o capillas
que dependian de las Damas
Apostolicas |# 72|. Por desgracia, no
tenian sacerdote fijo. Se buscaba y no



se hallaba otro remedio que la buena
disposicion del capellan. «Era muy
bueno —refiere una de las auxiliares
de las religiosas—, estaba siempre
disponible para todo, jamas nos
ponia dificultades» |# 73|.Y no se le
cayo de la memoria a don Josemaria
el tiempo consumido en las
confesiones de aquellos nifios
pobres:

Horas y horas por todos los lados,
todos los dias, a pie de una parte a
otra, entre pobres vergonzantes y
pobres miserables, que no tenian
nada de nada; entre ninos con los
mocos en la boca, sucios, pero nifnos,
que quiere decir almas agradables a
Dios. jQué indignacion siente mi
alma de sacerdote, cuando dicen
ahora que los nifios no deben
confesarse mientras son pequefios!
iNo es verdad! Tienen que hacer su
confesion personal, auricular y
secreta, como los demas. jY qué bien,
qué alegria! Fueron muchas horas en



aquella labor, pero siento que no
hayan sido mas |# 74].

kK 3k

Como su nombre da a entender, el
Patronato de Enfermos era un centro
asistencial de gente pobre, que iban a
Santa Engracia para ser intervenidos
en la clinica o ingresar en la
enfermeria. Las Damas y sus
auxiliares correteaban ademas las
calles de Madrid visitando a
enfermos y moribundos, aliviando de
paso la miseria espiritual de gentes
que carecian de la mas elemental
instruccion religiosa.

Para situar en su debida perspectiva
el celo apostolico del joven capellan
del Patronato es preciso sumar a las
ya mencionadas actividades esta otra
labor de las visitas a domicilio. Casos
en los que era imprescindible el
auxilio del sacerdote, porque habia
que confesar, casar o preparar a bien
morir, aprisa y corriendo. Y, fuera de



las urgencias, que eran constantes,
don Josemaria tenia fechas fijas para
las visitas de turno. Las visperas de
los primeros viernes de mes iba a oir
confesiones y al dia siguiente llevaba
la Comunion a esos enfermos. El
resto de las semanas hacia un
recorrido eucaristico los jueves, en
un coche prestado a dofia Luz
Casanova, los demas dias utilizaba el
tranvia o iba a pie |# 75|. Muchos de
los enfermos vivian en lugares
apartados o de dificil localizacidn.
Pero las distancias nunca fueron
problema para don Josemaria, quien,
sin hacerse de rogar, se trasladaba de
uno a otro de los cuatro puntos
cardinales de la capital. Don
Josemaria —refiere Josefina Santos—
«]lo mismo llevaba la Comunion a los
enfermos que vivian en Tetudn de las
Victorias, que en los alrededores del
Paseo de Extremadura, que en Magin
Calvo, o en Vallecas, Lavapiés, San
Millan, o por el barrio del Lucero o la
Ribera del Manzanares» |# 76].



Por lo regular, el capellan no se
tomaba un rato de ocio. Todas sus
horas estaban sobrecargadas de
tareas apremiantes. Antes o después
de las clases en la Academia, se
pasaba a ver algun enfermo.
Asuncion Muiioz, la Dama encargada
de las urgencias y casos de dificil
desenredo, describe sus memorias:
«Habia, muchas veces, que legalizar
su situacion, casarlas, solucionar
problemas sociales y morales
urgentes. Ayudarles en muchos
aspectos. Don Josemaria se ocupaba
de todo, a cualquier hora, con
constancia, con dedicacion, sin la
menor prisa, como quien esta
cumpliendo su vocacion, su sagrado
ministerio de amor.

Asi, con don Josemaria, teniamos
asegurada la asistencia en todo
momento. Les administraba los
Sacramentos y no teniamos que
molestar a la Parroquia a horas
intempestivas» |# 77].



En vista de la buena soltura del
capellan, era natural que le lloviesen
encargos. Los recibia risuerio. Los
cumplia «con gusto, con placer,
alegremente, prontamente, sin
oponer nunca dificultades». Y es que
«Jos enfermos para él eran un tesoro:
los llevaba en el corazon» |# 78].

En cierta ocasion una de las Damas
Apostolicas se habia interesado por
un enfermo. Se trataba de un
moribundo, cuyos antecedentes eran
rabiosamente anticlericales. La
religiosa acudio a don Josemaria;
quiza el capellan pudiera hacer algo,
a pesar de que el enfermo habia
entrado ya en coma.

Iba yo hacia la casa de este pobre
hombre —refiere el capellan—, en su
calle (Cardenal Cisneros) recordé
como, al darme la nota del enfermo,
protesté, diciendo: es tonto creer que
voy a poder hacer nada. Si esta
delirando, ¢va a dar la coincidencia



de encontrarle en condiciones de
confesar? En fin, iré y le absolveré
sub conditione.

Siguiendo su costumbre de rezar algo
a la Virgen Maria al ir a visitar cada
enfermo, recité un "acordaos" —nos
cuenta—, pidiendo que el moribundo
pudiera ser absuelto sin condicion.
Ya en la casa, los vecinos le avisaron
que nada podia hacer. Poco antes se
habia presentado alli un sacerdote de
la parroquia, que se marcho sin
confesarle porque el enfermo no
habia recobrado el conocimiento. No
se desanimo el capelldan. Llamo por
su nombre al viejo moribundo:

—iPepe!

Me respondi6 en seguida muy
acorde.

—¢Quiere Vd. confesar?

—Si; me dijo.



Eché a la gente fuera. Se confeso,
ayudandole yo mucho, como es
natural. Y recibi6 la absolucion |#
79].

«Le queriamos mucho y estdbamos a
gusto con él —dice Margarita
Alvarado de don Josemaria—, porque
siempre solucionaba los problemas».
Si surgia un caso comprometido, si
un enfermo en peligro de muerte se
resistia a recibir los sacramentos, se
confiaba el encargo al capellan, con
la certeza de que «se ganaria su
voluntad y le abriria las puertas del
cielo» |#80]|.

Uno de estos casos fue el de un
enfermo gravisimo, del que las
religiosas del Patronato le hablaron
con pena, porque se negaba a recibir
al sacerdote. Don Josemaria anoto lo
sucedido con aquel moribundo,
tozudo pecador:

Llegué a casa del enfermo. Con mi
santa y apostolica desvergienza,



envié fuera a la mujer y me quedé a
solas con el pobre hombre. "Padre,
esas sefioras del Patronato son unas
latosas, impertinentes. Sobre todo
una de ellas"... (lo decia por Pilar,
ique es canonizable!) Tiene Vd.
razon, le dije. Y callé, para que
siguiera hablando el enfermo. "Me
ha dicho que me confiese..., porque
me muero: jme moriré, pero no me
confieso!" Entonces yo: hasta ahora
no le he hablado de confesion, pero,
digame: ¢por qué no quiere
confesarse? "A los diecisiete afios
hice juramento de no confesarmey
lo he cumplido”. Asi dijo. Y me dijo
también que ni al casarse —tenia
unos cincuenta afnos el hombre— se
habia confesado... Al cuarto de hora
escaso de hablar todo esto, lloraba
confesandose |# 81].

Entre los centenares de enfermos
que tuvo que atender en sus afios de
capellania en el Patronato, nunca le
falt6 al sacerdote, a través de su



ministerio, la eficacia infalible de la
gracia. «No recuerdo un solo caso —
asegura Asuncion Mufioz— en el que
fracasaramos en nuestro intento» |#
82|. Afirmacidn tan absoluta, tan sin
excepciones, no resulta facil de creer.
Con todo, el capelldn no la mitiga, la
da por buena y valedera, asegurando
que, en sus visitas a los enfermos en
la época del Patronato, por la gracia
de Dios, siempre habia conseguido
confesar a todos antes de su muerte |
#83].

Normalmente, se proveia al capellan
de una "hoja" con la fecha, nombre y
domicilio de los enfermos. Y, como
puede comprobarse por las hojas que
se han conservado, el sacerdote, que
siempre andaba corto de tiempo,
estudiaba la lista y la reordenaba,
estableciendo un plan de recorrido
eficaz y aprovechado. Esas listas, que
solian componerse de cinco o seis
enfermos, suponian caminatas de
varios kildmetros por lugares



inhadspitos, chapoteando en el barro
en el invierno, con nubes de polvo en
el verano, pisando inmundicias y
montones de basura. Muchos de esos
recorridos comenzaban en el centro
de la capital y se perdian en los
arrabales, entre hileras desiguales de
chabolas, sin orden ni concierto.
Hojas hay en que aparece el
domicilio del enfermo, pero sin el
nombre de éste. Casos hay en que las
sefias no son completas. Y otros en
que parece que se ha elaborado
aposta una ruta a salto de caballo por
el ajedrez de las calles madrilefias

Algunas de las listas son increibles.
La del 17 de marzo de 1928, dedicada
a confesiones de enfermos, recoge 13
nombres. Lo asombroso son las
distancias. Las direcciones van del
centro de Madrid (barrio de
Embajadores) hasta el barrio de
Delicias en el sur, pasando luego por
la Ribera de Curtidores y volviendo a
Francos Rodriguez, ya en el barrio de



Tetuan de las Victorias, al norte de
Madrid. No eran raros los recorridos
de mas de 10 kilémetros.

Casos hay, por ejemplo, la hoja del 4-
VII-1928, que no da el nombre del
enfermo n° 6, pero si donde habra
que hallarle: «Zarzal 10, carretera de
Chamartin, poco antes de llegar,
mano derecha, donde hay un
depdsito de gasolina». Debio de
costarle dar con las sefias, porque el
sacerdote afiade de su puifio y letra:
Antes hay una pescaderia. Es
probable que conservase las hojas
para facilitar ulteriores visitas, por el
caracter de las anotaciones o
tachaduras posteriores de nombres y
direcciones |# 84|.

En fin, el joven capellan, siempre
dispuesto a emprender una caminata
para atender a cualquier enfermo, se
iba a pie o en tranvia hasta las
mismas afueras de la capital, de
manera que con frecuencia cruzaba



de cabo a rabo la poblacion, en busca
de almas lisiadas o moribundas. Con
el ejercicio, las suelas de sus zapatos
se desgastaban muy deprisa. Su gozo,
en cambio, crecia a medida que
aumentaban las cargas pastorales.

A la gracia de Dios, que tenia en
abundancia, unia don Josemaria
mucha mano izquierda. Como
observa Maria Vicenta Reyero, todo
el mundo quedaba contento, «y los
enfermos que visitdbamos a
domicilio pedian que volviese él a
confesarlos y no otro» |# 85|. De
existir complicaciones, siempre les
quedaba a las Damas el recurso del
capellan, como se sugiere en una
hoja del 2-1I-1928: «Tiene grandes
lios, desea confesarse, seria
conveniente fuera Don José Maria» |
#86]|.

A veces le cogian de improvisto, en
plena calle, casos in extremis, no
programados en las listas. Asi



sucedio, por ejemplo, un dia en que
pasaba cerca del parque del Retiro,
no lejos de la Casa de Fieras. A uno
de los guardianes del zoo, destrozado
a zarpazos y dentelladas por los osos,
le metian precipitadamente en una
Casa de Socorro. Consiguio el
capellan entrar tras el herido, que,
por sefias, manifesto querer
confesarse. Alli mismo le absolvio |#
87].

Los afios de su capellania en el
Patronato de Enfermos fueron de un
trabajo agotador, al borde de su
resistencia fisica, y al limite de la
resistencia de su estbmago, porque
muchas veces lo unico que podia dar
a los mendigos que le pedian limosna
por la calle era el bocadillo del
almuerzo |# 88|. Al final de la
jornada, cuando las Damas pasaban
por la capilla, veian al capellan con
la cabeza entre las manos, de rodillas
y apoyado en el altar, haciendo



oracion junto al sagrario, durante
horas |# 89].

Entre las notas del Patronato de
Enfermos que conservé don
Josemaria hay un papel con letra
grande y trazos firmes —escritura
inconfundible del capellan— que
dice: Fac, ut sit! |# 90|. Por aquellos
meses de 1927 y 1928, aquel joven
sacerdote seguia implorando por un
ideal divino que presentia en sus
barruntos sobrenaturales,
entreverados de locuciones, que
anunciaban la proximidad de ese
algo tan deseado |#91|. Con ansias
apostolicas, ardiendo por dentro,
cantaba entonces a voz en grito:

Cuando yo tenia barruntos de que el
Sefior queria algo y no sabia lo que
era, decia gritando, cantando, jcomo
podial, unas palabras que
seguramente, si no las habéis
pronunciado con la boca, las habéis
paladeado con el corazon: ignem



veni mittere in terram et quid volo
nisi ut accendatur?; he venido a
poner fuego a la tierra, ¢y qué quiero
sino que arda? Y la contestacion: ecce
ego (quia vocasti me!, aqui estoy,
porque me has llamado |#92|.

El piso de la calle Fernando el
Catdlico resonaba con los cantos. Y
Santiago, el hermano pequerio, que
le oia y no queria ser menos, imitaba
la cancion, machacando y
destrozando los latines |# 93].

Esas palabras del Sefior, que recoge
San Lucas, llenaron muchas horas de
la meditacion del joven sacerdote y
fueron, sin duda, objeto de una
especial tension de alma, por el tono
con que describe la conmocion
interior que experimentaba. Con el
fuego se expresa en la Sagrada
Escritura el amor ardiente de Dios,
bajado del cielo a la tierra para
inflamar a los hombres. Y de ese
fuego divino estaba incendiado el



corazon sacerdotal de don Josemaria.
Con tal celo, que las palabras se le
escapaban con impaciencia,
entonando un cantico de amor, sin
que pudiera reprimirlas.

Por la urgencia e insistencia en
repetir el grito del Sefior, hay que dar
por descontado que todo su ser
vibraba con las palabras y se
identificaba plenamente con el deseo
divino de ofrecer su Amor a todo el
mundo, a todas las gentes. Porque,
como se nos dice en la pardbola del
banquete del gran rey, todos los
hombres estan invitados a la fiesta.
De la sustancia de ese grito sacé don
Josemaria muchas iniciativas,
inspiradas por el Sefior, para llevar a
cabo el deseo apremiante de
incendiar el mundo entero. Con su
celo apostolico veia la redencion
como una maravillosa aventura
divina, que se esta consumando en la
historia y que exige, por nuestra
parte, una entrega radical: hacernos



uno con Cristo, tener sus mismos
sentimientos para con toda la
humanidad, y acogernos a la Cruz
redentora.

Dichas inspiraciones las tomaba por
escrito don Josemaria en notas
sueltas, y de cada una de ellas sacaba
una sugerencia practica o una
orientacion apostolica, que luego
trasladaba a un cuaderno de
apuntes. Desgraciadamente, cuando
esparcia la vista a su alrededor, no
necesitaba don Josemaria de su
mucha experiencia pastoral para
echar de menos en las almas una
unidad de proposito. Consideraba
con pena como las creencias de la
gente cristiana estaban, en la
actuacion practica, como
desvinculadas de los sucesos de su
vida privada, familiar y social.
Tampoco se ofrecia a los fieles, en
ninguna parte, la posibilidad de
desplegar una vida plenamente
cristiana en todas sus



manifestaciones. En cuanto a meter
el fuego de Cristo en la entrafia de la
sociedad, eso era todavia tarea en
barbecho. Por desgracia, el proceso
historico seguia un camino inverso.
Por todas partes se intentaba
desalojar a Dios de la sociedad,
relegandole a los templos 0 a un
rincon de la conciencia:

El apostolado se concebia como una
accion diferente —distinguida— de
las acciones normales de la vida
corriente: métodos, organizaciones,
propagandas, que se incrustaban en
las obligaciones familiares y
profesionales del cristiano —en
ocasiones, impidiéndole cumplirlas
con perfeccion— y que constituian
un mundo aparte, sin fundirse ni
entretejerse con el resto de su
existencia |# 94].

¢Existia acaso un procedimiento para
encaminar las almas a Dios,
aceptando la invitacion universal al



Amor? ¢Era posible cristianizar la
sociedad y remover apostolicamente
el mundo? Fluian en su mente las
inspiraciones como flechas lanzadas
en la oscuridad a una diana invisible;
y ese reguero de iluminaciones con
que regalaba el Sefior a aquel joven
sacerdote iba dejando en sus notas
sueltas respuesta a muchos de los
problemas planteados. Sabia don
Josemaria que las soluciones que
hallaba a tales interrogantes no
provenian de su entendimiento o
reflexiones, sino que eran de fuente
divina.

Pasmado por las luces que recibia su
alma y los panoramas apostdlicos
que se extendian ante su mirada,
respondia prontamente al Sefior: —
aqui estoy, porque me has llamado.
Ya lo venia haciendo desde 1918,
pero ahora ese ecce ego quia vocasti
me! tenia especial resonancia. Era
una forma nueva de decir al Sefior
que se hallaba a su entera



disposicion, que estaba aguardando
ese algo inminente que adivinaba ser
un designio amoroso de Dios para
con toda la humanidad. De algun
modo él, Josemaria, presentia que
iba a tener parte en ello; pero sin
poder imaginar en qué consistia su
participacion. Lo contaria mas
adelante:

Entreveia una nueva fundacion —
aunque yo antes del 2 de octubre de
1928 no sabia qué era—, que
aparentemente no tendria un fin
muy determinado |# 95].

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-
de-enfermos/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/
https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/

	4. El Patronato de Enfermos

