
opusdei.org

4. Comprensivo y
exigente

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

21/12/2011

Jesús Urteaga cuenta una anécdota
menuda de Mons. Escrivá de
Balaguer, sucedida en Roma hacia
1957. Por aquella época, fumaba
demasiado. Y el Fundador del Opus
Dei se lo advirtió un día: -Jesús,
fumas mucho. A la vez, como el que
no quiere la cosa, le pasó un paquete



de tabaco, de la marca que más
gustaba a Jesús. El protagonista lo
recuerda como una manifestación
del cariñoso desvelo de un Padre
para sus hijos, que no deja de
corregirlos. Por mi parte, he utilizado
esta escena para significar cómo
quería que se sirviera a Dios con
libertad. Es un ejemplo sencillo de la 
unidad que resalta en tantos actos de
su vida, con el riesgo de romperla al
distinguir facetas... inseparables.
Podemos verlo ahora en la
conjunción de comprensión e
intransigencia, cariño y
reciedumbre, caridad y fortaleza,
que comenzó también a forjarse en
el hogar familiar.

Mons. Escrivá de Balaguer sólo
recordaba un castigo, cuando era
muy pequeño, por haber puesto
dificultades para sentarse en una
silla alta en el comedor, llevado por
caprichos de niño. Su padre, quizá
cansado por la actitud del hijo, le dio



un pequeño azote, y le sentó en la
silla. Fuera de esta ocasión, sus
padres no le dieron ni un cachete. Y
aconsejó luego este modo de
proceder a los matrimonios
cristianos: tratar a sus hijos con
energía, pero sin violencia, porque se
gana más con esa comprensión que
poniéndoles obstáculos o tratándoles
con dureza.

Aprendió muy pronto a pasar por
encima de los errores de los demás,
siempre que no supusieran una
ofensa al Señor. Quería evitar que se
sintiera la amargura de la
indiferencia. Y nos insistía en el
deber de amar a las personas tal y
como son, con sus limitaciones.
Estaba convencido de que la gente le
apreciaba a pesar de sus defectos.
Refiriéndose a sí mismo, empleaba
un dicho de España: yo tengo más
faltas que las de un juego de
pelota.



Desde el inicio de su sacerdocio,
meditó las palabras del Apóstol: 
caritas omnia suffert, caritas omnia
sustinet... ["la caridad lo excusa todo,
sobrelleva todo": cfr. 1 Corintios,
13,7] Al comentarlas, precisaba que
el amor de Dios da la fortaleza
necesaria para llevar las posibles
cargas: amad, sufrid amando;
vivificad, enreciad vuestra entrega
con la caridad; amad siempre, y
con esto vendrá la eficacia de Dios.

Su acusada personalidad, con una
inteligencia clara, le llevaba a
decisiones rápidas y bien
maduradas. Esto no era obstáculo
para que, en las cuestiones
corrientes, cediera con prontitud a
los puntos de vista o a los planes de
los demás. Con mucha paz,
terminaba con un como quieras.

Nos aconsejaba respetar las
opiniones, aunque a veces suponga
ceder en legítimos derechos



personales. Por caridad, expresaba, 
debéis actuar con prudencia
sobrenatural. Y nos ponía ejemplos: 
yo estoy en una habitación, y me
gusta tener la ventana abierta;
llega otro que prefiere estar con la
ventana cerrada, y la cierra: ¿por
qué debo imponerle yo mi
preferencia? Con esta cesión de mi
parte, yo no renuncio al derecho
de abrir la ventana en cualquier
momento, pero hago la vida
agradable al prójimo, y evito roces,
incomprensiones o motivos que
puedan servir de excusa a los
demás para aflojar en el
cumplimiento de sus obligaciones.
Señalaba que, en los asuntos dejados
a la libre disputa de los hombres,
pueden darse visiones muy distintas
e igualmente razonables: un objeto
cóncavo, para quien lo ve desde otro
ángulo, es convexo, y cuando
afirman que es cóncavo o convexo,
los dos tienen razón. Por eso, nos
insistía en que supiésemos admitir, e



incluso amar, las opiniones de los
otros, aunque no coincidieran con las
nuestras, siempre que no se tratase
de una ofensa al Señor o un
inconveniente serio para la labor
apostólica o la propia lucha
espiritual.

La caridad exige corregir cuando es
necesario, pero Mons. Escrivá de
Balaguer eludía la crítica, en el
sentido peyorativo de este término.

La comprensión que vivía con las
personas le llevaba a no tolerar la
más mínima murmuración y a cortar
cualquier frase que pudiese sonar a
censura de los demás. De una parte,
porque no enjuiciaba nunca la
actitud de nadie, si no contaba con
un conocimiento completo, y, menos
aún, si no le competía juzgar. Y de
otra, porque siempre practicó la
corrección fraterna, a todos los
niveles -con los de encima, con los



iguales y con los inferiores-, de modo
respetuoso y claro.

Cortaba tajantemente cuando se
deslizaban comentarios negativos
sobre otras personas. Me sorprendía
su firmeza y caridad, aunque se
tratase de alguien relevante en la
vida eclesiástica o civil. Además de
no tolerar esas críticas, preguntaba
siempre a quienes jugaban con la
fama de los demás: ¿no se lo ha
dicho, directamente y con nobleza,
al interesado? Era santamente
intransigente en estas ocasiones,
porque se consideraba en la
obligación de ayudar al equivocado,
evitando así las disensiones, los
grupos o las camarillas.

Le alegraba que sus hijos no
admitieran la murmuración contra
nadie: yo sé, tengo la certeza -nos
aseguraba-, de que no hablarán mal
de mí; si hay algo en lo que me
debo corregir, me lo advertirán



noblemente. En el Opus Dei no se
ha dado ni se dará eso que cuentan
que sucede cuando se reúnen
varias amigas o varios amigos: que
ninguno quiere marcharse el
primero, por miedo a las
habladurías de los que se quedan.

Hacía las correcciones necesarias. No
se excusaba con ningún motivo. Si,
delante de Dios, veía indispensable
advertir a alguien, no lo dudaba. No
se dejaba llevar de falsos
razonamientos. En 1959, subrayaba: 
si no se hace la corrección
fraterna, es un índice claro de que
no hay preocupación por ser
santos. Todos tenemos defectos, y
resulta evidente que, cuando no
nos ayudamos, con cariño y visión
sobrenatural, a corregirlos,
vivimos en un diálogo con nuestras
faltas y con las de los demás.

Porque amaba mucho a Dios, y
porque deseaba que todos



viviéramos para Él, hablaba
valientemente, con sinceridad y con
caridad. Tenía muy metido en el
alma lo que le escuché en 1954: 
nosotros, los hijos de Dios,
trabajamos siempre bajo la mirada
de Nuestro Padre, contamos con el
cariño de los demás, que nos
ayudan, entre otros modos con la
corrección fraterna, si algo no va.
No lo olvidéis: la corrección
fraterna es parte de la mirada de
Dios, de su Providencia amorosa.

Interiormente sufría antes, mientras
y después de corregir: bien por ese
defecto que estorbaba la unión con
Dios, bien por el lógico disgusto que
podía provocar en la persona
corregida. Por eso, nos enseñaba a
encomendar al interesado, para que
junto al dolor de no haber hecho una
cosa bien, sintiera la necesidad de
amar más. Por su parte, hablaba
siempre con agradecimiento de
quienes le habían hecho



correcciones. También en 1954,
anoté: cuando te hacen la
corrección fraterna, el Señor te
recuerda que quiere reinar
enteramente en tu alma.

No se cansó nunca de ayudar y
corregir a las almas, in nomine
Domini ["en el nombre del Señor"].
En 1968, nos encarecía: no hemos de
tener miedo a decir la verdad con
la corrección fraterna; porque si
nos callamos, por comodidad o por
cobardía, con ese silencio estamos
cooperando al mal y robando
gloria a Dios. Convéncete: cuando
haces la corrección fraterna, estás
ayudando, con Jesucristo, a llevar
la Cruz a tu hermano; una ayuda
enteramente sobrenatural, pues la
corrección fraterna va precedida,
acompañada y seguida por tu
oración.

¿Cómo eran sus correcciones?



Se ponía en la presencia de Dios, le
pedía perdón -porque se sentía un
pecador con más defectos que aquel
a quien había de corregir-, y pensaba
que el Señor le estaba amonestando
con su infinita misericordia: 
¡pecador, cuánto te he perdonado
a ti! A continuación, después de
haber invocado la ayuda del Espíritu
Santo, del Ángel Custodio suyo y del
interesado, procedía con fortaleza.
Cuando era necesario, se expresaba
con dureza; pero no hería a nadie;
con una consideración, con una
mirada, con un pequeño servicio, o
con un encargo, demostraba que no
había perdido la confianza en ese
hijo al que había advertido con
firmeza.

Habitualmente se incluía entre
quienes debían superar el defecto: tú
y yo, por nuestra debilidad
tenemos que cuidar..., y hacía la
corrección oportuna. Actuaba así, no
sólo para no humillarle



innecesariamente, sino porque sentía
la necesidad de esforzarse en
aquello, luchando más por
desarraigar lo que de esa limitación
quedara en su propia vida.

Procuraba corregir en privado, a
cada uno personalmente, pero, si era
necesario cortar una actitud que
podía producir desorientación, lo
hacía inmediatamente, dando
criterio claro a todos. En estas
circunstancias, actuaba con tal
garbo, que el corregido comprendía
que no buscaba humillarle; y las
personas que presenciaban esa
reprensión eran testigos de su cariño
y delicadeza.

Si recibía un nuevo dato, y veía que
no era oportuna una indicación
hecha con anterioridad, rectificaba
también delante de los demás: me he
equivocado, tenías razón,
perdóname. Y añadía: sigue
trabajando con la misma ilusión



sobrenatural y humana, porque
tienes toda mi confianza, como la
tenías antes, cuando te hice esa
advertencia; aunque esto es lo de
menos, ya que has de trabajar por
Dios.

No se cansó de insistir, descendiendo
a los detalles más pequeños -y no por
perfeccionismo humano-, en la
necesidad de acabar bien las
diversas tareas. A menudo -ante un
trabajo ejecutado con mediocridad-,
reaccionaba de modo tajante, y
provocaba una lógica sacudida en el
ánimo de quienes habían
intervenido. Pero, poco tiempo
después, a veces unos minutos, unas
horas o al día siguiente, recogía a los
responsables y, con elegancia
humana, sacaba punta sobrenatural
a lo sucedido.

De otra parte, hay una nobleza de
fondo, en el carácter del Fundador
del Opus Dei, que le llevaba a



prescindir por completo de usos que
envenenan la convivencia, como
prejuicios, recelos, juicios
temerarios...

Sabía disculpar y acoger. En su tarea
de dirección y de gobierno concedía
a todo el mundo la oportunidad y el
estímulo de enderezarse; no
guardaba ningún prejuicio por
actuaciones equivocadas anteriores,
como si constituyesen una marca
indeleble.

Llegó muy pronto a la conclusión -
que constituyó un principio rector de
su existencia- de que no había que
juzgar a nadie. Repetía con
frecuencia las palabras del Apóstol: 
qui iudicat Dominus est! ["quien juzga
es el Señor": cfr. 1 Corintios 4,4] Por
tanto, no leía, estudiaba o recibía
ningún asunto con prevención o
prejuicio; afirmaba: yo no pongo
etiquetas a ninguno. Quería que se
tratasen las cuestiones referentes a



las personas con la máxima
delicadeza, con la prudencia más
atenta y la más delicada caridad. Nos
insistía continuamente en que,
cuando hubiésemos de informar
sobre alguien, porque lo requiriera el
asunto, deberíamos escribir en la
presencia de Dios, con caridad, y
siguiendo esta norma: si aquello lo
leyera el interesado, se quedaría
contento y agradecido por el cariño,
la objetividad y la sinceridad con que
se le trataba.

Le desagradaba el dicho: "piensa mal
y acertarás". Quería romper esa
tendencia popular: me molesta
profundamente, porque esa
actitud entorpece el diálogo, quita
la paz a las almas, siembra la
desconfianza. Y todavía me
molesta más esa otra corrección
que algunos desaprensivos han
añadido a ese refrán: piensa mal y
te quedarás corto. Os aseguro que



jamás admitiré ese modo de
proceder.

Si le presentábamos un trabajo mal
hecho, por no aplicar bien su mente,
o por no expresarnos con claridad,
nos empujaba a meditarlo de nuevo
en la presencia del Señor. Jamás
reaccionó con palabras de
desconfianza. Al contrario, nos
animaba: no te preocupes,
encomiéndate a Dios; vuelve a
considerarlo, y trabaja pensando
que estás escribiendo para
personas que tienen que entender
lo que tú les escribas o comuniques
desde aquí. Y hemos de darles
además la seguridad de que van a
estar apoyados por unas
directrices claras. A pesar de la
posible falta de preparación de
algunos de los que colaborábamos
con el Fundador del Opus Dei,
especialmente al comienzo, jamás
prescindió de nosotros; nos formaba
y ayudaba, con sosiego y con alegría,



hasta que íbamos adquiriendo
práctica. Insisto: nos enseñaba a
trabajar con paciencia y con
optimismo; no se perdía el tiempo, ni
ante Dios ni ante los hombres,
porque las cosas no salieran a la
primera, a la segunda o a la tercera,
si ofrecíamos el esfuerzo al Señor y,
por Él, buscábamos servir a las
almas.

He presenciado sus advertencias a
algunos miembros del Opus Dei por
trabajos apostólicos mal acabados o
mal orientados. Les daba las razones
de su desaprobación, y les hacía
notar cómo corregirse. Después,
cuando se habían marchado, solía
decirme: tú no puedes formarte
una idea peyorativa de este
hermano tuyo. He hablado así
delante de ti para que adquieras
criterio sobre los hechos, pero
deseo que -a la vez- nunca pierdas
de vista que ese hermano tuyo está
luchando para ser muy santo, y



que tú debes imitarle en ese
empeño.

Simultáneamente fue intransigente
en materia de fe, tal vez, de modo
más acusado en los últimos años.

Una constante de su catequesis era la
afirmación de que no podemos ceder
en lo que se refiere a Dios. Utilizaba
la comparación de la persona que
recibe de un amigo, en depósito, una
gran suma de dinero. Llega otro y le
pide prestada una cantidad: si se
procede con honradez -explicaba-, 
habrá que contestar a esa tercera
persona: de lo mío puedo darte
todo, pero de lo que me han dejado
en depósito no puedo disponer ni
siquiera de un céntimo, porque es
algo que no me pertenece, algo que
me han confiado para que lo
custodie íntegramente, y también
íntegramente lo devuelva. Esta es
la postura que hemos de vivir cada
uno de los católicos con nuestra fe



santa, que el Señor nos ha
entregado para que la custodiemos
con nuestra vida personal, sin
ceder, sin malgastarla y sin tolerar
que la maltraten.

En 1968, nos exigía que nos
mantuviéramos muy firmes en lo
que es la verdad o forma parte de la
verdad: os aseguro que si cedierais
en la doctrina, arrastraríais
ineludiblemente las almas al mal:
¡no atraeríais a nadie! La fortaleza
en la fe es un punto de apoyo y un
punto de partida necesario.

Estaba persuadido de que, si se cedía
en lo que era de Dios, no se realizaría
ninguna tarea apostólica que dejase
poso en las almas. En 1970 nos urgía:
hemos de ser santamente
intransigentes en la doctrina de la
Iglesia y, a la vez, comprensivos
con las personas. Un
procedimiento para comprender, y
para saber perdonar, es pensar



con seriedad en nuestras almas, en
nuestras miserias personales. De
este modo, además de enfocar
rectamente los hechos externos,
con un criterio seguro,
procuraremos ayudar, corregir y
acoger a los otros con una caridad
llena de delicadeza divina.

Fue muy perseverante en su defensa
de la fe. En agosto del año 1972, nos
preguntaba con claridad: ¿qué
diríais vosotros de una persona
que, en tiempo de guerra -y todos
estamos en una lucha continua-,
entregase al enemigo todas las
armas que tiene? Hay que
defender siempre la verdad, vivir
y hacer el bien, no ceder en las
cosas de Dios y, con este criterio,
ocuparse de todas las personas que
están a nuestro alrededor.

Se pasmaba ante esos millones de
personas que sufrían persecución
por sus convicciones católicas y eran



objeto de discriminación, de malos
tratos, de ofensas de todo género.
Hablaba con admiración y
agradecimiento de los mártires
contemporáneos de la Iglesia.
Encomiaba, concretamente, al
Cardenal Stepinac, al Cardenal
Mindszenty, al Cardenal Beran, y
otros muchos que, en un ambiente de
persecución, han sido confesores de
la fe. Al mismo tiempo, no se olvidó
jamás de esos millones de fieles
desconocidos que, sin estar en el
candelero, ni recibir el aplauso del
resto del mundo, eran coherentes,
aun a riesgo de su vida. Y nos
empujaba a rezar para perseverar en
el camino, prefiriendo la muerte a
renegar de la fe.

Y, con semejante fortaleza y
comprensión, defendió tenazmente
las exigencias del espíritu del Opus
Dei.



Un arzobispo, que le había tratado
durante muchos años, y que se decía
muy amigo, hizo públicamente unas
afirmaciones que causaban grave
daño al Opus Dei y a la fama de
algunos de sus miembros. Cuando
llegó a conocimiento del Fundador,
nos dijo que, en la primera
oportunidad, le hablaría claramente: 
lo hago, comentó, pensando en el
bien de su alma, porque es
necesario que borre esa actuación
con la que ha difamado. Cuando
vino por Roma, le invitó a comer; y,
con amabilidad, le explicó lo
desacertado de su actuación. Pasaron
los días, y recibió una carta del
Prelado que, agradecidísimo por esa
corrección fraterna, y pidiendo
perdón al Señor, le aseguraba que se
sentía confirmado en la amistad.
Cuando llegó esa carta, nos llamó a
Mons. Álvaro del Portillo y a mí, y
nos la hizo leer, mientras encarecía: 
ya veis que es una persona muy
buena, que ha procedido así



porque estaba mal informado, y se
ha arrepentido de su modo de
actuar.

Se preocupó de transmitir, con total
fidelidad, el espíritu que había
recibido. Recuerdo que en 1963 nos
avisaba: no cedáis nunca en
cuestiones de espíritu, pensad que
todo deja rastro; y, por lo menos, el
alma pasa una temporada
acongojada y llena de apuros,
cuando se pretende hacer fácil -
mejor dicho, difícil- el camino de
nuestro trato con Dios, poniendo
obstáculos por falta de cuidado en
el cumplimiento de lo que de Él
hemos recibido.

Sabía insistir, sin cansarse, en los
puntos que aseguraban nuestra
entrega. En 1953, nos confiaba: para
el que manda algo, supone una
gran preocupación y un sacrificio
ver que no lo hacen mal, pero que
pronto se olvidan, o que al cabo del



tiempo se encogen de hombros. En
otra ocasión, en los años cincuenta,
al exigirnos que acabáramos bien las
tareas, aseveraba: no es manía,
hijos míos; querría exagerar para
que no os quedéis cortos nunca en
vuestra vida.

En 1960, el Fundador del Opus Dei
argumentaba: la primera caridad es
no dejar que nuestros hermanos se
enfríen en la piedad; es también no
dejarles que se pongan en el
despeñadero; es hablar claro y
corregir con cariño. Unos años
antes, por un comportamiento
equivocado, y pensando en el bien de
su alma, quitó las licencias de
predicar y recibir confesiones a un
sacerdote del Opus Dei. Durante esa
temporada, le trató con mucha
confianza y cariño, mostrándole que
-a pesar de la pena que le había
impuesto- tenía seguridad en que se
reharía, si luchaba fielmente para



comportarse de acuerdo con el
querer de Dios.

Recuerdo su reacción cuando le
informaba de alguien con paliativos,
excusas o justificaciones: le defiendo
yo, con más fuerza que vosotros,
como padre y como madre. Pero
como padre y como madre tengo
obligación de corregir, de ayudar,
y os aseguro que no me falta la más
plena comprensión con la persona
equivocada. Pero si no me
preocupara de que rectificasen, no
les querría bien. En estos casos el
cariño verdadero coincide con la
fortaleza en la exigencia.

En circunstancias difíciles o
extraordinarias, en las que había de
enfrentarse con el deber o hacer que
otras personas cargasen con su
responsabilidad, utilizaba un dicho
de su tierra: para las subidicas,
quiero mi burro; que las bajadicas,
yo me las subo.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-
comprensivo-y-exigente/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/
https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/
https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/

	4. Comprensivo y exigente

