opusdei.org

4. Comprensivo y
exigente

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

21/12/2011

Jesus Urteaga cuenta una anécdota
menuda de Mons. Escriva de
Balaguer, sucedida en Roma hacia
1957. Por aquella época, fumaba
demasiado. Y el Fundador del Opus
Dei se lo advirtio un dia: -Jesus,
fumas mucho. A la vez, como el que
no quiere la cosa, le paso un paquete



de tabaco, de la marca que mas
gustaba a Jesus. El protagonista lo
recuerda como una manifestacion
del carifioso desvelo de un Padre
para sus hijos, que no deja de
corregirlos. Por mi parte, he utilizado
esta escena para significar como
queria que se sirviera a Dios con
libertad. Es un ejemplo sencillo de la
unidad que resalta en tantos actos de
su vida, con el riesgo de romperla al
distinguir facetas... inseparables.
Podemos verlo ahora en la
conjuncion de comprension e
intransigencia, carifio y
reciedumbre, caridad y fortaleza,
que comenzo también a forjarse en
el hogar familiar.

Mons. Escriva de Balaguer solo
recordaba un castigo, cuando era
muy pequerio, por haber puesto
dificultades para sentarse en una
silla alta en el comedor, llevado por
caprichos de nifio. Su padre, quiza
cansado por la actitud del hijo, le dio



un pequero azote, y le sento en la
silla. Fuera de esta ocasion, sus
padres no le dieron ni un cachete. Y
aconsejo luego este modo de
proceder a los matrimonios
cristianos: tratar a sus hijos con
energia, pero sin violencia, porque se
gana mas con esa comprension que
poniéndoles obstaculos o tratdndoles
con dureza.

Aprendio muy pronto a pasar por
encima de los errores de los demas,
siempre que no supusieran una
ofensa al Sefior. Queria evitar que se
sintiera la amargura de la
indiferencia. Y nos insistia en el
deber de amar a las personas taly
como son, con sus limitaciones.
Estaba convencido de que la gente le
apreciaba a pesar de sus defectos.
Refiriéndose a si mismo, empleaba
un dicho de Espafia: yo tengo mas
faltas que las de un juego de
pelota.



Desde el inicio de su sacerdocio,
medito las palabras del Apoéstol:
caritas omnia suffert, caritas omnia
sustinet... ["la caridad lo excusa todo,
sobrelleva todo": cfr. 1 Corintios,
13,7] Al comentarlas, precisaba que
el amor de Dios da la fortaleza
necesaria para llevar las posibles
cargas: amad, sufrid amando;
vivificad, enreciad vuestra entrega
con la caridad; amad siempre, y
con esto vendra la eficacia de Dios.

Su acusada personalidad, con una
inteligencia clara, le llevaba a
decisiones rapidas y bien
maduradas. Esto no era obstaculo
para que, en las cuestiones
corrientes, cediera con prontitud a
los puntos de vista o a los planes de
los demads. Con mucha paz,
terminaba con un como quieras.

Nos aconsejaba respetar las
opiniones, aunque a veces suponga
ceder en legitimos derechos



personales. Por caridad, expresaba,
debéis actuar con prudencia
sobrenatural. Y nos ponia ejemplos:
yo estoy en una habitacion, y me
gusta tener la ventana abierta;
llega otro que prefiere estar con la
ventana cerrada, y la cierra: ¢por
qué debo imponerle yo mi
preferencia? Con esta cesion de mi
parte, yo no renuncio al derecho
de abrir la ventana en cualquier
momento, pero hago la vida
agradable al projimo, y evito roces,
incomprensiones o motivos que
puedan servir de excusa a los
demas para aflojar en el
cumplimiento de sus obligaciones.
Sefialaba que, en los asuntos dejados
a la libre disputa de los hombres,
pueden darse visiones muy distintas
e igualmente razonables: un objeto
concavo, para quien lo ve desde otro
angulo, es convexo, y cuando
afirman que es concavo o convexo,
los dos tienen razon. Por eso, nos
insistia en que supiésemos admitir, e



incluso amar, las opiniones de los
otros, aunque no coincidieran con las
nuestras, siempre que no se tratase
de una ofensa al Sefior o un
inconveniente serio para la labor
apostolica o la propia lucha
espiritual.

La caridad exige corregir cuando es
necesario, pero Mons. Escriva de
Balaguer eludia la critica, en el
sentido peyorativo de este término.

La comprension que vivia con las
personas le llevaba a no tolerar la
mas minima murmuracion y a cortar
cualquier frase que pudiese sonar a
censura de los demads. De una parte,
porque no enjuiciaba nunca la
actitud de nadie, si no contaba con
un conocimiento completo, y, menos
aun, si no le competia juzgar. Y de
otra, porque siempre practico la
correccion fraterna, a todos los
niveles -con los de encima, con los



iguales y con los inferiores-, de modo
respetuoso y claro.

Cortaba tajantemente cuando se
deslizaban comentarios negativos
sobre otras personas. Me sorprendia
su firmeza y caridad, aunque se
tratase de alguien relevante en la
vida eclesiastica o civil. Ademas de
no tolerar esas criticas, preguntaba
siempre a quienes jugaban con la
fama de los demas: ¢no se lo ha
dicho, directamente y con nobleza,
al interesado? Era santamente
intransigente en estas ocasiones,
porque se consideraba en la
obligacion de ayudar al equivocado,
evitando asi las disensiones, los
grupos o las camarillas.

Le alegraba que sus hijos no
admitieran la murmuracion contra
nadie: yo sé, tengo la certeza -nos
aseguraba-, de que no hablaran mal
de mi; si hay algo en lo que me
debo corregir, me lo advertiran



noblemente. En el Opus Dei no se
ha dado ni se dara eso que cuentan
que sucede cuando se reunen
varias amigas o varios amigos: que
ninguno quiere marcharse el
primero, por miedo a las
habladurias de los que se quedan.

Hacia las correcciones necesarias. No
se excusaba con ningun motivo. Si,
delante de Dios, veia indispensable
advertir a alguien, no lo dudaba. No
se dejaba llevar de falsos
razonamientos. En 1959, subrayaba:
si no se hace la correccion
fraterna, es un indice claro de que
no hay preocupacion por ser
santos. Todos tenemos defectos, y
resulta evidente que, cuando no
nos ayudamos, con carifo y vision
sobrenatural, a corregirlos,
vivimos en un dialogo con nuestras
faltas y con las de los demas.

Porque amaba mucho a Dios, y
porque deseaba que todos



viviéramos para El, hablaba
valientemente, con sinceridad y con
caridad. Tenia muy metido en el
alma lo que le escuché en 1954:
nosotros, los hijos de Dios,
trabajamos siempre bajo la mirada
de Nuestro Padre, contamos con el
carifio de los demas, que nos
ayudan, entre otros modos con la
correccion fraterna, si algo no va.
No lo olvidéis: la correccion
fraterna es parte de la mirada de
Dios, de su Providencia amorosa.

Interiormente sufria antes, mientras
y después de corregir: bien por ese
defecto que estorbaba la union con
Dios, bien por el 16gico disgusto que
podia provocar en la persona
corregida. Por eso, nos ensefiaba a
encomendar al interesado, para que
junto al dolor de no haber hecho una
cosa bien, sintiera la necesidad de
amar mas. Por su parte, hablaba
siempre con agradecimiento de
quienes le habian hecho



correcciones. También en 1954,
anoté: cuando te hacen la
correccion fraterna, el Senor te
recuerda que quiere reinar
enteramente en tu alma.

No se canso nunca de ayudar y
corregir a las almas, in nomine
Domini ["en el nombre del Sefior"].
En 1968, nos encarecia: no hemos de
tener miedo a decir la verdad con
la correccion fraterna; porque si
nos callamos, por comodidad o por
cobardia, con ese silencio estamos
cooperando al mal y robando
gloria a Dios. Convéncete: cuando
haces la correccion fraterna, estas
ayudando, con Jesucristo, a llevar
la Cruz a tu hermano; una ayuda
enteramente sobrenatural, pues la
correccion fraterna va precedida,
acompanada y seguida por tu
oracion.

¢COmo eran sus correcciones?



Se ponia en la presencia de Dios, le
pedia perddn -porque se sentia un
pecador con mas defectos que aquel
a quien habia de corregir-, y pensaba
que el Sefor le estaba amonestando
con su infinita misericordia:
ipecador, cuanto te he perdonado
a ti! A continuacion, después de
haber invocado la ayuda del Espiritu
Santo, del Angel Custodio suyo y del
interesado, procedia con fortaleza.
Cuando era necesario, se expresaba
con dureza; pero no heria a nadie;
con una consideracion, con una
mirada, con un pequefio servicio, o
con un encargo, demostraba que no
habia perdido la confianza en ese
hijo al que habia advertido con
firmeza.

Habitualmente se incluia entre
quienes debian superar el defecto: ta
y yo, por nuestra debilidad
tenemos que cuidar..., y hacia la
correccion oportuna. Actuaba asi, no
solo para no humillarle



innecesariamente, sino porque sentia
la necesidad de esforzarse en
aquello, luchando mas por
desarraigar lo que de esa limitacion
quedara en su propia vida.

Procuraba corregir en privado, a
cada uno personalmente, pero, si era
necesario cortar una actitud que
podia producir desorientacion, lo
hacia inmediatamente, dando
criterio claro a todos. En estas
circunstancias, actuaba con tal
garbo, que el corregido comprendia
que no buscaba humillarle; y las
personas que presenciaban esa
reprension eran testigos de su carifio
y delicadeza.

Sirecibia un nuevo dato, y veia que
no era oportuna una indicacion
hecha con anterioridad, rectificaba
también delante de los demas: me he
equivocado, tenias razon,
perdoname. Y afiadia: sigue
trabajando con la misma ilusion



sobrenatural y humana, porque
tienes toda mi confianza, como la
tenias antes, cuando te hice esa
advertencia; aunque esto es lo de
menos, ya que has de trabajar por
Dios.

No se canso de insistir, descendiendo
a los detalles mas pequefios -y no por
perfeccionismo humano-, en la
necesidad de acabar bien las
diversas tareas. A menudo -ante un
trabajo ejecutado con mediocridad-,
reaccionaba de modo tajante, y
provocaba una logica sacudida en el
animo de quienes habian
intervenido. Pero, poco tiempo
después, a veces unos minutos, unas
horas o al dia siguiente, recogia a los
responsables y, con elegancia
humana, sacaba punta sobrenatural
a lo sucedido.

De otra parte, hay una nobleza de
fondo, en el caracter del Fundador
del Opus Dei, que le llevaba a



prescindir por completo de usos que
envenenan la convivencia, como
prejuicios, recelos, juicios
temerarios...

Sabia disculpar y acoger. En su tarea
de direccion y de gobierno concedia
a todo el mundo la oportunidad y el
estimulo de enderezarse; no
guardaba ningun prejuicio por
actuaciones equivocadas anteriores,
como si constituyesen una marca
indeleble.

Llegd muy pronto a la conclusion -
que constituy6 un principio rector de
su existencia- de que no habia que
juzgar a nadie. Repetia con
frecuencia las palabras del Apostol:
qui iudicat Dominus est! ["quien juzga
es el Sefior": cfr. 1 Corintios 4,4] Por
tanto, no leia, estudiaba o recibia
ningun asunto con prevencion o
prejuicio; afirmaba: yo no pongo
etiquetas a ninguno. Queria que se
tratasen las cuestiones referentes a



las personas con la maxima
delicadeza, con la prudencia mas
atenta y la mas delicada caridad. Nos
insistia continuamente en que,
cuando hubiésemos de informar
sobre alguien, porque lo requiriera el
asunto, deberiamos escribir en la
presencia de Dios, con caridad, y
siguiendo esta norma: si aquello lo
leyera el interesado, se quedaria
contento y agradecido por el carifio,
la objetividad y la sinceridad con que
se le trataba.

Le desagradaba el dicho: "piensa mal
y acertaras". Queria romper esa
tendencia popular: me molesta
profundamente, porque esa
actitud entorpece el dialogo, quita
la paz a las almas, siembra la
desconfianza. Y todavia me
molesta mas esa otra correccion
que algunos desaprensivos han
anadido a ese refran: piensa mal y
te quedaras corto. Os aseguro que



jamas admitiré ese modo de
proceder.

Sile presentabamos un trabajo mal
hecho, por no aplicar bien su mente,
0 por no expresarnos con claridad,
nos empujaba a meditarlo de nuevo
en la presencia del Sefior. Jamas
reacciono con palabras de
desconfianza. Al contrario, nos
animaba: no te preocupes,
encomiéndate a Dios; vuelve a
considerarlo, y trabaja pensando
que estas escribiendo para
personas que tienen que entender
lo que tu les escribas o comuniques
desde aqui. Y hemos de darles
ademas la seguridad de que van a
estar apoyados por unas
directrices claras. A pesar de la
posible falta de preparacion de
algunos de los que colaborabamos
con el Fundador del Opus Dej,
especialmente al comienzo, jamas
prescindié de nosotros; nos formaba
y ayudaba, con sosiego y con alegria,



hasta que ibamos adquiriendo
practica. Insisto: nos ensefiaba a
trabajar con paciencia y con
optimismo; no se perdia el tiempo, ni
ante Dios ni ante los hombres,
porque las cosas no salieran a la
primera, a la segunda o a la tercera,
si ofreciamos el esfuerzo al Sefior y,
por El, buscabamos servir a las
almas.

He presenciado sus advertencias a
algunos miembros del Opus Dei por
trabajos apostdlicos mal acabados o
mal orientados. Les daba las razones
de su desaprobacidn, y les hacia
notar como corregirse. Después,
cuando se habian marchado, solia
decirme: t4 no puedes formarte
una idea peyorativa de este
hermano tuyo. He hablado asi
delante de ti para que adquieras
criterio sobre los hechos, pero
deseo que -a la vez- nunca pierdas
de vista que ese hermano tuyo esta
luchando para ser muy santo, y



que ta debes imitarle en ese
empeino.

Simultaneamente fue intransigente
en materia de fe, tal vez, de modo
mas acusado en los ultimos afos.

Una constante de su catequesis era la
afirmacion de que no podemos ceder
en lo que se refiere a Dios. Utilizaba
la comparacion de la persona que
recibe de un amigo, en depdsito, una
gran suma de dinero. Llega otro y le
pide prestada una cantidad: si se
procede con honradez -explicaba-,
habra que contestar a esa tercera
persona: de lo mio puedo darte
todo, pero de lo que me han dejado
en deposito no puedo disponer ni
siquiera de un céntimo, porque es
algo que no me pertenece, algo que
me han confiado para que lo
custodie integramente, y también
integramente lo devuelva. Esta es
la postura que hemos de vivir cada
uno de los catdlicos con nuestra fe



santa, que el Seiior nos ha
entregado para que la custodiemos
con nuestra vida personal, sin
ceder, sin malgastarla y sin tolerar
que la maltraten.

En 1968, nos exigia que nos
mantuviéramos muy firmes en lo
que es la verdad o forma parte de la
verdad: os aseguro que si cedierais
en la doctrina, arrastrariais
ineludiblemente las almas al mal:
ino atraeriais a nadie! La fortaleza
en la fe es un punto de apoyo y un
punto de partida necesario.

Estaba persuadido de que, si se cedia
en lo que era de Dios, no se realizaria
ninguna tarea apostolica que dejase
poso en las almas. En 1970 nos urgia:
hemos de ser santamente
intransigentes en la doctrina de la
Iglesiay, a la vez, comprensivos
con las personas. Un
procedimiento para comprender, y
para saber perdonar, es pensar



con seriedad en nuestras almas, en
nuestras miserias personales. De
este modo, ademas de enfocar
rectamente los hechos externos,
con un criterio seguro,
procuraremos ayudar, corregir y
acoger a los otros con una caridad
llena de delicadeza divina.

Fue muy perseverante en su defensa
de la fe. En agosto del afio 1972, nos
preguntaba con claridad: ¢qué
diriais vosotros de una persona
que, en tiempo de guerra -y todos
estamos en una lucha continua-,
entregase al enemigo todas las
armas que tiene? Hay que
defender siempre la verdad, vivir
y hacer el bien, no ceder en las
cosas de Dios y, con este criterio,
ocuparse de todas las personas que
estan a nuestro alrededor.

Se pasmaba ante esos millones de
personas que sufrian persecucion
por sus convicciones catdlicas y eran



objeto de discriminacion, de malos
tratos, de ofensas de todo género.
Hablaba con admiracion y
agradecimiento de los martires
contemporaneos de la Iglesia.
Encomiaba, concretamente, al
Cardenal Stepinac, al Cardenal
Mindszenty, al Cardenal Beran, y
otros muchos que, en un ambiente de
persecucion, han sido confesores de
la fe. Al mismo tiempo, no se olvidd
jamas de esos millones de fieles
desconocidos que, sin estar en el
candelero, ni recibir el aplauso del
resto del mundo, eran coherentes,
aun a riesgo de su vida. Y nos
empujaba a rezar para perseverar en
el camino, prefiriendo la muerte a
renegar de la fe.

Y, con semejante fortaleza y
comprension, defendié tenazmente
las exigencias del espiritu del Opus
Dei.



Un arzobispo, que le habia tratado
durante muchos afios, y que se decia
muy amigo, hizo publicamente unas
afirmaciones que causaban grave
dafio al Opus Deiy a la fama de
algunos de sus miembros. Cuando
llegd a conocimiento del Fundador,
nos dijo que, en la primera
oportunidad, le hablaria claramente:
lo hago, comento, pensando en el
bien de su alma, porque es
necesario que borre esa actuacion
con la que ha difamado. Cuando
vino por Roma, le invit6 a comer; y,
con amabilidad, le explicd lo
desacertado de su actuacion. Pasaron
los dias, y recibio una carta del
Prelado que, agradecidisimo por esa
correccion fraterna, y pidiendo
perdon al Sefior, le aseguraba que se
sentia confirmado en la amistad.
Cuando llego esa carta, nos llamo a
Mons. Alvaro del Portillo y a mi, y
nos la hizo leer, mientras encarecia:
ya veis que es una persona muy
buena, que ha procedido asi



porque estaba mal informado, y se
ha arrepentido de su modo de
actuar.

Se preocupd de transmitir, con total
fidelidad, el espiritu que habia
recibido. Recuerdo que en 1963 nos
avisaba: no cedais nunca en
cuestiones de espiritu, pensad que
todo deja rastro; y, por lo menos, el
alma pasa una temporada
acongojada y llena de apuros,
cuando se pretende hacer facil -
mejor dicho, dificil- el camino de
nuestro trato con Dios, poniendo
obstaculos por falta de cuidado en
el cumplimiento de lo que de Fl
hemos recibido.

Sabia insistir, sin cansarse, en los
puntos que aseguraban nuestra
entrega. En 1953, nos confiaba: para
el que manda algo, supone una
gran preocupacion y un sacrificio
ver que no lo hacen mal, pero que
pronto se olvidan, o que al cabo del



tiempo se encogen de hombros. En
otra ocasion, en los anos cincuenta,
al exigirnos que acabaramos bien las
tareas, aseveraba: no es mania,
hijos mios; querria exagerar para
que no os quedéis cortos nunca en
vuestra vida.

En 1960, el Fundador del Opus Dei
argumentaba: la primera caridad es
no dejar que nuestros hermanos se
enfrien en la piedad; es también no
dejarles que se pongan en el
despeiadero; es hablar claroy
corregir con carifio. Unos afnos
antes, por un comportamiento
equivocado, y pensando en el bien de
su alma, quito las licencias de
predicar y recibir confesiones a un
sacerdote del Opus Dei. Durante esa
temporada, le traté con mucha
confianza y carifio, mostrandole que
-a pesar de la pena que le habia
impuesto- tenia seguridad en que se
reharia, si luchaba fielmente para



comportarse de acuerdo con el
querer de Dios.

Recuerdo su reaccion cuando le
informaba de alguien con paliativos,
excusas o justificaciones: le defiendo
yo, con mas fuerza que vosotros,
como padre y como madre. Pero
como padre y como madre tengo
obligacion de corregir, de ayudar,
y 0s aseguro que no me falta la mas
plena comprension con la persona
equivocada. Pero si no me
preocupara de que rectificasen, no
les querria bien. En estos casos el
carifio verdadero coincide con la
fortaleza en la exigencia.

En circunstancias dificiles o
extraordinarias, en las que habia de
enfrentarse con el deber o hacer que
otras personas cargasen con su
responsabilidad, utilizaba un dicho
de su tierra: para las subidicas,
quiero mi burro; que las bajadicas,
yo me las subo.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/4-
comprensivo-y-exigente/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/
https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/
https://opusdei.org/es-es/article/4-comprensivo-y-exigente/

	4. Comprensivo y exigente

