
opusdei.org

4. Arte de gobernar

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

06/12/2010

La decisión tomada en el Congreso
General de 1956, en Einsiedeln,
inauguró una nueva etapa de
gobierno en la Obra. Con el traslado
a Roma del Consejo General, cuyos
miembros residían hasta entonces en
Madrid, salvo el Padre y don Álvaro,
pudo llevar plenamente a cabo el
sistema de gobierno tal como lo
había concebido el Fundador y



estaba ordenado en los Estatutos del
Opus Dei.

La estructura funcional de ese tipo
de gobierno no fue hallazgo
espontáneo, ni elaboración basada
en el estudio o imitación de otras
instituciones eclesiásticas o civiles.
Porque, al igual que el Opus Dei
constituía un fenómeno pastoral sin
precedentes, y, por ello, sin cauce
jurídico apropiado, algo similar
ocurrió con el trazado del sistema de
gobierno. El Fundador hubo de
proceder paso a paso. En un primer
momento no fue necesario atenerse a
ningún reglamento. Bastaba con las
decisiones y orientaciones dadas en
persona, pues se encontraba
físicamente al lado de los directores
de los primeros centros de la Obra.
Al acabar la guerra civil, sin
embargo, previendo el mucho
trabajo y la necesidad de hacer
frecuentes desplazamientos, que le
obligaban a estar ausente de Madrid,



eligió a Álvaro del Portillo como su
primer colaborador en las tareas de
gobierno, con el cargo de Secretario
General. La táctica del Padre —evitar
el riesgo de hacer un traje y meter
dentro a la criatura— estaba dictada
por la prudencia y de acuerdo con las
circunstancias. Gobernaba de
palabra o por escrito: por carta, con
notas o avisos. Esto era suficiente.
Pero, con el correr del tiempo, al
tener que presentar la instancia para
la aprobación del Opus Dei como Pía
Unión, se vio obligado a redactar una
serie de documentos, entre ellos el
Reglamento |# 111|. En dicho
Reglamento, bajo el epígrafe Órganos
directivos se mencionan, a escala
nacional, el Consejo y la Asamblea |#
112|.

Dos años más tarde, en 1943,
empujado por las circunstancias y
por el rápido desarrollo que estaba
adquiriendo la Obra, hubo de pensar
en la erección diocesana de la



Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
y Opus Dei. Adjunto a la instancia en
que se solicitaba el nihil obstat de la
Santa Sede iban los Lineamenta,
donde se desarrolla por entero el
régimen de gobierno en sus tres
grados —General, Territorial y Local
— y los diversos cargos de dirección,
nombramientos y competencias |#
113|.

Nunca sintió el Fundador la urgencia
de fijar un sistema de gobierno, en
tanto no lo exigiera la condición de
desarrollo de la Obra. No obstante,
dejó señaladas algunas indicaciones,
que son consideraciones de carácter
general. Algo así como un avance de
la sustancia del arte de gobernar.
Bien es verdad que, más que a la
estructura o a la organización, miran
a los criterios de un buen
funcionamiento. Una de las primeras
fichas sobre esta materia se recoge
en los Apuntes íntimos:



23-XI-1930: Entiendo que el gobierno
de la O. de D. no ha de ser dictatorial;
mucha democracia. Y mucha
obediencia |# 114|.

Sobre ello vuelve poco más adelante:

Ya se dijo, pero insisto: el gobierno de
la O. de D. no ha de ser dictatorial.
Nada de falsas democracias. Elección
prudente, en la forma bien
democrática que se indique |# 115|.

Es claro que lo que pretendía el
Fundador a todo trance era evitar un
gobierno que degenerara en tiranía,
en falta de libertad, en protagonismo
personal y en coacción. A impedir tal
peligro van encaminados sus
primeros pasos en la búsqueda de un
sistema de gobierno en el Opus Dei.
Ya en la Instrucción para los
Directores, para quienes participan
de las preocupaciones de gobierno,
que comenzó a escribir en mayo de
1936 con el pensamiento puesto en la
próxima creación de un centro en



Valencia y otro en París, vuelve sobre
el tema. Ahí aparece la idea del
gobierno colegial como correctivo
contra la tiranía:

Está dispuesto que en todas nuestras
casas y Centros, en todas nuestras
actividades, haya un gobierno
colegial, porque ni vosotros ni yo nos
podemos fiar exclusivamente de
nuestro criterio personal. Y esto no
está dispuesto sin una particular y
especial gracia de Dios [...].

Sirve ese gobierno colegial, para que
no se pueda decir nunca de ninguno
de vosotros: te han constituido en
autoridad, y te has hecho un tirano |
# 116|.

Tanto aborrecía el Fundador la
tiranía, y tanto amaba la libertad,
que a lo largo de su vida no dejó de
repetir mil veces esta idea. ¿Por qué
se exige en la Obra, en todos los
niveles, un gobierno colegial?, nos
preguntamos.



Para que no se caiga en la tiranía,
responde el Fundador. Es una
manifestación de prudencia, porque
con un gobierno colegial los asuntos
se estudian más fácilmente, se
corrigen mejor los errores, se
perfeccionan con mayor eficacia las
labores apostólicas que ya marchan
bien. Si gobierna una sola persona,
los males son incalculables, y
difícilmente se evita no terminar en
la dictadura y en el despotismo |#
117|.

Otra posible respuesta,
discretamente velada por la
humildad del Fundador, es que la
medida de implantar la colegialidad
a todos los niveles de gobierno
proviene de una expresa inspiración
divina. Sin forzar el hilo de la
reflexión, esta idea se desliza
suavemente en el texto cuando el
Fundador añade: Y esto no está
dispuesto sin una particular y
especial gracia de Dios: por eso, sería



un grave error no respetar ese
mandato |# 118|. La colegialidad es,
pues, característica esencial en el
gobierno del Opus Dei.

A medida que tomaba cuerpo la Obra
en su desarrollo histórico, el
Fundador hubo de seguir
observando de cerca las líneas de
expansión apostólica. El hecho, por
ejemplo, de ver cómo se extendía por
todo el mundo hizo necesaria una
dirección general y centralizada en
Roma, para mantener la unidad de la
Obra. No se trataba de una novedad,
porque desde la fundación del Opus
Dei la universalidad de la empresa
estaba continuamente en el
pensamiento del Padre. De acuerdo
con esta idea, un sistema de gobierno
de ámbito internacional exigía la
división por circunscripciones
territoriales, cuyos límites
coincidirían, por lo general, con los
diversos países o Estados. En la
mente del Fundador a estos



gobiernos regionales correspondía
promover iniciativas, impulsar las
labores y resolver in situ los
problemas que surgiesen. En fin, los
Consejos locales —es decir, los
directores locales de cada Centro—
podrían atender personalmente a
cada uno de los miembros residentes
en un lugar determinado.

Un tipo de gobierno de este estilo
aparece embrionariamente esbozado
en los Lineamenta de 1943.
Plenamente desarrollado después en
el Ius peculiare de 1947, de donde
pasará, ampliado en algunos puntos,
al Codex Iuris peculiaris de 1950. Tal
sistema, en vigor al tiempo de la
aprobación definitiva del Opus Dei,
es en sustancia el actualmente
vigente, salvo algunos cambios en la
nomenclatura |# 119|.

Al decidirse el Fundador por los
criterios de colegialidad y
universalidad estaba ya proyectando



un futuro sistema que había de
montarse sobre dichos principios
rectores. La idea era fecunda, pero
no lo suficientemente desarrollada
como para señalar y distribuir
funciones y competencias. ¿Podría el
Fundador descender
imaginativamente al articulado de
gobierno? ¿Estaba en condiciones de
juzgar sobre la eficacia de un sistema
que no había entrado aún en pleno
funcionamiento? Además, ¿existían
acaso instituciones análogas con las
que poder contrastar un nuevo modo
de gobierno? Las variables
condiciones de vida familiar y social
de los miembros del Opus Dei,
insólitas exigencias profesionales,
disparidad de cultura y formación y,
en fin, los mil modos de hacer
apostolado escapaban, sin remedio, a
todo intento de encasillamiento
normativo.

En un principio gobernaba el Padre
con muy pocas personas y un



número muy reducido de
disposiciones. De su despacho en
Roma, al tener que enfrentarse con
casos concretos y dar normas para
las labores apostólicas, fue
emanando una abundante
experiencia de gobierno. Disponía
conforme se presentaba la necesidad,
porque era enemigo declarado de la
casuística, de la burocracia y de
imaginar situaciones hipotéticas.
Ocupaciones éstas que comen
tiempo, restan energías y retrasan las
decisiones. La actividad apostólica se
abría curso a sus anchas, según
soplaba el Espíritu, sin estructuras
organizativas ni planes colectivos
controlados desde la cumbre de
gobierno. Las iniciativas surgían de
la espontaneidad apostólica de la
persona |# 120|.

Cabe preguntarse, por curiosidad,
cuál fue el resultado de una tarea de
gobierno dirigida, única y
exclusivamente, a proporcionar a los



miembros del Opus Dei la asistencia
espiritual necesaria para su vida de
piedad, y una adecuada formación
espiritual, doctrinal-religiosa y
humana |# 121|. Porque una vez
cumplido este objetivo, el Opus Dei,
como tal, había terminado su
función, había alcanzado su
cometido. A partir de ahí comenzaba
el campo de la libre y responsable
acción personal de cada uno.
¿Preveía el Fundador adonde iría a
parar con ese modo suelto y
optimista de dirigir una empresa
apostólica? En más de una ocasión
hubo de reconocer que el Opus Dei,
bajo este aspecto, era una
organización desorganizada o una
desorganización organizada |# 122|,
que para el caso es lo mismo. Ahora
bien, ¿era esto lo que esperaba del
desarrollo de la Obra?

En una Instrucción de 1941 adelanta
el Fundador que la Obra, a causa de
la secularidad de sus miembros,



apunta hacia una desorganizada
organización, hacia una peculiar
organización divina, que tiene la
aparente desorganización de todas
las cosas vitales |# 123|.

La Obra —explicará en 1959— no
tiene una finalidad apostólica única y
especializada sino que tiene todas las
especializaciones de la sociedad
humana. Por eso, en el Opus Dei

está presente toda la sociedad actual,
y lo estará la de siempre:
intelectuales y hombres de negocios;
profesionales y artesanos;
empresarios y obreros; gentes de la
diplomacia, del comercio, del campo,
de las finanzas y de las letras;
periodistas, hombres del teatro, del
cine y del circo, deportistas. Jóvenes
y ancianos. Sanos y enfermos. Una
organización desorganizada, como la
vida misma, maravillosa;
especialización verdadera y
auténtica del apostolado, porque



todas las vocaciones humanas —
limpias, dignas— se hacen
apostólicas, divinas |# 124|.

No solamente había previsto esa
organizada desorganización sino que
la considera —en 1967— como la
desembocadura lógica y apropiada
de una recta actividad según el
espíritu genuino del Opus Dei. Es
más, esa bendita desorganización,
como la apellida el Fundador,
proviene, según sus palabras: de un
justo y necesario pluralismo, que es
una característica esencial del buen
espíritu del Opus Dei, y que a mí me
ha parecido siempre la única manera
recta y ordenada de concebir el
apostolado de los laicos |# 125|.

Organización desorganizada —aclara
en otra ocasión— quiere decir que se
da primacía al espíritu sobre la
organización, que la vida de los
miembros no se encorseta en
consignas, planes y reuniones. Cada



uno está suelto, unido a los demás
por un común espíritu y un común
deseo de santidad y de apostolado, y
procura santificar su propia vida
ordinaria |# 126|.

En medio de este desorganizado
crecimiento, con vitalidad y savia
divina, la mente del Padre había ido
por delante de la historia. Todavía en
los comienzos, a poco de fundar el
Opus Dei, intentó encerrar en unas
cuartillas las directrices del
apostolado que con los años habían
de desarrollar sus miembros. Y esos
esquemas, henchidos de inspiración
y de planes, y carentes de método,
fueron materia de las charlas con sus
amigos en los paseos por La
Castellana o en las tertulias de El
Sotanillo, en Madrid. Los cuadros
sinópticos de la Obra, escribe en sus
Apuntes íntimos, me han servido de
guión para contar nuestro secreto a
las almas que Dios ha ido
presentando |# 127|. Don Josemaría,



entonces un joven sacerdote, hablaba
a sus seguidores de una naciente
labor apostólica, todavía en pañales.
Le escuchaban embobados desplegar
un futuro fabuloso. En unos oyentes
levantaba el entusiasmo; mientras
que otros, escépticos, considerándolo
más fríamente, creían oír puras
quimeras. Treinta años más tarde la
realidad había superado, con mucho,
tan fervorosos ensueños.

* * *

En la Instrucción para los Directores,
recogió el Fundador su sapiencia,
cosa que es algo más que un puro
conocimiento técnico, sobre la
manera de gobernar y dirigir almas
en la Obra |# 128|. Porque la función
del Director —escribe— no es una
labor burocrática sino un empeño
por buscar la santidad |# 129|. De
esa misión sobrenatural se sigue que
el objetivo de quienes ejercen un
cargo de gobierno es lograr la



santidad de sus hermanos y la
propia. El gobernar es tarea de
servicio y de amor; gobernar es
desvivirse por los demás,
olvidándose de uno mismo para
pensar exclusivamente en nuestros
hermanos |# 130|. Por lo que el
nombramiento para un puesto de
dirección en la Obra significa una
oportunidad más de servir |# 131|. Y
esta idea de servicio vigilante en las
tareas de gobierno la llevaba tan
metida en el alma que en cierta
ocasión, al encontrarse con un hijo
suyo, recientemente nombrado para
un puesto de dirección en el Consejo
General, le preguntó: ¿Cuándo vienes
a dormir a la Villa Vecchia? (En la
Villa Vecchia estaba la Sede Central).
Mas, no había acabado de hacer la
pregunta cuando se corrigió
inmediatamente: a dormir, no; a
velar.

Éste era el consejo que daba a los
Directores:



siéntase instrumento para servir a la
Iglesia; vea en los cargos, cargas, no
derechos, deberes; y hágase todo
para todos, persuadido de que la
razón de su existencia en la tierra es
una gustosa, voluntaria y actual
servidumbre |# 132|.

Dentro del arte de gobernar
sirviendo |# 133| no hay lugar para
el Director propietario, que hace y
deshace a su arbitrio y antojo, guiado
exclusivamente por su particular
criterio y comportándose como un
auténtico tirano. (Al Director
propietario —decía el Fundador
entre serio y bromista— lo he
matado hace muchos años, por la
espalda, como a un traidor |# 134|).
Con sus disposiciones sobre el
gobierno de la Obra había asestado
cinco puñaladas al tirano, aunque
una sola de ellas fuera suficiente
para quitarlo de en medio:



No me cansaré de deciros que hay
cinco puntos que son como la base de
la ciencia de gobernar en el Opus
Dei: tener siempre visión
sobrenatural, sentido de
responsabilidad, amor a la libertad
de los demás —¡escucharles!— y a la
propia, convicción de que el
gobierno tiene que ser colegial,
convencimiento de que los
Directores se pueden equivocar y
que, en ese caso, están obligados a
reparar |# 135|.

La conducta del Padre —entonces
Presidente General— era
exquisitamente delicada. Si había de
dar su parecer en las reuniones
colegiales, lo hacía en último
término, para evitar que los demás se
sintieran influidos, aun
inconscientemente, por su opinión.
En tales circunstancias respetaba con
absoluta escrupulosidad la libertad
ajena: Yo no soy más que un voto,
decía |# 136|. Del buen



funcionamiento de la máquina de
gobierno, siempre que se cumpliesen
por parte de sus miembros las
obligaciones señaladas, esperaba
saludables resultados. Porque, ¿a
santo de qué iban a recibir
iluminaciones de lo alto, si antes no
ponían los medios imprescindibles
para ello? Si se hacen las cosas de
este modo —enseñaba el Fundador—
la labor es más fácil, más eficaz, más
serena, y la gracia de Dios más
abundante |# 137|. Respetaba, por
consiguiente, las competencias
señaladas por el Codex particular del
Opus Dei; y recomendaba con
insistencia a sus hijos del Consejo
General que, caso de excederse
alguno en sus atribuciones, le dieran
aviso inmediatamente. No era
infrecuente —cuenta uno de ellos—
que el Padre corrigiese los escritos
preparados para enviar a algún país;
y si notaba que sus hijos se habían
extralimitado en algo, les advertía
que no debían mangonear en las



Regiones, pues eso era quitarles
iniciativa y responsabilidad |# 138|.
Tan a pecho tomaba este asunto de
las competencias que una vez, en que
posiblemente se excedieron al
contestar una consulta, el Fundador
estuvo dándole vueltas esa noche; y
al día siguiente, a las siete y media de
la mañana, llamó a un miembro del
Consejo. Había que rectificar aquella
indicación hecha a Inglaterra, le dijo,
porque estábamos mangoneando.
Ese asunto debía resolverlo
libremente la Comisión de aquel país
|# 139|.

La postura moral recomendada por
el Fundador no consistía tan sólo en
la actitud negativa de no
entrometerse en materias fuera de su
incumbencia. Exigía a los gobiernos
de las distintas Regiones que
conocieran bien los derechos que les
correspondían, y los ejercieran.
Quería que los organismos
intermedios no declinasen



responsabilidades ni trasladaran a
nivel superior los asuntos que ellos
mismos podían resolver. Y recordaba
a los Directores cómo estaban
obligados a desempeñar todas las
atribuciones de su cargo: ¡Cada palo
que aguante su vela! |# 140|, les
decía, haciéndoles ver que no debían
zafarse de responsabilidades.

Como queda advertido, no era el
Fundador hombre que esperase
iluminaciones llovidas gratuitamente
de lo alto. Lo procedente era el
estudio oportuno y el trabajo serio,
como en un laboratorio: el fenómeno
en sí, y luego los antecedentes, y los
fenómenos paralelos que sean
similares. Después, sólo después, se
toman las decisiones |# 141|.
Habitualmente hacía notas por
escrito, para no dar lugar a la
improvisación; y llevaba a la
meditación esos apuntes antes de
determinarse en uno u otro sentido |
# 142|. En los acuerdos o



resoluciones de gobierno jamás
mostraba precipitación. Resolvía los
asuntos con diligencia, dando tiempo
al tiempo, con serenidad,
estudiándolos a fondo si eran de
grave importancia. Sabéis
perfectamente —escribía a los
Directores— cuál es mi criterio, para
llevar bien el despacho: las cosas
urgentes pueden esperar, y las cosas
muy urgentes deben esperar |# 143|.

El Padre, espontáneamente,
conjugaba la seriedad propia de las
tareas de gobierno con su buen
humor. En cierta ocasión, un día de
1965, las directoras de la Asesoría
estaban viendo con él un asunto
urgente. Allí se escuchaban todo tipo
de opiniones, cuenta una testigo.
Bastó un comentario lleno de buen
humor del Padre para que volviese la
calma |# 144|.

Jamás perdía el punto de mira
sobrenatural, para que no olvidasen



que detrás de los papeles hay que ver
almas; y pedía luces a Dios para
ejercer rectamente su función |#
145|. En las breves reuniones de
gobierno que tenía con la Asesoría
Central, antes y después de estar con
sus hijas, saludaba al Señor en el
oratorio. Cierto día, al terminar el
despacho, se detuvo en el oratorio y
mirando al Sagrario dijo:

Señor, he hecho lo que estaba a mi
alcance, sugiriendo a mis hijas el
modo de orientar este asunto para
que lo estudien; ahora eres Tú, como
siempre has hecho en la historia del
Opus Dei, el que tienes que
encargarte de que todo salga bien |#
146|.

En un punto de gobierno se mostraba
el Fundador particularmente celoso
y prudente, llegando su fidelidad a
extremos apasionados. Ese punto era
la defensa del espíritu del Opus Dei.



Detectaba la más mínima desviación,
y ponía inmediato remedio |# 147|.

A todos los miembros del Opus Dei
recomendaba franqueza, sin temores
ni recelos, en su trato con los
Directores. Tened muy en cuenta —
les decía—, que, en la Obra, el
gobierno funciona a base de
confianza |# 148|.

Estaba convencido de que nadie era
indispensable en el Opus Dei: ni yo,
que soy el Fundador |# 149|, añadía.
La humilde cantinela de gobierno en
labios del Padre era ésta: Soy un
pobre hombre y me tenéis que
ayudar |# 150|. Pero, cuando en
cierta ocasión, oyó a un miembro del
Consejo General decir: Nosotros, que
ayudamos al Padre a gobernar..., le
interrumpió corrigiéndole: ¡No!
Vosotros no ayudáis al Padre a
gobernar. Vosotros gobernáis con el
Padre |# 151|, como para recalcar el



sentido colegial con que se ejerce ese
deber en la Obra.

Hacia 1948 presentía el Fundador
que se hallaba en vísperas de la
expansión apostólica por Europa y
América. Era consciente de que el
tiempo urgía, de que había llegado el
momento de formar a sus hijos y a
sus hijas. Formar, sobre todo, a
hombres y mujeres que estuviesen
en condiciones de dirigir la Obra. Se
anunciaba la gran diáspora, y los
necesitaba para no interrumpir la
continuidad de las labores
apostólicas, es decir, como piezas de
repuesto espiritual, que sustituyesen
a los directores que habían de
marchar lejos. La mayoría de los
miembros del Consejo General
residían entonces en Madrid, y a
ellos escribe en febrero de 1948
recordándoles que el Consejo, a la
vez que órgano Central de gobierno,
debe ser escuela, donde se formen
los equipos que puedan ir a



constituir las Comisiones de las
Regiones que se creen: preparar
hombres de gobierno, ésta es una
misión principalísima del Consejo |#
152|. La formación de hombres de
gobierno la llevó a cabo el Padre en
medio de penosas contradicciones,
absoluta carencia de medios
económicos, una gravísima
enfermedad y tenaces forcejeos en
busca de un seguro camino jurídico.

Importante capítulo el de la
formación de directores. El Padre,
con la vista puesta en el futuro,
orientaba a quienes daban señales de
un cierto don de gobierno. (Seguía al
pie de la letra lo por él escrito,
cuando decía que el Director debía
ser al mismo tiempo un descubridor,
un formador, un distribuidor de
hombres) |# 153|. Los trataba, a ellos
y a ellas —refiere Encarnación
Ortega—, «ni con excesivo rigor, ni
con excesiva indulgencia» |# 154|;
pero les exigía, despertando en todos



el sentido de responsabilidad. Antes
de designar a alguien para un puesto
de gobierno, o proceder a la
provisión de cargos, hacía «larga y
pausada oración» |# 155|. Después
recordaba a los interesados que
tuviesen muy en cuenta que no
agrada a Dios el ambicionar cargos,
ni desear retenerlos |# 156|. Y con
frecuencia repetía a sus hijas y a sus
hijos que: los cargos se toman con
alegría, se llevan con alegría y se
dejan con alegría |# 157|.

Pensando en el día de mañana, y en
la continuidad de la Obra, les
aconsejaba no hacer charcos, esto es,
no detener el curso de las labores en
marcha. Para lograrlo debían recoger
la experiencia de sus predecesores,
esforzándose en mejorarla con sus
aportaciones, y transmitirla a otros,
de modo que nuestro orgullo sea que
haya muchos que sepan más que
nosotros, que comiencen donde



nosotros hemos terminado: y les
serviremos de pedestal |# 158|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/4-arte-de-
gobernar/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/4-arte-de-gobernar/
https://opusdei.org/es-es/article/4-arte-de-gobernar/
https://opusdei.org/es-es/article/4-arte-de-gobernar/

	4. Arte de gobernar

