opusdei.org

3. "Sin miedo a la
vida"

Extraido del libro "Apuntes”
sobre San Josemaria Escriva de
Balaguer, escrito por Salvador
Bernal y editado por Rialp

16/01/2009

Pero seria falso pensar que el
Fundador del Opus Dei recurria a la
filiacion divina so6lo en los momentos
dificiles. A1 contrario, ser -saberse-
hijo de Dios era una realidad tan
profunda, que penetraba toda su
vida. Escribia en Consideraciones
Espirituales: Preciso es que nos



empapemos, que nos saturemos de
que Padre y muy Padre nuestro es
el Sefior que esta junto a nosotros
y en los cielos. Y nunca dej6 de
insistir en la necesidad de pararse a
pensar frecuentemente, cada dia, en
esta gran realidad. Porque saberse
hijo de un Padre que es Dios, ademas
de consolar, estimula a una conducta
mejor. Lo refleja bien esta otra
consideracion espiritual de 1934:

Los hijos... ;Como procuran
comportarse dignamente cuando
estan delante de sus padres! Y los
hilos de Reyes, delante de su padre
el Rey, ;como procuran guardar la
dignidad de la realeza! Y tu... ano
sabes que estas siempre delante
del Gran Rey, tu Padre-Dios?

Mons. Escriva de Balaguer dirigia
estas ensefianzas a todos, también a
los socios del Opus Dei. El 24 de mayo
de 1974, les decia en Sao Paulo:



-El Sefior quiere que estemos en el
mundo y que lo amemos, sin ser
mundanos. El Sefior desea que
permanezcamos en este mundo -que
ahora esta tan revuelto, donde se
oyen clamores de lujuria, de
desobediencia, de rebeldias que no
llevan a ninguna parte-, para que
ensefiemos a la gente a vivir con
alegria. La gente esta triste. Hacen
mucho ruido, cantan, bailan, gritan,
pero sollozan. En el fondo del
corazon, no tienen mas que lagrimas:
no son felices, son desgraciados. Y el
Sefior, a vosotros y a mi, nos quiere
felices.

Para casi todos los presentes, era la
primera vez en su vida que estaban
junto al Fundador del Opus Dei, y
quiza no imaginaban la capacidad de
Mons. Escriva de Balaguer para
cifrar en dos palabras, como hizo
entonces, la historia de una vocacion
bien vivida:



-Seremos felices, si luchamos y
vencemos. Cada uno de vosotros
tiene una experiencia personal, como
la tengo yo. Cada uno de vosotros
sabe que, todos los dias, hay una
porcion de batallas.

Y terminaba con una afirmacién de
optimismo:

-Sé que todos estdis decididos a
luchar. Sé que ninguno de vosotros
es cobarde, que todos sois valientes,
que no tenéis miedo...

Porque -no importa repetirlo- un hijo
de Dios no puede

tener miedo... Saber que Dios es
Padre hace serena la entrega y
confiada la lucha interior. Este
sentido de la filiacion divina, siendo
caracteristica general de la vida
cristiana, tomo, sin embargo, una
forma peculiar e intensa en la vida
del Fundador y del Opus Dei en un
momento bien preciso de 1931:



En momentos humanamente
dificiles, en los que tenia sin
embargo la seguridad de lo imposible
-de lo que hoy contemplais hecho
realidad-, senti la accion del Sefior
que hacia germinar en mi corazony
en mis labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocacion: Abbai Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvia:
la calle no impide nuestro dialogo
contemplativo; el bullicio del mundo
es, para nosotros, lugar de oracion.

Sucedid asi, en un dia de mucho sol,
en un tranvia que habia tomado en
Atocha. Era una luz nueva, que
iluminaba desde otro angulo aquello
que ya habia visto claro el 2 de
octubre de 1928: el cristiano puede
-debe- ser santo en medio y a través
de las cosas ordinarias de la vida -la
profesion, la familia, los amigos-, sin
necesidad de salir de su sitio.



A esto se referia el Fundador del
Opus Dei cuando ensefiaba. a
aquellos universitarios y a aquellos
obreros que venian junto a mi por
los afios treinta, que tenian que
saber materializar la vida
espiritual. Queria apartarlos asi de
la tentacion, tan frecuente
entonces y ahora, de llevar como
una doble vida: la vida interior, la
vida de relacion con Dios, de una
parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeiias realidades

terrenas. ;Que no, hijos mios! Que
no puede haber una doble vida,
que no podemos ser como
esquizofrénicos, si queremos ser
cristianos que hay una unica vida,
hecha de carne y espiritu, y ésa es
la que tiene que ser -en el almay
en el cuerpo- santa y llena de Dios:
a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas mas
visibles y materiales. No hay otro



camino, hijos mios: o sabemos
encontrar en nuestra vida
ordinaria al Seiior, o no lo
encontraremos nunca.

Don Ricardo Fernandez Vallespin ha
relatado un casa practico de como
materializaba el Fundador del Opus
Dei la vida espiritual. Antes de pedir
su admision en la Obra, don Ricardo
habia hecho la promesa -aun sin
cumplir- de ir a la ermita de Sonsoles
(Avila) desde Madrid. Don Josemaria
le dijo que, aunque podria
dispensarle de ella, la cumpliria, y él
le acompafaria, pero haciendo la
peregrinacion de una manera
distinta a como don Ricardo habia
pensado inicialmente.

Un dia de la primavera de 1934
fueron de Madrid a .Avila en tren.
Les acompafiaron José Maria
Gonzalez Barredo, y Manuel Sainz de
los Terreros. Desde Avila
emprendieron el camino de Sonsoles



rezando cinco misterios del Rosario;
en la ermita rezaron otros cinco vy, al
regresar, los restantes. El camino era
de tierra, polvoriento, aunque podian
circular automoviles. Hay un
momento en que se divisa la ermita,
luego una pequeria colina la oculta,
pero, siguiendo adelante, al acabar la
cuesta, la ermita vuelve a aparecer.
Pocos dias mads tarde el Fundador del
Opus Dej, en una de las meditaciones
que les dirigia, les hizo considerar
que lo mismo ocurre en la vida
interior. Hay temporadas en que no
se ve la meta, y todo se hace "cuesta
arriba" Pero si eran fieles y dociles,

encontrarian el premio al coronar la
cuesta, volviendo a ver. Y asi
tendrian paz y felicidad.

A Natividad Gonzalez don Josemaria
le conto la historia de Juan el lechero,
ocurrida en la iglesia del Patronato
de Santa Isabel. Juan repartia sus
cantaras por el barrio, con un carro



de mano. Don Josemaria, desde el
confesonario, oia, siempre a la
misma hora, un ruido que resonaba
en el silencio de la mafana. Hasta
que un dia salio a ver qué pasaba. Y
encontro a Juan, con sus cantaras, en
la puerta de la iglesia. Entraba un
momento y decia: -Jesus, aqui esta
Juan, el lechero. El Fundador del
Opus Dei se paso el dia diciendo esta
jaculatoria: -Seiior, aqui esta este
desgraciado, este sacerdote
desgraciado, que no te sabe amar
como Juan el lechero. Se habia
conmovido mucho. La actitud de
aquel hombre del pueblo era una
manera preciosa de hacer oracion. Y
aprendia de él, y empleaba la
historia de Juan el lechero, para que
las personas que trataba apren-
dieran, también, a acercarse a la
oracion con esa naturalidad y
confianza.

Otra escena se le quedd grabada a
don Avelino Gémez Ledo, cuando,



afos después de su época en la
residencia de la calle de Larra, se
encontro casualmente por la calle al
Fundador del Opus Dei. Fue cerca de
la Plaza de Cibeles, por donde esta el
Banco de Espafia. Don Avelino no
tuvo duda de que el Padre -envuelto
en su manteo, como si las propias
vueltas del manteo le ayudasen a
recogerse- iba rezando por la calle,
unido con Dios, por la acera de aquel
paseo madrilefio.

Don Josemaria enderezo a muchas
almas por caminos de vida interior,
perfectamente normales, sencillos,
recios, auténticos, también humanos,
sin rarezas ni complicaciones. Toda
su vida, toda su predicacion, todo el
espiritu del Opus Dei rebosa ese tono
amable -no por ello menos exigente-,
consecuencia del trato filial con Dios.
Basten aqui, como leve muestra,
estas consideraciones de Camino,
que han ayudado a miles de hombres



y mujeres a comenzar a hacer
oracion:

¢Que no sabes orar? -Ponte en la
presencia de Dios, y en cuanto
comiences a decir: "Seiior, ;que no
sé hacer oracion!...", esta seguro
de que has empezado a hacerla
(Camino, 90).

Me has escrito: "orar es hablar con
Dios. Pero, ;de qué?" -¢De qué? De
El, de ti: alegrias, tristezas, éxitosy
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones

diarias..., ;flaquezas!: y haci-
mientos de gracias y peticiones: y
Amor y desagravio. En dos
palabras: conocerle y conocerte:
"stratarse!" (Camino, 91).

Cuando alguno le decia que se
encontraba frio, que nada sentia, que
ir a Misa, rezar, ofrecer a Dios el
trabajo o hacer un rato de oracion en
ese estado, le parecia una comedia,
Mons. Escriva de Balaguer proponia



-con palabras muy parecidas a las
que siguen- la deliciosa e ingenua
historia de aquel juglar de las
Cantigas del Rey Alfonso, que,
movido por el deseo de amar mads a
Dios, ingresd en un monasterio.

Dia tras dia, el titiritero rebuscaba en
su escaso haber, para hallar alguna
excelencia con que honrar a la
Santisima Virgen, como hacian los
otros frailes, con su estudio, con su
vo0z, con su,, manos. No tenia letras,
ni sabia hacer nada aquel fraile. Y un
di,j sus pensamientos le hicieron
sonreir. En el mundo, aunque
pobremente, €l se ganaba la vida con
unas habilidades aprendidas desde
nino: tiraba unos bolos al aire, daban
volteretas, y loes recogia todos, sin
caérsele ninguno. Y reian los nifios y
se entretenian los mayores. Al fraile
-asi pensaba- le parecia
desproporcionado ganarse el cielo
con lo que antes se ganaba la vida.
Pero no quena ganar nada ahora:



solo honrar a la Sefiora... Por las
noches, salia a hurtadillas de su
celda, y se ponia delante del rostro
maternal y comprensivo de la
Virgen. Daba volteretas N sus dedos
trenzaban mil juegos de manos.
Hasta que un dia le descubri6 el
Superior. Pero nada le dijo. Y el fraile
titiritero continuo6 haciendo oracion,
a su manera.

No os escondo -puede leerse en una
homilia pronunciada el 5 de abril de
1964- que, a lo largo de estos aios,
se me han acercado algunos, y
compungidos de dolor me han
dicho: Padre, no sé qué me pasa,
me encuentro cansado y frio; mi
piedad, antes tan segura y llana,
me parece una comedia... Pues a
los que atraviesan esa situacion, y
a todos vosotros, contesto: ;una
comedia? ;Gran cosa! El Sefior esta
jugando con nosotros como un
padre con sus hijos. (...) Quédate
tranquilo: para ti ha llegado el



instante de participar en una
comedia humana con un
espectador divino. Persevera, que
el Padre, y el Hijo, y el Espiritu
Santo, contemplan esa comedia
tuya; realiza todo por amor a Dios,
por agradarle, aunque a ti te
cueste.

;Qué bonito es ser juglar de

Dios! ;Qué hermoso recitar esa
comedia por Amor, con sacrificio, sin
ninguna satisfaccion personal, por
agradar a Nuestro Padre Dios, que
juega con nosotros! Encarate con el
Sefior, y confiale: no tengo ningunas
ganas de ocuparme de esto, pero lo
ofreceré por Ti. Y ocupate de verdad
de esa labor, aunque pienses que es
una comedia. ;Bendita comedia! Te lo
aseguro: no se trata de hipocresia,
porque los hipdcritas necesitan
publico para sus pantomimas. En
cambio, los espectadores de esa
comedia nuestra -déjame que te lo
repita- son el Padre, el Hijo y el



Espiritu Santo, la Virgen Santisima,
San José y todos los Angeles y Santos
del Cielo.

Juglar a lo divino, escribia de Mons.
Escriva de Balaguer el poeta José
Ramon de Dolarea, en un periodico
peruano de la ciudad de Piura (El
Tiempo, 14 de julio de 1975). Porque
ante miles de personas hizo de
juglar de Dios, en los afios setenta,
como le vimos en Barcelona, el 25 de
noviembre de 1972:

El gimnasio de la Escuela Deportiva
Brafa habia sido convertido en
auditorio. Cerca de 4.000 personas
estaban alli aquella tarde, todas
jovenes. Se sucedian las preguntas.
Desde el fondo, uno se refirio al
peligro de "volverse blandos, como el
requeson’, en vez de ser duros, para
poder responder al Sefior cuando
pide cosas que exigen sacrificio. Y el
Fundador del Opus Dei se apoyo en el
ejercicio, en el deporte que se hace



en Brafa. Y en las recientes
Olimpiadas... Se encontraba en tierra
italiana, a unos cuatro kilémetros de
Suiza, y las veia a veces por
television.

Empez06 a describir - a revivir- las
aventuras y desventuras del saltador
de pértiga: primero se media,
miraba; luego se concentraba, se
relajaba; finalmente saltaba y volvia
con la cabeza gacha. Y otro intento, y
otro fracaso. Hasta que al fin podia.
Los gestos de Mons. Escriva de
Balaguer imitaban, con mucha
gracia, los movimientos y las
expresiones que tantas veces
habiamos visto en los atletas. La
gente seguia, entre divertida y
embebida, la "representacion”.
Perdonadme si hago un poco... el
juglar de Nuestro Seiior. Porque, al
final, ;podian! Pues, nosotros, con
la gracia de Dios, que es la mejor
pértiga, y la unica pértiga que
tiene el cristiano, nos saltamos lo



que sea. Y nos endurecemos. Y
hacemos las maravillas que hacen
estas criaturas aqui.

No es facil encontrar un modo mas
natural, amable, divertido y exigente
de urgir a la lucha interior, con don
de lenguas, a la gente joven. Ese
cuadro del saltador de pértiga es
buena muestra de la pedagogia
deportiva de la lucha ascética tan
caracteristica del espiritu del Opus
Dei, del ascetismo sonriente
connatural a Mons. Escriva de
Balaguer, a todo auténtico hijo de
Dios.

Proponia un modo de esforzarse por
hacer la voluntad de Dios que, de
hecho, venia a dar un giro
copernicano en el planteamiento
convencional de la lucha interior.
Durante afios -incluso, siglos-
muchos escritores ascéticos y
directores de almas habian de
ordinario cargado las tintas en los



aspectos negativos del cristianismo.
Se insistia demasiado en el cumpli-
miento del deber a palo seco, por
miedo a la sancion divina que todo
pecado lleva consigo. Se olvidaba
habitualmente, en la practica, que el
cristiano es hijo de Dios, y que un
hijo debe a su padre piedad,
reverencia, afecto, e incluso temor:
pero temor filial -explicaba Mons.
Escriva de Balaguer-, pena por el
disgusto que se le da, nunca miedo,
en el sentido literal y usual del
término.

Se entiende que a los primeros que
se acercaron al Fundador del Opus
Dei, esa insistencia en la alegria de
los hijos de Dios les diera paz
interior, serenidad, para afrontar con
luces radicalmente diversas, las
peleas que -cara a Dios- tenian que
batallar en medio del mundo, en su
trabajo, en su casa, en plena calle. La
filiacion divina traia nuevo sentido a
la oracion, a la vida de piedad, al



sacrificio, al servicio a los demas, a la
fraternidad, al apostolado, a las
penas y a las preocupaciones, a los
triunfos y a las derrotas, al pasado y
al futuro.

De un modo muy especial, centraba
la posibilidad de santificarse en la
vida ordinaria, sin salirse del mundo,
sin tener tampoco miedo al mundo,
porque Jesucristo habia rogado a su
Padre: "No pido que los saques del
mundo, sino que los guardes del
mal" (lo., XVII, 15). El cristiano debia
considerar el mundo como creacion
divina, algo salido de las manos de
Dios Padre, que entregaba a sus hijos
como heredad (cfr. Ps., II, 8). Era, por
tanto, bueno, salvo que los hombres
lo hiciésemos malo por el pecado,
precisaba el Fundador del Opus Dei.

Desde esta perspectiva, es mas facil
comprender que todos los enfoques
apostolicos de Mons. Escriva de
Balaguer fuesen siempre positivos,



nunca negativos. El realismo -la
comprobacion de la realidad del mal
en el mundo- no le llevaba a
pesimismos derrotistas. Porque,
fiado en Dios, no tenia miedo a nada
ni a nadie. Y quien no tiene miedo no
ve enemigos. De ahi que repitiera
siempre que el Opus Dei no es
anti-nada, ni anti-nadie. Todo su
apostolado podia resumirse en una
frase bien grafica: ahogar el mal en
abundancia de bien.

Con los afios, personas que sin ser de
la Obra la miraban con afecto, la
contemplarian como una posible
solucion contra esto o aquello: todo
en funcion de los grupos o
movimientos a que esas personas,
con toda su buena fe, achacaban los
males de la religion o de la Iglesia.
Igual da que fuese la masoneria o el
comunismo, la Institucién Libre de
Ensefianza -en el caso de la
Universidad espafiola en el primer
tercio del siglo XX-, o el mas frio



laicismo de otros paises. Pero no era
ése el espiritu del Fundador del Opus
Dei, que ya en 1934 habia escrito, en
la primera de sus Consideraciones
Espirituales:

Que tu vida no sea una vida estéril.
-Sé util. -Deja poso. -Ilumina, con la
luminaria de tu fe y de tu amor.

Borra, con tu vida de apostol, la sefal
viscosa y sucia que dejaron los
sembradores impuros del odio. -Y
enciende todos los caminos de la
tierra con el fuego de Cristo que
lleva! en el corazon.

Cuarenta afos después, seguiria
manteniendo esta idea central con
palabras distintas:

No tengas miedo al mundo
paganizado, porque el Sefior nos
busca justamente para que seamos
levadura, sal y luz en medio de este
mundo. No te preocupes, que el
mundo no te hara dafio, a no ser que



a ti te dé la gana. Ningun enemigo de
nuestra alma puede nada, si nosotros
no queremos consentir. Y no
consentiremos, con la gracia de Dios
y la proteccion de Nuestra Madre del
cielo.

Sed piadosos. Sed rezadores. Una
vez, estaba yo preocupado por las
circunstancias de una nacion
determinada, y decia: Dios mio,
cqué pasara alli? Justamente
porque el ambiente era muy malo.
Y vino uno de los Directores y me
dijo: Padre, esté tranquilo, porque
somos muy rezadores. (...) Sed
rezadores, y no tengais miedo del
mundo paganizado. Quitaremos el
paganismo del mundo, con la
oracion.

Pero no hay que pensar solo en los
riesgos de un ambiente hostil.
Muchas veces, lo que dificulta la vida
cristiana no son los grandes
enemigos de fuera, sino simplemente



la premura de tiempo, el agobio que
deriva del exceso de trabajo o del
pluriempleo, el sentir como una
incapacidad fisica para llegar a todas
las cosas. Hay momentos en que uno
puede dejarse llevar por el
nerviosismo, y perder el punto de
mira, el norte sobrenatural, que debe
dirigir todo lo que se hace, también
lo mas humano.

Ese desasosiego roba la presencia de
Dios y puede romper la perspectiva,
de tal manera que se llegue a pensar
que no tiene sentido dejar un trabajo
muy urgente para dedicar en
exclusiva unos minutos a la oracion,
a la vida de piedad... Se pierde
entonces, no solo la oportunidad de
santificar el propio esfuerzo, sino
que, en la practica, y no es paradoja,
disminuye la eficacia en el trabajo, el
aprovechamiento del tiempo.

Por eso, el Fundador del Opus Dei,
que tanto sabia de urgencias en su



trabajo, no dejaba pasar una: si para
los padres de familia su trabajo mas
importante tenia que ser la dedi-
cacion a sus propios hijos, ensefio a
todos que para un hijo de Dios la
vida de piedad, el trato con el Padre,
era siempre el trabajo mas urgente,
el mas importante, el inico que no
podia diferirse.

Quedaba muy claro en aquellas
palabras que pronuncio en una
homilia bien conocida, la del & de
octubre de 1967. en el campus de la
Universidad de Navarra:

Os aseguro, hijos mios, que cuando
un cristiano desempeiia con amor
lo mas intrascendente de las
acciones diarias, aquello rebosa de
la trascendencia de Dios. Por eso
os he repetido, con un repetido
martilleo, que la vocacion
cristiana consiste en hacer
endecasilabos de la prosa de cada
dia. En la linea del horizonte, hijos



mios, parecen unirse el cielo y la
tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivis santamente la vida
ordinaria...

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-sin-miedo-a-
la-vida/ (10/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-sin-miedo-a-la-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/3-sin-miedo-a-la-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/3-sin-miedo-a-la-vida/

	3. "Sin miedo a la vida"

