opusdei.org

3. Los anos de
Zaragoza

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprension histérico-
espiritual de una fecha.

01/10/2010

«Yo, casi sin darme cuenta, repetia:
Domine, ut videam!, Domine, ut sit!
No sabia lo que era, pero seguia
adelante, adelante, sin corresponder
plenamente a la bondad de Dios,
pero esperando lo que mas tarde
habria de recibir: una coleccion de



gracias, una detras de otra, que no
sabia como calificar y que llamaba
operativas, porque de tal manera
dominaban mi voluntad que casi no
tenia que hacer esfuerzo. Adelante,
sin cosas raras, trabajando sélo con
mediana intensidad. Fueron los afios
de Zaragoza»(25).

Habia en aquel tiempo en Zaragoza
dos seminarios para candidatos al
sacerdocio: el Seminario Conciliar de
San Valero y San Braulio y el
Seminario de San Francisco de Paula.
A éste ultimo —que estaba unido a
una de las instituciones y edificios
mas conocidos de la capital
aragonesa: el Seminario Sacerdotal
de San Carlos— se incorporo, como
alumno interno, el joven Josemaria
Escriva de Balaguer. Iniciaba asi una
etapa de su vida en muchos aspectos
nueva, en un ambiente muy diverso
del que habia conocido hasta
entonces en el hogar paterno(26).



El régimen del seminario de San
Francisco seguia el esquema
acostumbrado en los seminarios de
aquel tiempo. Resefiémoslo, aunque
sea so0lo en lineas muy generales. Los
seminaristas se levantaban a las seis
y media de la mafiana. Después de
asearse, acudian a la capilla para
hacer media hora de meditacion(27),
a la que seguia la Santa Misa.
Terminado, el desayuno, que hacian
siempre en silencio mientras uno de
ellos leia algun capitulo de la
Imitacion de Cristo, marchaban —
juntos, en filas de a dos— a las clases
en la Universidad Pontificia, que
estaba unida al otro seminario, el de
San Valero y San Braulio, situado
cerca de la Catedral. Solia haber cada
manana dos horas de clase y, entre
medio, un rato de estudio y otro de
descanso. La ensefianza estaba
basada mas en el estudio de textos
que en las explicaciones de los
profesores, y era corriente que en
cada clase el profesor sefialara los



temas o lecciones que los alumnos
debian aprender para la clase
siguiente, en la que preguntaban la
leccién sefialada, haciendo al filo de
las contestaciones comentarios o
glosas(28) .

A las doce y media, terminada la
ultima clase, los seminaristas del San
Francisco dejaban la Universidad
Pontificia y volvian a su casa. La
comida, a eso de la una, era también
en silencio, mientras se leia algun
libro de tema piadoso, a no ser que
quien presidia concediese
autorizacion para hablar. Por la
tarde, tras un rato de recreo, de
nuevo a clase: una sola esta vez. La
jornada se completaba con unas dos
horas de estudio, todos juntos en una
sala con pupitres preparada al efecto,
cortando el tiempo por la mitad para
rezar el Rosario y tener un rato de
lectura espiritual(29). A las nueve de
la noche tenia lugar la cena,
concluyendo el dia con un breve rato



de examen de conciencia en la
capilla(30).

Asi transcurrieron los dos primeros
cursos que Josemaria Escriva de
Balaguer paso en Zaragoza. En
septiembre de 1922, el cardenal Juan
Soldevila, que regentaba la didcesis
zaragozana, decidié nombrarlo
superior del Seminario, confiriéndole
para ello la tonsura(31). En junio de
1923 terming el cuarto de Teologia, el
ultimo de los cursos institucionales,
completando los estudios durante el
afno académico 1923-24 mediante un
curso de caracter monografico. Por
esas mismas fechas

—1923— considerd llegado el
momento de seguir un consejo que le
habia dado su padre cuando le hablo
de hacerse sacerdote: estudiar,
ademas de las ciencias eclesiasticas,
la carrera civil de Derecho. Comenzd
estos estudios como alumno libre,
aunque asistiendo a clase siempre



que se lo permitieron sus
obligaciones en el Seminario: asi,
pensaba, se disponia mejor para
cumplir lo que Dios le pidiera.

Pero con lo dicho, hemos descrito
solo el marco exterior de una vida
cuyas dimensiones determinantes se
sitian a otro nivel, el del espiritu,
como consecuencia del proceso de
profundisima maduracion interior
iniciado en Josemaria Escriva de
Balaguer desde el momento mismo
de los barruntos de Logrofio.

La conciencia de la llamada divina,
firmemente arraigada en su corazon
desde aquel dia del invierno de
1917-18, se ha ido haciendo cada vez
mas penetrante. A aquella primera
luz han seguido otras —las «gracias
operativas», de que habla el texto
citado mas arriba—, hasta marcar
hondamente todo su ser. Sus afanes e
ilusiones han estado dirigidos hacia
las perspectivas que le ha abierto la



luz divina: le son aun desconocidas
en su concrecion y detalle, pero su
confianza en Dios no le permite
dudar de ellas en lo mas minimo, y
su oracion se vuelca en una peticion
constante, urgiendo a Dios que haga
realidad sus designios. Esa oracion se
remansa en largos ratos junto al
Sagrario o ante alguna imagen de la
Virgen, pero se expresa también en
frases breves, jaculatorias, que
resumen los afanes de su corazon.
«No puedo dejar de recordar —
rememoraba, afios mas tarde, en una
homilia sobre vida de fe,
comentando la narracion evangélica
sobre la curacion del ciego de Jerico
(Mc 10, 46 s.)— que, al meditar este
pasaje muchos afios atras, al
comprobar que Jesus esperaba algo
de mi —jalgo que yo no sabia qué
eral—, hice mis jaculatorias.

Sefior, ¢qué quieres?, ;qué me pides?
Presentia que me buscaba para algo
nuevo y el Rabboni, ut videam —



Maestro, que vea— me movio a
suplicar a Cristo, en una continua
oracion: Sefior, que eso que Tua
quieres, se cumpla»(32). Aunque no
habla practicamente nunca de estos
temas, los comparieros de seminario
notan que sus preocupaciones
interiores trascienden el ambito de la
usual vida eclesiastica. Y a parecidas
conclusiones llegan sus condiscipulos
en la Facultad de Derecho: era —
comenta uno de ellos, el
posteriormente notario David
Mainar— «una personalidad tallada
en plena juventud, con un ideal
religioso a realizar»; «lo recuerdo —
afade otro, el abogado Domingo
Fumanal— como un romadntico de
Cristo: un enamorado de Cristo; un
hombre de fe total en el
Evangelio»(33).

Una humildad profunda, junto a un

desprendimiento igualmente radical,
caracterizan su vida interior. Porque,
no lo olvidemos, en 1917-1918 Dios le



ha hecho notar que quiere algo de él,
pero no le ha revelado el contenido
de sus deseos. Y, de esa forma, el
Fundador del Opus Dei se vio llevado
a vivir —como recordaba en la ya
citada tertulia con sacerdotes, en
Peru, el 26 de julio de 1974— «medio
ciego, siempre esperando el porqueé.
¢Por qué me hago sacerdote? El
Sefior quiere algo; ¢qué es?» (34). El
cardenal Marcelo Gonzalez,
arzobispo de Toledo, preguntandose
por la fuerza interior capaz de
explicar la eficacia apostdlica del
Fundador del Opus Dei, la colocaba
en «el dejarse llevar», en la posesion
de «un corazon pobre, no instalado,
desprendido, abierto a todo, saturado
de confianza en Dios en medio de las
mayores pruebas»(35). Ese abandono
total e incondicionado en manos de
Dios, de que el Beato Josemaria
Escriva dio pruebas a lo largo de toda
su vida, se acrisold durante los once
afos pasados en expectativa, a la
espera, de una luz divina



que desvelara el sentido de la
inquietud sembrada en su corazon.
Caminar asi, ser fiel a una llamada
que se entrevé pero de la que no se
conocen el porqué ni el para qué,
perseverar jornada a jornada
dispuesto para cualquier cosa, aun la
mas inesperada, vivir al dia sin
poder hacer planes ni proyectos, es
una forja que purifica el alma hasta
terminar situdndola en una plena
desnudez ante Dios. La
incertidumbre en que el Sefior
mantuvo a Josemaria Escriva
durante largos afios le condujo a una
actitud de disponibilidad tan honda
que acabo siendo consubstancial con
la propia persona.

Hay un texto que no se refiere
especificamente a los afios que
estamos considerando —se trata de
un pasaje en dedicado en general al
proceso de fundacion del Opus Dei—,
pero que nos parece oportuno
reproducir, ya que ilumina lo que



estamos intentando exponer.
«Cuando contemplo el sendero que
hemos recorrido desde 1928, me veo,
hijos, mios como un nifio delante de
un Padre buenisimo. A un nifio
pequerio no se le dan cuatro
encargos de una vez. Se le da uno, y
después otro, y otro mds cuando ha
hecho el anterior. ¢ Habéis visto como
juega un chiquillo con su padre? E1l
nifio tiene unos tarugos de madera,
de formas y de colores diversos... Y
su padre le va diciendo: pon éste
aqui, y ése otro ahi, y aquel rojo mas
alla... Y al final jun castillo! (36).
Pocos parrafos mas adelante reitera
la misma idea: «Y para abrir paso a
este querer divino, verdadero
fendmeno teoldgico, pastoral y social
en la vida de la Iglesia, Dios me
llevaba de la mano, calladamente,
poco a poco, hasta hacer su castillo :
da este paso —parece que decia—,
pon esto ahora aqui, quita esto de
delante y ponlo alla. Asi ha ido el
Sefior construyendo su Obra, con



trazos firmes y perfiles delicados,
antigua y nueva como la Palabra de
Cristo»(37).

Dificilmente cabe imaginar
expresiones en las que el olvido de si,
el desprendimiento propio, la actitud
de abandono sean manifestadas de
manera mas plena. Y, a la vez, mas
espontdnea, menos dramatica. Ya
que Josemaria Escriva tuvo una clara
conciencia de que la historia entera
es como un juguete en las manos de
Dios, pero no olvido ni un instante
que ese Dios que juega por todo el
orbe de la tierra — ludens in orbe
terrarum, dice la Escritura(38)— es
un Dios que ama a los hombres con
corazon de padre, un Dios que —
como dice también la Escritura, y
precisamente en el lugar recién
citado— «tiene sus delicias entre los
hijos de los hombres»(39).

La actitud de abandono en las manos
de Dios no tuvo jamas en el Beato



Josemaria un tono desgarrado, sino
al contrario confiado y filial. Y eso,
nos parece, como consecuencia de
otro rasgo de su fisonomia espiritual,
presente ya, y con fuerza, desde los
afios en el seminario: el hecho de que
su docilidad plena a los planes de
Dios estuviera acomparfiada de una
oracion no solo viva, sino sencilla y,
podriamos afiadir, familiar. Un texto
significativo para comprender el
itinerario de la vida interior del
Fundador del Opus Dei es una
homilia que pronuncié en 1967 y que
fue publicada no mucho después con
el titulo Hacia la santidad (40). En esa
homilia, Mons. Escriva de Balaguer
comenta —en frase ya citada— que
la vida de trato con Dios comienza
con las oraciones aprendidas en la
infancia, y va después, si el alma
persevera en la oracion, creciendo
paulatinamente. Ese caminar,
advierte, no siempre es facil, ya que
en la vida de todo hombre, aparecen,
de una forma u otra, pronto o tarde,



dificultades y contradicciones que
ponen en peligro sus deseos de
fidelidad al ideal cristiano. Al llegar a
este punto, se pregunta: «;Como
podremos superar esos
inconvenientes? ;Como lograremos
fortalecernos en aquella decision,
que comienza a parecernos muy
pesada? Inspirandonos en el modelo
que nos muestra la Virgen Santisima,
nuestra Madre: una ruta muy
amplia, que necesariamente pasa a
traves de Jesus»(41).

Ir a Dios de la mano de Jesus y de
Maria. Acercarse a Dios a través de
Jesus y de Maria. Y, de esa forma,
descubrir, a un tiempo e
inseparablemente, la majestad y el
amor de un Dios que ha querido
compartir la condicion humana
hasta en los detalles mas corrientes y
familiares. Ese fue el itinerario que
siguio el Fundador del Opus Dei, ,
concretamente, el camino a través
del cual se fraguo ese abandono a la



vez total y confiado, incondicionado
y alegre, al que hemos hecho
referencia.

«Durante el tiempo que pasé en
Zaragoza, haciendo mis estudios
sacerdotales, mientras frecuentaba
las aulas de la Facultad de Derecho
Civil, mis visitas al Pilar eran por lo
menos diarias», rememoraba en un
articulo de 1970(42). Alli, en el Pilar,
0 en cualquier otro sitio, al
contemplar una imagen de Nuestra
Sefiora o al pensar en Ella y dirigirle
palabras de carifio, se va empapando
de una verdad profunda: Dios ha
querido aproximarse tanto a
nosotros que se ha hecho hombre
naciendo de mujer, teniendo una
Madre que es también Madre
nuestra. El trato con Maria nos
conduce hasta Jesus y en El, perfecto
Dios y perfecto Hombre,
descubrimos el amor de Dios Padre y
la fuerza del Espiritu Santo. «A Jesus
siempre se va y se “vuelve” por



Maria», escribe en Consideraciones
espirituales; y en Santo Rosario —
redactado también a principio de los
afos treinta— afiade: « El principio
del camino, que tiene por final la
completa locura por Jesus, es un
confiado amor hacia Maria
Santisima»(43).

En esa vivencia de la cercania de
Dios, en esa profundizacion en el
misterio de Cristo se inserta,
poderosamente, otra realidad
fundamental: la Sagrada Eucaristia,
de la que hablo siempre de forma
profundamente sentida, como
manifiestan, entre otros textos,
algunos puntos de Consideraciones
espirituales , que vale la pena citar:

—«Considera lo mas hermoso y
grande de la tierra..., lo que place al
entendimiento y a las otras
potencias..., y 1o que es recreo de la
carne y de los sentidos... —Yel
mundo, y los otros mundos, que



brillan en la noche: el Universo
entero. —Y eso, junto con todas las
locuras del corazon satisfechas...,
nada vale, es nada y menos que
nada, al lado de jeste Dios mio! —
jituyo!—, tesoro infinito, margarita
preciosisima, humillado, hecho
esclavo, anonadado con forma de
siervo en el portal donde quiso
nacer, en el taller de José, en la
Pasion y en la muerte ignominiosa...
y en la locura de Amor de la Sagrada
Eucaristia».

—«Humildad de Jesus: en Belén, en
Nazaret, en el Calvario...—Pero mas
humillacién y mas anonadamiento
en la Hostia Santisima: mas que en el
establo, y que en Nazaret y que en la
Cruz. Por eso, jqué obligado estoy a
amar la Misa! (“Nuestra” Misa,
Jesus...)».

—«¢No te alegra si has descubierto
en tu camino habitual por las calles
de la urbe jotro Sagrario!?» (44).



Las frases recién reproducidas nos
permiten intuir el tono de su oracion
en esa fecha, y desde afios antes. Por
lo demas entre los hechos que el
Beato Josemaria Escriva conservo en
la memoria sobre sus afios de
Zaragoza ocupa un lugar de relieve el
recuerdo de las largas horas que
paso en oracidn ante el Sagrario de la
iglesia de San Carlos(45), y el de la
emocion profunda —le temblaban
las manos— con la que, siendo
didcono, tomo por primera vez entre
sus dedos la Hostia Consagrada para
administrar la Comunion(46). Otro
recuerdo, intranscendente en
apariencia, contribuye también a
descubrirnos su alma. «Me acuerdo
—contaba el 30 de marzo de 1964—
de una escena que presencié hace
bastantes afios, en Zaragoza, en un
bar —se llamaba Gambrinus— que
no sé si seguira existiendo. Habia en
aquel café un grupo de hombres vy,
entre ellos, un torero famoso. Se
paraba la gente a contemplarlo. Un



nifio salié de la muchedumbre, paso
una mano por el traje del hombre
que todos admiraban, y volvio con la
cara radiante, diciendo a gritos: jlo
he tocado!» (47). Muchas veces evoco
ese suceso, aplicandolo a nuestro
tocar a Cristo en la Palabra y en el
Pan, en la oracion y en la
Eucaristia(48), sefial de que aquella
escena vista casualmente en una
calle zaragozana quedo grabada en
su alma y fue tema frecuente de su
oracion.

José Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-los-anos-de-
zaragoza/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-los-anos-de-zaragoza/
https://opusdei.org/es-es/article/3-los-anos-de-zaragoza/
https://opusdei.org/es-es/article/3-los-anos-de-zaragoza/

	3. Los años de Zaragoza

