
opusdei.org

3. Las circunstancias
políticas

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

19/11/2010

Aquella despiadada y cruenta guerra
civil había puesto a España al borde
de la ruina. Situación que no se
normalizó del todo hasta quince años
más tarde. Esto por lo que hace a la
destrucción de los bienes materiales;
porque, en lo que se refiere a
pérdidas de otro tipo, no era posible
rehabilitar a la nación.



En la hoja mensual de Noticias, de
marzo de 1939, don Josemaría
señalaba la terminación de la "época
transitoria", y la vuelta a la vida
estable, con estas palabras: Pasamos
del desquiciamiento propio de estos
tiempos, al cauce bien trazado que
nos conducirá a la conquista
definitiva |# 90|. Era éste un
lenguaje optimista y espiritual, no un
lenguaje político. ¿A quién se le
ocultaban la miseria existente y la
falta de medios materiales, a la hora
de reconstruir la nación? Sin
embargo, el tono de la carta circular
del 9-I-1939 del Fundador a sus hijos
emanaba de firmes convicciones
sobrenaturales:

¿Obstáculos? No me preocupan los
obstáculos exteriores: con facilidad
los venceremos. No veo más que un
obstáculo imponente: vuestra falta
de filiación y vuestra falta de
fraternidad, si alguna vez se dieran
en nuestra familia. Todo lo demás



(escasez, deudas, pobreza, desprecio,
calumnia, mentira,
desagradecimiento, contradicción de
los buenos, incomprensión y aún
persecución de parte de la
autoridad), todo, no tiene
importancia, cuando se cuenta con
Padre y hermanos, unidos
plenamente por Cristo, con Cristo y
en Cristo. No habrá amarguras, que
puedan quitarnos la dulcedumbre de
nuestra bendita Caridad |# 91|.

Los desastres de la guerra civil no
fueron fáciles de remediar. El
potencial humano había sufrido un
serio menoscabo. En la memoria de
todo español estaban presentes los
muertos, los caídos y los asesinados,
que sumaban unas 300.000 personas.
Y quedaban sin contar presos y
exiliados. Por otro lado, puentes y
carreteras, casas y fábricas, estaban
destruidas o maltrechas. Faltaban
vehículos, barcos y maquinaria de
todo tipo. Escaseaban los bienes de



uso doméstico, la ropa y los víveres.
Reorganizar lo desorganizado
requería tiempo, mano de obra e
importaciones del extranjero. Para
colmo de desdichas, las reservas en
oro del Banco de España se habían
consumido en material bélico o
estaban depositadas en otros países.
Y, para dar el golpe de gracia, mermó
muy considerablemente la
producción agrícola. Largos años de
sequía sumieron a la nación en las
fauces del hambre y prolongaron su
mezquino racionamiento hasta 1951
|# 92|.

Por desgracia, el final de la guerra no
constituyó un pacífico desenlace de
viejos odios. En el aire quedó
flotando una nube de rencor y un
exacerbado afán de desquite. A las
dos semanas de acabar la guerra, en
radiomensaje del 16 de abril de 1939,
el Papa Pío XII se dirigió a los fieles y
a la Jerarquía de España para
expresar su «paternal congratulación



por el don de la paz y de la victoria».
En esa alocución radiofónica
apelaba, una y otra vez, a la
generosidad y nobleza del espíritu
español, del que esperaba que
restableciera la vida nacional según
«la fe, piedad y civilización católicas.
Por eso exhortamos a los
Gobernantes y a los Pastores de la
Católica España —continuaba
diciendo— que iluminen la mente de
los engañados, mostrándoles con
amor las raíces del materialismo y
del laicismo de donde han procedido
sus errores y desdichas [...]. Y no
dudamos que aquellos otros, que
como hijos pródigos traten de volver
a la casa del Padre, serán acogidos
con benevolencia y amor. A vosotros
toca, Venerables Hermanos en el
Episcopado, aconsejar a los unos y a
los otros, que en su política de
pacificación todos sigan los
principios inculcados por la Iglesia y
proclamados con tanta nobleza por
el Generalísimo: de justicia para el



crimen y de benévola generosidad
para con los equivocados» |# 93|.

Los criterios que se aplicaron a los
vencidos fueron muy otros. Aparte
de la represión militar en tiempo de
guerra, en el año 1939 comenzaron a
funcionar los tribunales de
depuración política. Este aparato
represivo constaba de varias leyes: la
Ley de responsabilidades políticas
del 9 de febrero de 1939, con efectos
retroactivos a la revolución de
Octubre de 1934; la Ley de
depuración de funcionarios del 10 de
febrero de 1939 y la Ley del 1 de
marzo para la represión de la
Masonería y del Comunismo |# 94|.

Muchos ciudadanos permanecieron
encarcelados por largos años o
redimieron su condena con trabajos
forzados. Otros, en fin, fueron
sancionados económicamente, o
perdieron su empleo, y tuvieron que
marchar al exilio. En medio de tales



circunstancias, la línea de conducta
marcada por don Josemaría fue
siempre la del perdón: perdonar y
olvidar. Y si en su vida de fugitivo en
el Madrid revolucionario
desagraviaba generosamente por
todos, procurando no clasificar a la
gente en buenos y malos, ahora
rectificaba los sentimientos de
quienes todavía respiraban
venganza. En uno de sus viajes, en
abril de 1938, yendo de Utrera a
Salamanca, se encontró en el tren
con un oficial de ánimo rencoroso. El
sacerdote nos cuenta la conversación
que con él mantuvo:

Un alférez, que ha sufrido
extraordinariamente en su familia y
en su hacienda, por las
persecuciones de los rojos, profetiza
sus próximas venganzas. Le digo que
he sufrido como él, en los míos y en
mi hacienda, pero que deseo que los
rojos vivan y se conviertan. Las
palabras cristianas chocan, en su



alma noble, con aquellos
sentimientos de violencia, y se le ve
reaccionar.

Me recojo como puedo, y, según mi
costumbre, invoco a todos los
Custodios |# 95|.

A flor de piel quedaba en algunos un
morboso aborrecimiento del
enemigo. En cierta ocasión fue a ver
a don Josemaría una persona a quien
los comunistas habían asesinado a
varios parientes en pleno campo, en
el cruce de una carretera. Aquella
persona quería alzar una gran cruz,
precisamente en ese lugar, en
memoria de los caídos allí de su
familia. No debes hacerlo —le dijo el
sacerdote—, porque lo que te mueve
es el odio: no será la Cruz de Cristo
sino la cruz del diablo |# 96|. No se
plantó la cruz y aquella persona supo
perdonar. Pero no todos
perdonaban. Hacía meses que la
guerra había acabado cuando, un



día, el sacerdote tuvo que coger un
taxi en Madrid. Como era su
costumbre, enseguida se puso a
charlar con el conductor, a hablarle
de Dios, de la santificación del
trabajo y de la convivencia, y de
olvidar la desgracia por la que había
pasado España. El taxista le
escuchaba y no abría la boca.
Cuando llegó a su destino y se bajó
don Josemaría, aquel hombre le
preguntó:

— "Oiga, ¿dónde estaba usted
durante el tiempo de la guerra?"

— "En Madrid", le contestó el
sacerdote.

— "¡Lástima que no le hayan
matado!", replicó el taxista.

No dijo una palabra don Josemaría.
Ni hizo el más leve gesto de
indignación. Antes al contrario, con
mucha paz preguntó al taxista:



— "¿Tiene usted hijos?" Y como el
otro hiciese un gesto afirmativo,
añadió al precio de la carrera una
buena propina:

— "Tome, para que compre unos
dulces a su mujer y a sus hijos" |#
97|.

España salió de la contienda
fuertemente militarizada, con
concentración de poderes en la
persona del Jefe del Estado, que sería
también Jefe del Gobierno, del
Ejército y del Movimiento Nacional |
# 98|. Reinaba en España un
exagerado nacionalismo, en
detrimento de las libertades
individuales de pensamiento,
opinión y asociación. Junto con esta
corriente propia de un país
autoritario, coexistían las ideologías
de otros antiguos partidos:
monárquicos, republicanos,
tradicionalistas o demócratas. Al
régimen político nacido de la guerra



civil se le conoció, pasado el tiempo,
como "franquismo". Régimen no fácil
de definir, pues su cohesión y fuerza
interna se basaban en la figura de
Franco y en su ejercicio personal y
autoritario del poder, sostenido
merced a una hábil renovación de
gobiernos. La participación periódica
de los representantes de diferentes
grupos de la vida nacional en el
gobierno contribuyó a darle
continuidad. Su política tenía un
carácter esencialmente pragmático,
con especial relieve en los primeros
años del régimen; en ellos Franco
tuvo que enfrentarse a los peligros
de la Segunda Guerra mundial,
frente a los que mantuvo la
independencia del país |# 99|.

El fervor de los católicos, que habían
vivido aquellos años de lucha, dolor
y privaciones como una auténtica
Cruzada (y así lo reconoció la
Jerarquía española), reavivó por
todas partes la fe religiosa y el



entusiasmo popular |# 100|. Y, al
igual que la persecución religiosa fue
signo distintivo del régimen
republicano, la protección a la Iglesia
fue uno de los aspectos
característicos de la España de
Franco. En los largos años de
dictadura franquista hubo períodos
de acercamiento y colaboración o de
distanciamiento y fricciones entre
Iglesia y Estado. Pero siempre dentro
de un clima de cordialidad y mayor o
menor autonomía, según los tiempos.
Apenas acabó la guerra civil
empezaron a reconstruirse, con
ayuda del Estado, las iglesias y
conventos destrozados en los años
anteriores. Aumentó la labor
pastoral. Volvieron a llenarse los
seminarios. Creció el número de
católicos practicantes. Pero —y éste
es el primer desacuerdo entre Iglesia
y Estado—, no fue posible reponer y
cubrir enseguida las sedes
episcopales vacantes desde la guerra,
por asesinato o muerte de los



Obispos. De modo que
permanecieron vacías en espera de
ulterior acuerdo del gobierno con el
Vaticano.

Al salir de la guerra, España era una
nación que se consideraba
oficialmente católica, como también
lo eran sus autoridades. En
consecuencia el Estado daba por
vigente el Concordato del 1851, del
que se había desligado la República,
aunque sin llegar a denunciarlo
oficialmente. En dicho Concordato se
reconocía el privilegio de que
gozaban los reyes españoles para
designar los candidatos a las sedes
episcopales. El general Franco, en
cuanto Jefe de Estado, pretendió
asumir dicho privilegio. Frente a esa
postura, la Santa Sede mantuvo el
criterio de que el Concordato de 1851
no seguía vigente, por las hondas
variaciones de cosas y circunstancias
en el correr de un siglo. En realidad,
los motivos de que el Papa Pío XII se



mostrase adverso a reconocer el
derecho de Patronato y presentación
de Obispos, provenían de algunos
incidentes y choques habidos entre la
Iglesia y las autoridades civiles. Tal
fue el caso de la prohibición de
difundir alguna carta pastoral y la
encíclica Mit brennender Sorge,
contra el nazismo; así como
injerencias civiles en materias
eclesiásticas, y el temor de que la
posible ratificación del acuerdo
cultural hispano-alemán llevase a la
implantación en España de una
ideología anticristiana. También
andaban por medio cuestiones de
política interna española, como el
recelo por parte del Gobierno
español a no poder controlar la
cuestión nacionalista —vasca y
catalana—; y, del lado de la Iglesia,
las dificultades e impedimentos
creados en esas regiones a algunas
autoridades eclesiásticas en
desacuerdo político con Franco |#
101|.



Se iniciaron conversaciones entre
España y la Santa Sede y, después de
muchas tiranteces, se llegó al
Acuerdo del 7 de junio de 1941.
Aparte de las disposiciones
generales, que incorporaban al texto
los primeros artículos del Concordato
de 1851, y el compromiso del
Gobierno español de no legislar
sobre materias mixtas, en dicho
Acuerdo se fijaba la fórmula para la
presentación de Obispos a las sedes
vacantes. La solución se estableció
mediante un proceso, iniciado por
consultas reservadas entre el
Gobierno y el Nuncio, al objeto de
elaborar una lista de seis personas
idóneas para el cargo. De entre los
nombres de esa lista, el Papa elegiría
tres candidatos, comunicándolo al
Gobierno a través del Nuncio; y el
Jefe del Estado, dentro del plazo de
treinta días, había de elegir
oficialmente a uno de ellos |# 102|.



Por lo que respecta a los
nombramientos eclesiásticos hechos
por las autoridades de la República
años atrás, fue necesario
formalizarlos, ya que carecían de la
correspondiente colación canónica.
Así sucedió con el nombramiento de
don Josemaría como Rector del Real
Patronato de Santa Isabel. Dicho
nombramiento había sido firmado
por el Presidente de la República
española en 1934 y reconocido de
facto por la autoridad eclesiástica (el
Obispo de Madrid-Alcalá y el
Arzobispo de Zaragoza, como ya se
ha visto). Y ahora que la Santa Sede
aceptaba el ejercicio de los derechos
de Patronato por parte del nuevo Jefe
de Estado español, don Leopoldo se
dispuso a formalizar el cargo del
Rectorado de Santa Isabel, que, de
hecho y con su permiso, había
venido ejerciendo don Josemaría
desde 1934. Así, pues, el 17 de enero
de 1942 sometió al Consejo del
Patrimonio Nacional —organismo



del que dependía entonces el
Patronato de Santa Isabel— una
terna de nombres, a fin de que el Jefe
del Estado escogiera uno de ellos.
Don Leopoldo, con la clara intención
de que se concediese el puesto a
quien venía desempeñándolo —esto
es, a don Josemaría—, encabezó la
lista de candidatos con estas
palabras: «Propongo en primer lugar
al ejemplar sacerdote que hoy ocupa
el cargo, y que a mi juicio es
sumamente recomendable para el
mismo» |# 103|. Con fecha 3 de
febrero de 1942, don Josemaría fue
nombrado Rector, por segunda vez,
en virtud de la revisión de cargos
efectuada por las nuevas autoridades
civiles; con lo cual se remachaba y
confirmaba su incardinación en la
diócesis de Madrid |# 104|.

* * *

Años atrás había escrito el Fundador
que la Obra de Dios no la ha



imaginado un hombre para resolver
la situación lamentable de la Iglesia
en España desde 1931 |# 105|.
Tampoco era su misión intervenir en
las tensiones ahora existentes entre
el catolicismo tradicional español y
las nuevas corrientes culturales
emergentes. Concentrado en su
objetivo, el Fundador se entregó de
lleno a una fecunda y callada labor
sacerdotal. En primer lugar, como
veremos, a la tarea de dar vigor
espiritual al clero de las diócesis
españolas. Y, luego, a desempeñar
con abnegación su ministerio, en una
difícil época política. El sacerdote
atendía a los necesitados, por encima
de consideraciones humanas y
partidistas, sin distinción de credo o
de posturas ideológicas. Recordaba
Mons. Javier Echevarría que, poco
después del fallecimiento de una
persona que había sido arrinconada
y perseguida al terminar la guerra
civil, pudo leer una carta de la viuda
expresando su agradecimiento a don



Josemaría por la compañía que había
hecho entonces a su marido. Era,
decía la buena mujer, «en los años en
que nadie —ni los amigos más
íntimos— se habían atrevido a
manifestarle afecto, porque se
encontraba en la cárcel, con la
acusación de pertenecer a la
masonería» |# 106|.

El sacerdote había tomado la heroica
decisión —y heroico era el llevarla
hasta sus últimas consecuencias— de
evitar toda etiqueta que significase
adhesión a tal o cual sector político.
Así, por ejemplo, era costumbre
general en aquel tiempo hacer el
saludo romano, fascista, de brazo
extendido y mano abierta. (La
mayoría de la gente lo veía como
oposición al saludo comunista de
puño cerrado). Don Josemaría nunca
hizo ese saludo, por considerarlo
expresión de carácter político. Y en
las ceremonias oficiales, o cuando se
tocaba el himno nacional,



permanecía de pie y en actitud de
respeto |# 107|.

Con tan laborioso esfuerzo por
mantenerse independiente y al
margen de todo partidismo, el
Fundador no solamente mantenía a
la Obra incontaminada, en este
aspecto de su universalidad, sino que
defendía la libertad cristiana de los
que se acercaban a los apostolados
del Opus Dei, cada uno con sus
sentimientos y convicciones
personales en materias políticas,
sociales, científicas o patrióticas.
Muestra de ese respeto a las
opiniones ajenas es la anécdota que
refiere Juan Bautista Torelló, un
miembro de la Obra. Corría el año
1941, período de caliente exaltación
nacionalista entre los de Falange.
Eran los días en que los muros y
fachadas de Barcelona se llenaron de
pintadas patrióticas: "¡Si eres
español, habla español!"; y otras por
el estilo: "¡Español, habla la lengua



del Imperio!". En una larga
conversación que tuvo Juan Bautista
con don Josemaría, le manifestó que
pertenecía a una organización de
defensa de la cultura catalana,
considerada por la policía como
clandestina y antifranquista, pues
estaba prohibido el uso del idioma
catalán. El Fundador le recordó la
libertad de que gozaba en ese
aspecto; era problema suyo, y nadie
en la Obra le preguntaría sobre ello.
Pero, ya que me lo has dicho —
añadió el sacerdote—, te quiero dar
un consejo. Procura que no te
detengan, porque, siendo pocos, no
nos podemos permitir el lujo de que
uno de nosotros esté en la cárcel |#
108|. No pasaban entonces de media
docena los miembros de la Obra en
Barcelona.

Por lo que respecta al régimen
franquista, el Fundador guardó una
actitud de independencia. Estimaba
del régimen la restauración de la paz,



después de años de anarquía y
persecución religiosa, pero no
compartía la actitud de quienes
intentaban apropiarse del mérito de
tanto sacrificio y heroísmo en la
defensa de los derechos de la Iglesia
y de la persona, o bien lo atribuían a
una sola persona, por muy
importante que hubiera sido su papel
en la guerra civil |# 109|.

Para no verse envuelto en las
vicisitudes políticas, ni manejados
políticamente los apostolados de la
Obra, el Fundador fue sumamente
prudente en sus relaciones con las
autoridades civiles. Así y todo, hubo
gentes que no le permitieron guardar
las distancias, por lo que, en cuanto
pudo establecerse en Roma, decidió
aparecer muy de tarde en tarde por
España. Éste ha sido —confiesa—
uno de los motivos que me obligaron,
desde 1946, a no vivir en España, a la
que no he vuelto desde entonces,



salvo en muy raras ocasiones y por
muy pocos días |# 110|.

* * *

No había aún acabado la guerra civil
española, cuando la Alemania de
Hitler estaba empeñada en una
política de reivindicaciones y
anexiones territoriales que llevarían
a una guerra europea, luego
mundial. Y los españoles vieron con
estupor cómo las fuerzas soviéticas y
nazis, que pocos meses antes se
habían enfrentado en suelo español,
pactaban cínicamente el reparto de
Polonia. Invadida Polonia en
septiembre de 1939, vino después la
invasión de otros países. En mayo de
1940 las tropas alemanas ocuparon
Bélgica y Holanda para lanzarse
sobre Francia, que atravesaron de
norte a sur, hasta alcanzar en el mes
de junio la frontera española por
Hendaya.



El gobierno español adoptó
inicialmente una política de
neutralidad. En junio de 1940,
modificó su postura inicial y pasó a
la de "no beligerancia" que, con
bandazos, mantuvo hasta 1943, en
los años de los espectaculares
avances y victorias alemanas.
Durante ese periodo, hubo de
negociar con sus antiguos aliados del
Eje (entrevista de Franco con Hitler
en Hendaya: 23 de octubre de 1940; y
con Mussolini en Bordighera: 12 de
febrero de 1941) y pasó el país por
muy serias amenazas, reflejadas en
su política exterior. A partir de la
primavera de 1943, el gobierno
español cambió nuevamente de
rumbo y tomó la posición de una
estricta neutralidad, deslizándose
cada vez más en favor de los Aliados.
España, finalmente, no entró en la
guerra |# 111|.

Gran parte de la Falange, con varios
Ministros en el Gobierno, pretendió



desde el primer momento favorecer
la causa alemana y arrastrar al país
al lado del presumible vencedor. De
modo que en los primeros años de
guerra Franco hubo de hacer
inverosímiles equilibrios sobre la
cuerda floja. Después de la
ocupación de Francia, las presiones
alemanas para cruzar España, tomar
Gibraltar y pasar a África fueron tan
fuertes que parecía muy difícil
resistirlas (y lo mismo volvería a
ocurrir a finales de 1942 con motivo
del desembarco Aliado en el norte de
África). En vista de la gravedad del
momento, don Josemaría pensaba en
sus hijos, que estaban casi todos en
edad militar. Los veía
desparramados otra vez por los
frentes, y paralizado de nuevo el
desarrollo de la Obra. Así, unas
semanas antes de la entrevista de
Franco con Hitler, el 1 de octubre de
1940, a aquellos de sus hijos que se
habían reunido en Madrid en la
víspera del décimo segundo



aniversario de la fundación de la
Obra, les replanteó la pregunta ya
hecha antes de la guerra civil: Si yo
me muero, ¿continuarás con la Obra?
|# 112|.

En 1936 la guerra española había
truncado la esperanza de comenzar
en París. Ahora, en 1940, la guerra
mundial cortaba los planes de salida
al extranjero de los jóvenes del Opus
Dei, que deseaban estudiar en las
Universidades europeas. Con espíritu
abierto, católico, ponían como
primera patria a España; y, como
segunda, al mundo. Y esta generosa
apertura, cuyas raíces estaban en el
espíritu de la Obra y en el ejemplo de
su Fundador, se traducía en una
mentalidad de comprensión hacia
quienes sostenían opiniones
contrarias en cuestiones políticas.

Mientras tanto, la ideología nazi
inficionaba rápidamente a la
juventud universitaria, que, falta de



experiencia y sobrada de ardor
juvenil, caía en la intolerancia. Por
eso, no entendían algunos que los
miembros del Opus Dei se negaran a
secundar, colectivamente, las
órdenes y consignas emanadas del
sector falangista que entonces
prevalecía en el poder |# 113|.

Respecto a las opiniones de don
Josemaría sobre el nazismo existe
una anécdota esclarecedora: en el
mes de agosto de 1941 el Padre y la
familia Díaz-Ambrona coincidieron
en el tren de Madrid-Ávila. Ni el
sacerdote ni la familia Díaz-Ambrona
se habían visto desde la guerra civil.
Al pasar don Josemaría delante del
departamento que ocupaba la
familia, mirando a una niña que les
acompañaba, movido por un impulso
instintivo, se dirigió a sus padres y
exclamó: "A esa niña la he bautizado
yo" |# 114|.



De la conversación sostenida durante
el trayecto con el Padre, don
Domingo sacó un alto concepto de él.
Concretamente le llamó la atención
comprobar la exacta información
que tenía el Fundador del Opus Dei
sobre la situación de la Iglesia y los
católicos bajo el régimen de Hitler; y
su amor y aprecio por la libertad. En
la España de entonces, según
recordaba Díaz-Ambrona, no era
fácil encontrar personas que se
expresasen con tanta claridad. Él
acababa de regresar de un viaje a
Alemania y había podido captar el
miedo de algunos católicos a
manifestar sus convicciones
religiosas. Esto le había llevado a
recelar del nazismo e informarse con
mayor detalle de lo que estaba
ocurriendo en Alemania. A él, como
a la mayoría de los españoles, se le
había ocultado hasta ese momento el
aspecto negativo del sistema y
filosofía nazi, deslumbrado por la
propaganda de una Alemania que se



presentaba como la fuerza
debeladora del comunismo |# 115|.
Por el contrario, don Josemaría
estaba muy bien informado en esta
materia. Hace notar don Domingo
que no era fácil encontrar en España,
por aquel entonces, a personas que
denunciasen con tanta claridad la
raíz anticristiana de la filosofía nazi
|# 116|.

A partir de 1943 dio un giro la suerte
de los beligerantes, y con ello la
política española. Los Aliados
pasaron a la ofensiva; y los ejércitos
del Eje, a la retirada. En la primavera
de 1945, estando a punto de firmarse
la rendición de la Alemania nazi, la
opinión internacional volvía los ojos
a la España franquista, recordando la
presencia de fuerzas italianas y
alemanas durante la guerra civil y la
fluctuante neutralidad de los últimos
años. Imprevisible era, sobre todo, el
resultado de las fuertes presiones
que ejercían comunistas y exiliados



para saldar viejas cuentas con el
régimen dictatorial de Franco |#
117|.

Entre tanto, la labor apostólica del
Opus Dei se extendía rápidamente
por España, y el Fundador estaba
poniendo los cimientos en Italia y
Portugal cuando esto sucedía. Ante la
gravedad de la situación, y midiendo
el retraso que ello significaría para la
futura expansión apostólica, el
Fundador se recogió a orar. Y en
oración vio con claridad que, "pase lo
que pase, venga lo que venga",
nuestra inconmovible esperanza ha
de estar en el Señor. Fue el 19 de
abril de 1945, poco antes de acabar la
guerra, cuando mandó introducir en
las Preces de la Obra la invocación
del salmo:

— Dominus illuminatio mea et salus
mea: quem timebo?

— Si consistant adversum me castra,
non timebit cor meum; si exurgat



adversum me proelium, in hoc ego
sperabo

El Señor es mi luz y mi salvación, ¿a
quién he de temer?

Aunque acampe contra mí un
ejército, mi corazón no teme; aunque
estalle una guerra contra mí, estoy
seguro en ella |# 118|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-las-

circunstancias-politicas/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/3-las-circunstancias-politicas/
https://opusdei.org/es-es/article/3-las-circunstancias-politicas/
https://opusdei.org/es-es/article/3-las-circunstancias-politicas/

	3. Las circunstancias políticas

