opusdei.org

3. La santificacion
del trabajo

Extraido del libro "Apuntes”
sobre San Josemaria Escriva de
Balaguer, escrito por Salvador
Bernal y editado por Rialp

14/01/2009

Aquel médico de Cadiz estaba
siempre rabiando en la consulta de la
Seguridad Social. En noviembre de
1972 escucho a Mons. Escriva de
Balaguer en Pozoalbero. A la salida,
razonaba con su mujer:



-Desde ahora, a cada enfermo del
Seguro lo voy a tratar como si yo
fuera su propia madre.

Miles de anécdotas como ésta se han
repetido desde el 2 de octubre de
1928. Al calor de las palabras del
Fundador del Opus Dei, hombres 'y
mujeres de todo el mundo hemos
hecho el firme propdsito de
santificar el trabajo. Este era el gran
mensaje que tenia que difundir entre
los hombres, haciendo vivo, actual, el
designio divino.

Josef Ganglberger, también médico,
profesor de la Universidad de Viena,
escribe en septiembre de 1975 como
gracias a Mons. Escriva de Balaguer
ha conocido el valor del trabajo como
medio de santificacion: "Como él
mismo decia, cualquier trabajo
humano, por humilde e
insignificante que parezca,
contribuye a ordenar cristianamente
las realidades temporales, a



manifestar su dimension divina, y es
asumido e integrado en la obra
prodigiosa de la Creacion y de la
Redencion del mundo: se eleva asi el
trabajo al orden de la gracia, se
santifica, se convierte en obra de
Dios".

Y un suizo, Edwin Zobel, comenzé a
tratar en 1949, por razones de
trabajo, a algunas personas del Opus
Dei: "En todos ellos admiraba el
mismo espiritu de trabajo, trabajo
serio hecho a conciencia. A mi -que
he sido trabajador incansable
durante toda mi vida- me sorprendia
la capacidad de trabajo de aquellos
chicos jovenes". Hasta que la fuerza
del ejemplo de esas personas, que
hacian los mayores sacrificios
personales con una sonrisa en los
labios, le movieron a orientar su vida
por nuevos derroteros.

Un catedratico de Derecho del
Trabajo mantenia, en el diario



Informaciones de Madrid, que una
de las mas importantes innovaciones
de Mons. Escriva de Balaguer era
precisamente su esfuerzo por unir
vida cristiana y trabajo ordinario.
Juan A. Sagardoy se fijaba en algunas
posibles consecuencias sociales de
ese espiritu: encontrar un sentido
cristiano para el trabajo puede
liberar y dignificar al que lo presta,
en una época como la nuestra en que
con tanta frecuencia sucede lo
contrario, que el trabajo acaba con lo
mejor del hombre.

Y Alejandro Corniero, comentarista
en El Noticiero Universal de temas
relacionados con el trabajo y la
justicia, improvisaba estas linas el
viernes 27 de junio de 1975: "Este
hombre muerto ayer dedico su
existencia a ayudar a la gente a
realizar su destino sobrenatural por
la humana via de ser mas
trabajadores y mas justos. Ensefid
que trabajar con autenticidad es



amar el propio quehacer profesional
y realizarlo con afan de obra bien
hecha. Ensefié que una manera de
hacer justicia con autenticidad es
poner también aquel afan en el
cumplimiento de toda clase de
deberes: porque -fijémonos bien- en
la raiz de toda injusticia se encuentra
la negacion ola limitacion del
derecho de otros y esta situacion se
produce cada vez que alguien,
obligado frente ¢;f ese otro o,
genéricamente, frente a la sociedad,
incumple ese deber. De tal forma,
que si todos cumpliéramos nuestras
obligaciones, la injusticia seria
erradicada: asi como suena".

A Noel Zapico, conocido dirigente
laboral espafiol, le parece de justicia
sefialar "la decisiva aportacion de
Monsefor Escriva de Balaguer para
que los cristianos sepamos descubrir
el sentido humano y sobrenatural del
trabajo".



De este convencimiento participan
hoy miles de personas en todo el
mundo, que por la predicacion y el
ejemplo del Fundador del Opus Dei
han aprendido que sus desvelos en el
trabajo o en la vida de familia
pueden convertirse en verdadero
servicio a Dios y a los demas. Como
corrobora un trabajador madrilefio,
Juan Mufioz Batanero, vigilante de
fincas urbanas, "nos ha hecho un
gran bien a muchas personas que,
como yo, se dedican a trabajos muy
corrientes y pueden pensar que no
sirven para casi nada".

Pero estd claro que este enfoque de
la vida cristiana no se circunscribe a
una época histdrica. Es de suyo
universal, porque, mientras haya
hombres en la tierra, los hombres
trabajaran. De manera que, cony
desde el trabajo, se abre una via de
santificacion en la que caben todos
los hombres, de todos los tiempos, de



toda cultura. No es preciso cambiar
de sitio para buscar la santidad.

Santificar el trabajo exige respetar el
orden de la naturaleza de las cosas
creadas, la autonomia legitima de lo
temporal, porque -lejos de todo
atisbo teocratico- el reino de Dios es
una realidad en el corazon de los
cristianos, que vivifican el alma de la
sociedad entera -sin dogmas ni
carriles de direccion unica-, cuando
pugnan porque Cristo reine en el
centro de su vida ordinaria. El Fun-
dador del Opus Dei esclarecio
muchas veces aquella luz que Dios le
hizo ver en los primeros tiempos de
la Obra:

Cuando un dia, en la quietud de
una iglesia madrileiia, yo me
sentia :nada! -no poca cosa, poca
cosa hubiera sido aun algo-,
pensaba: ;Tu quieres, Sefor, que
haga toda esta maravilla? Y alzaba
la Sagrada Hostia, sin distraccion,



a lo divino... Y alla, en el fondo del
alma, entendi con un sentido
nuevo, pleno, aquellas palabras de
la Escritura: Et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (loann., XII, 32). Lo
entendi perfectamente. El Seiior
nos decia: ;si vosotros me ponéis
en la entraiia de todas las
actividades de la tierra,
cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en
lo que parece grande y en lo que
parece pequeiio..., entonces, omnia
traham ad meipsum! j Mi reino
entre vosotros sera una realidad!

El propio Fundador explico esta idea
central en infinidad de ocasiones con
palabras precisas y atrayentes. He
aqui algunas, entresacadas de varias
de sus respuestas a diversos
periodistas, que fueron publicadas
en un libro con el titulo conocido de
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer:



El Sefior suscito el Opus Dei en
1928 para ayudar a recordar a los
cristianos que, como cuenta el
libro del Génesis, Dios creo al
hombre para trabajar. Hemos
venido a llamar de nuevo la
atencion sobre el ejemplo de Jesus
que, durante treinta afnos,
permanecio en Nazareth
trabajando, desempeiiando un
oficio. En manos de Jesus el
trabajo, y un trabajo profesional
similar al que desarrollan millones
de hombres en el mundo, se
convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de salvacion.
El espiritu del Opus Dei recoge la
realidad hermosisima -olvidada
durante siglos por muchos
cristianos- de que cualquier
trabajo digno y noble en lo
humano, puede convertirse en un
quehacer divino. En el servicio de
Dios, no hay oficios de poca
categoria: todos son de mucha
importancia. Para amar a Diosy



servirle, no es necesario hacer
cosas raras. A todos los hombres
sin excepcion, Cristo les pide que
sean perfectos como su Padre
celestial es perfecto (Mt., V, 48).
Para la gran mayoria de los
hombres, ser santo supone
santificar el propio trabajo,
santificarse en su trabajo, y
santificar a los demas con el
trabajo, y encontrar asi a Dios en el
camino de sus vidas. Las
condiciones de la sociedad
contemporanea, que valora cada
vez mas el trabajo, facilitan
evidentemente que los hombres de
nuestro tiempo puedan
comprender este aspecto del
mensaje cristiano que el espiritu
del Opus Dei ha venido a subrayar.
Pero mas importante aun es el
influjo del Espiritu Santo, que en
su accion vivificadora ha querido
que nuestro tiempo sea testigo de
un gran movimiento de renovacion
en todo el cristianismo. Leyendo



los decretos del Concilio Vaticano
II se ve claramente que parte
importante de esa renovacion ha
sido precisamente la revaloracion
del trabajo ordinario y de la
dignidad de la vocacion del
cristiano que vive y trabaja en el
mundo. Con el comienzo de la Obra
en 1928, mi predicacion ha sido
que la santidad no es cosa para
privilegiados, sino que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las
profesiones, todas las tareas
honestas. Las implicaciones de ese
mensaje son muchas y la
experiencia de la vida de la Obra
me ha ayudado a conocerlas cada
vez con mas hondura y riqueza de
matices. La Obra nacio pequeiia, y
ha ido normalmente creciendo
luego de manera gradual y
progresiva, como crece un orga-
nismo vivo, como todo lo que se
desarrolla en la historia. Pero su
objetivo y razon de ser no ha



cambiado ni cambiara por mucho
que pueda mudar la sociedad,
porque el mensaje del Opus Dei es
que se puede santificar cualquier
trabajo honesto, sean cuales
fueran las circunstancias en que se
desarrolla. Hoy forman parte de la
Obra personas de todas las
profesiones: no solo médicos,
abogados, ingenieros y artistas,
sino también albaiiiles, mineros,
campesinos; cualquier profesion:
desde directores de cine y pilotos
de reactores hasta peluqueras de
alta moda. Para los socios del Opus
Dei el estar al dia, el comprender
el mundo moderno, es algo natural
e instintivo, porque son ellos
-junto con los demas ciudadanos,
iguales a ellos- los que hacen nacer
ese mundo y le dan su
modernidad.

En un extenso articulo, que publicd
el diario Avvenire de Milan, el 26 de
julio de 1975, el Cardenal Baggio



subrayaba la idea: santidad para el
hombre de la calle, no ideal para
privilegiados; lo que a muchos
parecio herejia, después del Concilio
Vaticano 11 se habia convertido en
principio indiscutible: "Lo que
continua siendo revolucionario en el
mensaje espiritual de Mons. Escriva
de Balaguer es la manera practica de
orientar hacia la santidad cristiana a
hombres y mujeres de toda condi-
cion, en una palabra: al hombre de la
calle.

"El modo de concretar, en la practica,
este mensaje se basa en tres
novedades caracteristicas de la
espiritualidad del Opus Dei: 1) ante
todo, los seglares no deben
abandonar ni despreciar el mundo,
sino quedarse dentro, amando y
compartiendo la vida de sus
conciudadanos; 2) quedandose en el
mundo, los seglares deben saber
descubrir el valor sobrenatural de
todas las normales circunstancias de



su vida, incluidas las mas prosaicas y
materiales; 3) en consecuencia, el
trabajo cotidiano -es decir, el que
ocupa la mayor parte del tiempo y
caracteriza la personalidad de la
mayoria de las personas- es lo
primero que hay que santificar y el
primer instrumento de apostolado”.

Mons. Escriva de Balaguer ha
ensefiado siempre que los laicos han
de seguir el ejemplo de los primeros
cristianos: en aquella época los fieles
se esforzaban por vivir el Evangelio
quedandose en el mundo, y
participando plenamente en todas
las actividades honestas de la
sociedad. Y asi como los primeros
cristianos -hombres y mujeres,
jovenes y viejos, patricios, plebeyos y
esclavos- se santificaron en su vida
cotidiana y convirtieron el mundo
pagano, igualmente los cristianos de
hoy, si no tienen una vocacion al
estado religioso, estan llamados a
santificar el mundo desde dentro.



¢Tendré que volver a afirmar
-aseguraba en 1967- que los
hombres y las mujeres, que
quieren servir a Jesucristo en la
Obra de Dios, son sencillamente
ciudadanos iguales a los demas, que
se esfuerzan por vivir con seria
responsabilidad -hasta las altimas
conclusiones- su vocacion
cristiana? Nada distingue a mis
hijos de sus conciudadanos.

No escapaban a Mons. Escriva de
Balaguer las consecuencias practicas
de una espiritualidad
verdaderamente laical:

Son muchos los aspectos del
ambiente secular, en el que os
moveéis, que se iluminan a partir de
estas verdades. Pensad, por ejemplo,
en vuestra actuacion como
ciudadanos en la vida civil. Un
hombre sabedor de que el mundo -y
no solo el templo- es el lugar de su
encuentro con Cristo, ama ese



mundo, procura adquirir una buena
preparacion intelectual y
profesional, va formando -con plena
libertad- sus propios criterios sobre
los problemas del medio en que se
desenvuelve; y toma, en conse-
cuencia, sus propias decisiones que,
por ser decisiones de un cristiano,
proceden ademads de una reflexion
personal, que intenta humildemente
captar la voluntad de Dios en esos
detalles pequerios y grandes de la
vida.

Y he aqui, en este punto, su acusada
aversion a todo tipo de clericalismo:
Pero a ese cristiano jamas se le
ocurre creer o decir que él baja del
templo al mundo para representar
a la Iglesia, y que sus soluciones
son las soluciones catdlicas a
aquellos problemas. ;Esto no puede
ser, hijos mios! Esto seria
clericalismo, catolicismo oficial o
como querais llamarlo. En



cualquier caso, es hacer violencia
a la naturaleza de las cosas.

Esta pasion por la libertad es una
herencia rica y fecunda que el
Fundador del Opus Dei deja a los
socios de la Obra y a todos los
cristianos:

Tenéis que difundir por todas
partes una verdadera mentalidad
laical, que ha de llevar a tres
conclusiones: a ser lo
suficientemente honrados, para
pechar con la propia
responsabilidad personal; a ser lo
suficientemente cristianos, para
respetar a los hermanos en la fe,
(que proponen -en materias
opinables-soluciones diversas a la
que cada uno de nosotros sostiene;
y a ser lo suficientemente
catolicos, para no servirse de
Nuestra Madre la Iglesia,
mezclandola en banderias hu-
manas.



El valor cristiano de la vida ordinaria
lo realza asi en esa Homilia de 1967
en el campus de la Universidad de
Navarra: Yo solia decir a aquellos
universitarios y a aquellos obreros
que venian junto a mi por los afios
treinta -y el Cardenal Baggio
observa aqui que faltaban otros
tantos afios y mas para la Cons-
titucion pastoral Gaudium et Spes del
Concilio Vaticano 1l- que tenian que
saber materializar la vida
espiritual. Queria apartarlos asi de
la tentacion, tan frecuente
entonces y ahora, de llevar como
una doble vida: la vida interior, la
vida de relacion con Dios, de una
parte; y de otra, distinta y
separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequenas realidades terrenas.

iQue no, hijos mios! Que no puede
haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay



una unica vida, hecha de carne y
espiritu, y ésa es la que tiene que ser
-en el alma y en el cuerpo- santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, 1o
encontramos en las cosas mas
visibles y materiales.

Y el Fundador del Opus Dei insistia,
consciente de la novedad de ese
planteamiento:

El auténtico sentido cristiano -que
profesa la resurreccion de toda
carne- se enfrento siempre, como
es logico, con la desencarnacion, sin
temor a ser juzgado de
materialismo. Es licito, por tanto,
hablar de un materialismo cristiano,
que se opone audazmente a los
materialismos cerrados al espiritu.

El trabajo es, pues, la materia prima
que hay que santificar, el
instrumento de la santificacion
propia y de la santificacion de los
demas. La vida del cristiano no se
construye con idealismos



desencarnados, sino con esfuerzos
concretos para la realizacion de una
sociedad mas justa, esfuerzos que
ennoblecen todas las actividades
humanas, desde las mas vistosas a
las mds humildes e inadvertidas.
Mons. Escriva de Balaguer glosaba
con frecuencia los conocidos textos
de San Pablo: "Todas las cosas son
vuestras, vosotros sois de Cristo y
Cristo es de Dios"... "Ya comais, ya
bebais, hacedlo todo para la gloria de
Dios":

Esta doctrina de la Sagrada
Escritura, que se encuentra -como
sabéis- en el nucleo mismo del
espiritu del Opus Dei, os ha de
llevar a realizar vuestro trabajo
con perfeccion, a amar a Diosy a
los hombres al poner amor en las
cosas pequeiias de vuestra jornada
habitual, descubriendo ese algo
divino que en los detalles se
encierra.



En una Homilia titulada Hacia la
santidad ampliaba: Cuando la fe
vibra en el alma, se descubre, en
cambio, que los pasos del cristiano
no se separan de la misma vida
humana corriente y habitual. Y
que esta santidad grande, que Dios
nos reclama, se encierra aquiy
ahora, en las cosas pequenas de
cada jornada.

Me gusta hablar de camino, porque
somos viadores, nos dirigimos a la
casa del Cielo, a nuestra Patria. Pero
mirad que un camino, aunque puede
presentar trechos de especiales
dificultades, aunque nos haga vadear
alguna vez un rio o cruzar un
pequeiio bosque casi impenetrable,
habitualmente es algo corriente, sin
sorpresas. El peligro es la rutina:
imaginar que en esto, en lo de cada
instante, no esta Dios, porque ;es tan
sencillo, tan ordinario!



Y hablando de los socios del Opus
Dei, que procuran encarnar este
mensaje nuevo -y sin embargo tan
sencillo y natural- de la santificacion
del trabajo ordinario, el Fundador de
la Obra especificaba en aquella
Homilia de 1967:

Quienes han seguido a Jesucristo
-conmigo, pobre pecador- son: un
pequerio tanto por ciento de
sacerdotes, que antes han ejercido
una profesion o un oficio laical; un
gran numero de sacerdotes seculares
de muchas didcesis del mundo (...) y
la gran muchedumbre formada por
hombres y mujeres -de diversas
naciones, de diversas lenguas, de
diversas razas- que viven de su
trabajo profesional, casados la mayor
parte, solteros muchos otros, que
participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer mas humana
y mas justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad -repito-,



experimentando con los demas
hombres, codo con codo, éxitos y
fracasos, tratando de cumplir sus
deberes y de ejercitar sus derechos
sociales y civicos. Y todo con
naturalidad, como cualquier
cristiano consciente, sin mentalidad
de selectos, fundidos en la masa de
sus colegas, mientras procuran
detectar los brillos divinos que
reverberan en las realidades mas
vulgares.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-la-
santificacion-del-trabajo/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-la-santificacion-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-santificacion-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-santificacion-del-trabajo/

	3. La santificación del trabajo

