opusdei.org

3. LALLAMADA
UNIVERSAL ALA
SANTIDAD

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

El Fundador ha narrado la
conversacion que, a mediados de los
anos treinta, sostuvo con el entonces
Vicario General de la didcesis de
Madrid, don Francisco Moran. Sentia



don Francisco Moran un gran
aprecio por la Obfa y por su
Fundador, y esa relacion de
confianza le movio a llamar un dia a
don Josemaria para hacerle participe
de una critica de la que estaba siendo
objeto: "han venido a acusarle a
usted de que esta tratando de hacer
un estado nuevo". "Le expliqué -
continua el relato del Fundador del
Opus Dei- que justamente era lo
contrario: que yo queria que las
gentes se santificaran como fieles
cristianos, cada uno en su estado,
cumpliendo los deberes propios del
que tenian, en el ejercicio de su
trabajo profesional y en el lugar que
ocupasen en el mundo” (27).

La respuesta del Siervo de Dios a don
Francisco Moran iba al centro del
problema, daba satisfaccion a la
cuestion planteada y mostraba la
incomprension que suponia la
acusacion de que era objeto. Resulta
a la vez patente -al menos, para



quien vaya al fondo del asunto- que
esa respuesta resolvia un problema
descubriendo otro mayor. Si el
intento del Fundador del Opus Dei no
miraba en modo alguno a provocar
una reforma del estado religioso,
afladiendo una nueva figura a la de
las Ordenes y Congregaciones ya
conocidas, no era porque no
planteara cuestiones de envergadura,
sino porque su labor se movia en una
direccion distinta: no la propia del
llamado estado de perfeccion, no la
creacion de formas o estados de vida
nuevos, sino la de la santificacion del
cristiano en los modos y estados de
vida propios del ordinario existir de
los hombres.

Basta un conocimiento, incluso
somero, de la historia de la
espiritualidad y del apostolado
cristianos, para advertir que un
planteamiento de ese tipo no podia
por menos de producir un fuerte
impacto en el ambiente eclesiastico,



teoldgico y candnico del primer
tercio de nuestro siglo. Ciertamente,
no se encuentra en los tratados y
escritos de esa época ningun texto en
el que se excluya formalmente que
alguien que viva en el mundo pueda
llegar a las cimas del vivir cristiano;
mas aun, resulta posible alegar
autores y escritos que afirman
expresamente esa posibilidad (28).
Es, sin embargo, innegable que
tendia a pensarse que una santidad
en el mundo constituia algo
excepcional de lo que no cabia hacer
regla, y, en términos mas generales,
que el seguimiento radical de Cristo
reclamaba, de por si, el apartamiento
0 renuncia a las ocupaciones
seculares y la adopcion de un estado
o condicion de vida distinto al propio
del comun de los hombres. Todo lo
cual, como es logico, tenia obvias e
inevitables consecuencias pastorales:
provocaba, en efecto, que la
predicacion, al dirigirse a la
generalidad de los fieles, pusiera el



acento en los aspectos morales y
pietistas, sin desplegar toda la
riqueza teologal de la vocacion
cristiana.

Don Josemaria Escriva de Balaguer
ha mencionado en alguna de sus
cartas los recuerdos que conservaba
del clima espiritual dominante en la
época de los primeros pasos de la
Obra. "A pesar del ambiente
religioso, del fondo catélico de mi
patria, los hombres -escribia en la
citada Carta de 1947- estaban
bastante lejos de Dios. No se ocupaba
nadie de ellos. Las mujeres tenian de
ordinario un pietismo, casi siempre
sin demasiado fundamento doctrinal.
A los hombres les daba vergluenza
ser piadosos. Se respiraba el aire de
la Enciclopedia: y duraba el empujon
triste del siglo XIX ” (29); "vastos
estratos del laicado -afirmaba en otra
ocasion, en texto también citado-
parecian adormilados, como si se
hubiera desvanecido su fe



operativa" (30). No seria dificil alegar
estudios y testimonios que
confirmaran esa descripcion e,
incluso, acentuaran los aspectos
negativos; no son, sin embargo, los
procesos historicos o las
circunstancias ambientales lo que
aqui nos corresponde considerar,
sino mas bien las cuestiones de
caracter doctrinal: porque, aunque
condiciones generales como las
mencionadas pudieran constituir un
obstaculo para la promocion
concreta de vocaciones a la Obra, no
fueron esas circunstancias, sino los
planteamientos teoréticos de las que
eran reflejo, los que tuvieron una
particular influencia en los avatares
y dificultades del itinerario juridico
del Opus Dei.

Porque proclamar no solo la
posibilidad de una radicalidad
cristiana en medio del mundo y, en
consecuencia, la existencia de una
llamada universal a la santidad, sino



explicitar ademas algunas de las mas
importantes consecuencias de esa
afirmacion, suponia modificar ideas
adquiridas y mentalidades ya muy
hechas. "Me puse a trabajar -
recordaba el propio Fundador el dos
de octubre de 1962-, y no era facil: se
escapaban las almas como se
escapan las anguilas en el agua.
Ademas, habia la incomprension mas
brutal: porque lo que hoy ya es
doctrina corriente en el mundo,
entonces no lo era (...). Habia que
crear toda la doctrina teoldgica y
asceética, y toda la doctrina juridica.
Me encontré con una solucion de
continuidad de siglos: no habia nada.
La Obra entera, a los ojos humanos,
era un disparaton. Por eso, algunos
decian que yo estaba loco y que era
un hereje, y tantas cosas mas" (31).

Su predicacion equivalia, en efecto, a
superar planteamientos teologicos y
juridico-canonicos que, desde
bastantes siglos atras, identificaban,



o tendian a identificar, llamada a la
santidad con llamada al sacerdocio o
al estado religioso. Todo el conjunto
de su actuacion presuponiay
evidenciaba un vivo convencimiento
de que radicalismo cristiano o
plenitud de entrega no se identifica
ni con vocacion sacerdotal, ni con
espiritualidad religiosa, con cuanto
ésta connota de apartamiento, mayor
o menor, del mundo; la llamada al
seguimiento radical de Cristo tiene
un alcance mucho mds amplio,
puesto que esta dirigida a todo
cristiano y puede, por tanto,
concretarse también en formas
seculares y laicales. A la difusion de
esta doctrina don Josemaria Escriva
de Balaguer tuvo que dedicar tiempo,
energias, empeno intelectual. Dio
siempre pruebas no solo de una
honda conciencia acerca del valor y
la dignidad de la condicion
sacerdotal, sino también de un
profundo aprecio al estado religioso,
cuya importancia para la vida de la



Iglesia reconocio y proclamo
siempre; pero fue a la vez claro en su
decidida invitacion a una plenitud de
vida cristiana -santidad y apostolado-
en medio del mundo (32). Con sus
escritos, y con el conjunto de su
actividad sacerdotal, contribuyo
poderosamente a que se abriera
camino en la Iglesia la neta
proclamacion de la llamada
universal a la santidad, anticipando
las solemnes declaraciones del
Concilio Vaticano II, a las que mas
adelante tendremos ocasion de
referirnos expresamente.

Pero prescindamos ahora de
anticipaciones historicas y
centrémonos en los afios treinta.
Analizando los textos de esa época,
se advierte que, para afirmar la
llamada a la santidad en medio del
mundo, el Fundador del Opus Dei
procedio mediante afirmaciones
situadas en tres planos diferentes,
aunque concatenados entre si:



1. En primer lugar, ensefiando de
forma directa, clara y decidida -con
la fuerza que le daba su profunda
conviccion de estar cumpliendo una
mision divina que las personas que
se encuentran en medio del mundo
pueden y deben aspirar a la santidad
precisamente alld donde estan, eny a
traveés de las multiples y variadas
realidades seculares. "jTodos
santos!", exclamaba en un texto de
junio de 1930, que ya hemos citado
(33), al que hacen eco otros muchos.
"En el mundo, en el trabajo
ordinario, en los propios deberes de
estado, y alli, a través de todo,
isantos!", escribe en febrero de 1931
(34). Y en junio de 1932: "Nos
interesan todas las almas (...). Por
eso, hemos de desear servir a todos,
por amor de Dios (...)., Llevar a todos
a la santidad: estote perfecti! (a
todos). Llenar el mundo de paz y de
alegria" (35). Textos breves, a los que
se unen, en ocasiones, exposiciones
mas amplias, como la de una Carta



fechada el 24 de marzo de 1930:
"Hemos venido a decir, con la
humildad de quien se sabe pecadory
poca cosa -homo peccator sum (Luc.
V, 8), decimos con Pedro-, pero con la
fe de quien se deja guiar por la mano
de Dios, que la santidad no es cosa
para privilegiados: que a todos nos
llama el Sefior, que de todos espera
Amor: de todos, estén donde estén;
de todos, cualquiera que sea su
estado, su profesion o su oficio.
Porque esa vida corriente, ordinaria,
sin apariencia, puede ser medio de
santidad" (36).

De ordinario, sus afirmaciones a este
respecto no proceden de forma
argumentativa, sino aseverativa,
fundadas en la autoridad que
confiere el carisma, aunque, sobre
todo con el pasar de los afios, no
faltan tampoco reflexiones teoldgicas
cada vez mas desarrolladas, a
algunas de las cuales tendremos
ocasion de referirnos mas adelante.



De momento, terminemos con las
declaraciones hechas en 1967 a un
periodista norteamericano, que
aducimos como colofén o sintesis de
este apartado: "Con el comienzo de la
Obra en 1928, mi predicacion ha sido
que la santidad no es cosa para
privilegiados, sino que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las
profesiones, todas la tareas
honestas” (37).

2. En segundo lugar, afirmando y
reiterando -también con la autoridad
que deriva de un carisma
fundacional- que los miembros del
Opus Dei no son religiosos ni pueden
ser en modo alguno asimilados a
ellos, puesto que son simples fieles o
sacerdotes seculares, segun los casos.
Es, paralelamente a la anterior, una
de sus afirmaciones mas constantes a
lo largo de los afios. En bastantes
ocasiones viene formulada en
términos breves, sin ulteriores



comentarios. Otras veces, desciende
a detalles concretos, muy
reveladores de su preocupacion por
evitar cuanto pudiera conducir, aun
de lejos, a difuminar la diferencia
entre uno y otro carisma (38). En
otros momentos, particularmente en
épocas posteriores a los afios treinta,
es decir, cuando el desarrollo de los
acontecimientos lo fue haciendo
necesario, su pensamiento se expresa
mediante exposiciones mas
elaboradas, en las que el concepto
central. es glosado o reafirmado
desde diversas perspectivas, como,
por ejemplo, en el siguiente parrafo
de una Carta de finales de los afos
cuarenta: "Desde el primer momento
de la fundacion del Opus Dej, hijas e
hijos mios, desde aquel 2 de octubre
de 1928, he visto siempre la Obra
como una institucion cuyos
miembros no serian nunca religiosos,
no vivirian a semejanza de los
religiosos, ni podrian ser -en alguna



manera- equiparados a los
religiosos" (39).

El alcance de esta afirmacion se
precisa si tenemos en cuenta que
sefialar la diferencia entre uno y otro
carisma no significa, en modo
alguno, dar pie a una menor
exigencia en el seguimiento de
Jesucristo; se trata precisamente de
lo contrario: de proclamar que todo
cristiano, también el que vive en el
mundo, puede y debe seguir con
plena radicalidad a Cristo. En la
Carta antes citada de 1930 escribe:
"Nuestra vida es sencilla, ordinaria,
pero si la vivis conforme a las
exigencias de nuestro espiritu sera a
la vez heroica. No es nunca la
santidad cosa mediocre, y no nos ha
llamado el Sefior para hacer mas
facil, menos heroico, el caminar
hacia El. Nos ha llamado para que
recordemos a todos que, en cualquier
estado y condicidn, en medio de los
afanes nobles de la tierra, pueden ser



santos: que la santidad es cosa
asequible. Y a la vez, para que
proclamemos que la meta es bien
alta: sed perfectos como vuestro
Padre celestial es perfecto (Matth. V,
48). Nuestra vida es el heroismo de la
perseverancia en lo corriente, en lo
de todos los dias" (40).

3. En tercer lugar -y de esta forma se
cierra el circulo-, sefialando que el
Opus Dei entronca con el Evangelio,
en el que encuentra la llamada
universal a la santidad y, por tanto, el
fundamento para afirmar la
invitacidn a un seguimiento decidido
de Cristo en medio del mundo y de
las ocupaciones seculares,
vivificando esas ocupaciones,
abordandolas con una profunda
conciencia de mision y dotandolas
asi, desde dentro, de plenitud de
sentido cristiano. En esta linea se
situa la ya citada respuesta del Siervo
de Dios a don Francisco Moran,
segun la cual el Opus Dei no venia a



promover un nuevo estado de
perfeccion o una modificacion del
estado religioso, sino a algo muy
distinto: la busqueda de la plenitud
cristiana cada uno en su estado. Y
también una frase muy repetida por
el Fundador: "se han abierto los
caminos divinos de la tierra"; los
caminos de la tierra no son solo
humanos, sino también divinos,
ocasiones de un encuentro con
Cristo, de unirse a El, para, a partir
de ese momento, continuar
recorriendo con El ese mismo y
propio camino, con profundidad y
horizontes nuevos, al servicio del
designio divino de recapitular todas
las cosas en Cristo.

Desde otra perspectiva, confluyen
también en esa direccion los diversos
textos, muy frecuentes en épocas
posteriores, en los que el Fundador
sefiala que el Opus Dei no es un hito
0 etapa en el proceso de
acercamiento al mundo por parte de



los religiosos, puesto que entronca
con un proceso diverso: el de la toma
de conciencia acerca de las
dimensiones de su vocacion por
parte del laicado y del sacerdocio
secular (41). En esta direccion apunta
también una frase que repitio
muchas veces, en la que presenta al
espiritu de la Obra, y a la Obra
misma, como una realidad "vieja
como el Evangelio y como el
Evangelio nueva” (42), asi como su
frecuente remision a los primeros
cristianos, en cuanto ejemplar o
paradigma de la vida segun el
espiritu del Opus Dei: "Como los
religiosos observantes tienen afan
por saber de qué manera vivian los
primeros de su orden o
congregacion, para acomodarse ellos
a aquella conducta, asi tu -caballero
cristiano- procura conocer e imitar la
vida de los discipulos de Jesus, que
trataron a Pedro y a Pablo y a Juan, y
casi fueron testigos de la Muerte y
Resurreccién del Maestro” (43); es



ahi, en esos primeros cristianos, en
aquellos hombres y mujeres que
escucharon la predicacion apostolica
y vivieron su fe inmersos en la gran
civilizacion grecorromana, a la que
vivificaron con la luz y el amor de
Cristo, donde el cristiano corriente
de hoy puede y debe encontrar
inspiracion y estimulo (44).

La triple serie de afirmaciones que
acabamos de analizar, la diversidad
de matices que incluyen, la fuerza de
su enunciado y la frecuencia con que
las utiliza, testimonian la
importancia que el Fundador les
atribuye, como expresion neta de
algo basico y decisivo: la
peculiaridad del Opus Dei y las
implicaciones del mensaje que
presupone y que, con su apostolado,
estaba destinado a difundir.

Notas

27. Carta, 29-X11-1947/14-11-1966, n. 7.



28. No podia ser de otra manera,
después -entre otros- de San
Francisco de Sales y de San Alfonso
Maria de Ligorio, pero es necesario
reconocer que la obra de estos 'y
otros santos, aunque muy
importante en el orden pastoral, no
llegb a provocar, respecto al tema
que nos ocupa, una verdadera
clarificacion teologica. Sobre este
punto, ver J.L. ILLANES, Mundo y
santidad, Madrid 1984, pp. 65 ss., con
la bibliografia alli citada.

29. Carta, 29-X1I-1947/14-11-1966, n.
28.

30. Carta, 254-1961, n. 13.
31. RHF, 20160, p. 987.

32. En parrafos sucesivos tendremos
ocasion de remitir a otros textos;
citemos aqui un punto de Camino,
que presupone el ambiente teoldgico-
pastoral al que acabamos de aludir:
"Tienes obligacion de santificarte. -



Tu también. -¢Quién piensa que ésta
es labor exclusiva de sacerdotes y
religiosos? "A todos sin excepcion,
dijo el Sefior: "Sed perfectos, como
mi Padre Celestial es perfecto' " (n.
291).

33. Apuntes intimos, n. 35. Cfr. notas
28 del capitulo 1y 17 de este
capitulo.

34. Ibid., n. 154.

35. Ibid., n. 158. El estote perfecti
remite, como es obvio, a las palabras
pronunciadas por Cristo en la
culminacién del Sermoén de la
montafia: estote ergo vos perfecti,
sicut et Pater vester coelestis
perfectus est (Mt. V, 48).

36. Carta, 24-111-1930, n. 2.
37. Conversaciones, n. 26.

38. Tal es el caso de un texto escrito a
finales de marzo de 1930, o pocos



dias después, en el que el Siervo de
Dios hace algunas reflexiones acerca
de los estatutos o reglamentos de la
Obra que deberan ser preparados en
su dia: "se hara constar que no
pueden ser miembros (...) los
religiosos o religiosas. Pero en todos
los reglamentos se hara constar,
también, el profundo respeto que
merecen los religiosos

catdlicos" (Apuntes intimos, n. 30). Es
el espiritu, e, incluso, el modo o
forma de expresarse, que se
encuentra en otros muchos textos.

39. Carta, 29-XI1-1947114-11-1966, n.
84.

40. Carta, 24-111-1930, n. 19.

41. Algunos textos en ese sentido
estan recogidos en J.L. ILLANES, La
santificacion del trabajo, Madrid
1980, pp. 63-64.

42. El texto mas antiguo en que
hemos encontrado esta expresion es



de enero de 1932: Apuntes intimos, n.
551.

43. Camino, n. 925. Este punto
aparece ya en Consideraciones
espirituales, edicion de 1934, pero no
en el texto a veldgrafo de 1932,
aungque en sus notas personales hay
referencias a los primeros cristianos
ya desde ese afio (la mas antigua,
concretamente, es de octubre de
1932: Apuntes intimos, n. 854). Como
detalle terminolégico, sefialemos
que, en los textos de fecha mas
remota, habla de "cristianos
primitivos”; después prefirio la
expresion "primeros cristianos".

44. Como es bien conocido, la
remision a las primeras generaciones
cristianas ha sido muy comun a lo
largo de la historia, también por
parte de fundadores o reformadores
de Ordenes y Congregaciones
religiosas: lo caracteristico no es,
pues, el simple hecho de esta



referencia, sino el sentido o alcance
que se le atribuye, y en don
Josemaria Escriva de Balaguer
presupone siempre la vision de los
primeros cristianos como hombres o
mujeres corrientes, que vivian en el
mundo, en las condiciones propias de
la existencia ordinaria, que
compartian con los demas habitantes
del Imperio, sus iguales. Otras citas y
un comentario mas amplio sobre la
importancia que la remision a los
primeros cristianos tiene en la
predicacion del Fundador, pueden
verse en R. GOMEZ PEREZ, La fe y los
dias, Madrid 1973.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-
universal-a-la-santidad/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/

	3. LA LLAMADA UNIVERSAL A LA SANTIDAD

