
opusdei.org

3. LA LLAMADA
UNIVERSAL A LA
SANTIDAD

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

El Fundador ha narrado la
conversación que, a mediados de los
años treinta, sostuvo con el entonces
Vicario General de la diócesis de
Madrid, don Francisco Morán. Sentía



don Francisco Morán un gran
aprecio por la Obfa y por su
Fundador, y esa relación de
confianza le movió a llamar un día a
don Josemaría para hacerle partícipe
de una crítica de la que estaba siendo
objeto: "han venido a acusarle a
usted de que está tratando de hacer
un estado nuevo". "Le expliqué -
continúa el relato del Fundador del
Opus Dei- que justamente era lo
contrario: que yo quería que las
gentes se santificaran como fieles
cristianos, cada uno en su estado,
cumpliendo los deberes propios del
que tenían, en el ejercicio de su
trabajo profesional y en el lugar que
ocupasen en el mundo” (27).

La respuesta del Siervo de Dios a don
Francisco Morán iba al centro del
problema, daba satisfacción a la
cuestión planteada y mostraba la
incomprensión que suponía la
acusación de que era objeto. Resulta
a la vez patente -al menos, para



quien vaya al fondo del asunto- que
esa respuesta resolvía un problema
descubriendo otro mayor. Si el
intento del Fundador del Opus Dei no
miraba en modo alguno a provocar
una reforma del estado religioso,
añadiendo una nueva figura a la de
las Ordenes y Congregaciones ya
conocidas, no era porque no
planteara cuestiones de envergadura,
sino porque su labor se movía en una
dirección distinta: no la propia del
llamado estado de perfección, no la
creación de formas o estados de vida
nuevos, sino la de la santificación del
cristiano en los modos y estados de
vida propios del ordinario existir de
los hombres.

Basta un conocimiento, incluso
somero, de la historia de la
espiritualidad y del apostolado
cristianos, para advertir que un
planteamiento de ese tipo no podía
por menos de producir un fuerte
impacto en el ambiente eclesiástico,



teológico y canónico del primer
tercio de nuestro siglo. Ciertamente,
no se encuentra en los tratados y
escritos de esa época ningún texto en
el que se excluya formalmente que
alguien que viva en el mundo pueda
llegar a las cimas del vivir cristiano;
más aún, resulta posible alegar
autores y escritos que afirman
expresamente esa posibilidad (28).
Es, sin embargo, innegable que
tendía a pensarse que una santidad
en el mundo constituía algo
excepcional de lo que no cabía hacer
regla, y, en términos más generales,
que el seguimiento radical de Cristo
reclamaba, de por sí, el apartamiento
o renuncia a las ocupaciones
seculares y la adopción de un estado
o condición de vida distinto al propio
del común de los hombres. Todo lo
cual, como es lógico, tenía obvias e
inevitables consecuencias pastorales:
provocaba, en efecto, que la
predicación, al dirigirse a la
generalidad de los fieles, pusiera el



acento en los aspectos morales y
pietistas, sin desplegar toda la
riqueza teologal de la vocación
cristiana.

Don Josemaría Escrivá de Balaguer
ha mencionado en alguna de sus
cartas los recuerdos que conservaba
del clima espiritual dominante en la
época de los primeros pasos de la
Obra. "A pesar del ambiente
religioso, del fondo católico de mi
patria, los hombres -escribía en la
citada Carta de 1947- estaban
bastante lejos de Dios. No se ocupaba
nadie de ellos. Las mujeres tenían de
ordinario un pietismo, casi siempre
sin demasiado fundamento doctrinal.
A los hombres les daba vergüenza
ser piadosos. Se respiraba el aire de
la Enciclopedia: y duraba el empujón
triste del siglo XIX ” (29); "vastos
estratos del laicado -afirmaba en otra
ocasión, en texto también citado-
parecían adormilados, como si se
hubiera desvanecido su fe



operativa" (30). No sería dificil alegar
estudios y testimonios que
confirmaran esa descripción e,
incluso, acentuaran los aspectos
negativos; no son, sin embargo, los
procesos históricos o las
circunstancias ambientales lo que
aquí nos corresponde considerar,
sino más bien las cuestiones de
carácter doctrinal: porque, aunque
condiciones generales como las
mencionadas pudieran constituir un
obstáculo para la promoción
concreta de vocaciones a la Obra, no
fueron esas circunstancias, sino los
planteamientos teoréticos de las que
eran reflejo, los que tuvieron una
particular influencia en los avatares
y dificultades del itinerario jurídico
del Opus Dei.

Porque proclamar no sólo la
posibilidad de una radicalidad
cristiana en medio del mundo y, en
consecuencia, la existencia de una
llamada universal a la santidad, sino



explicitar además algunas de las más
importantes consecuencias de esa
afirmación, suponía modificar ideas
adquiridas y mentalidades ya muy
hechas. "Me puse a trabajar -
recordaba el propio Fundador el dos
de octubre de 1962-, y no era fácil: se
escapaban las almas como se
escapan las anguilas en el agua.
Además, había la incomprensión más
brutal: porque lo que hoy ya es
doctrina corriente en el mundo,
entonces no lo era (...). Había que
crear toda la doctrina teológica y
ascética, y toda la doctrina jurídica.
Me encontré con una solución de
continuidad de siglos: no había nada.
La Obra entera, a los ojos humanos,
era un disparatón. Por eso, algunos
decían que yo estaba loco y que era
un hereje, y tantas cosas más" (31).

Su predicación equivalía, en efecto, a
superar planteamientos teológicos y
jurídico-canónicos que, desde
bastantes siglos atrás, identificaban,



o tendían a identificar, llamada a la
santidad con llamada al sacerdocio o
al estado religioso. Todo el conjunto
de su actuación presuponía y
evidenciaba un vivo convencimiento
de que radicalismo cristiano o
plenitud de entrega no se identifica
ni con vocación sacerdotal, ni con
espiritualidad religiosa, con cuanto
ésta connota de apartamiento, mayor
o menor, del mundo; la llamada al
seguimiento radical de Cristo tiene
un alcance mucho más amplio,
puesto que está dirigida a todo
cristiano y puede, por tanto,
concretarse también en formas
seculares y laicales. A la difusión de
esta doctrina don Josemaría Escrivá
de Balaguer tuvo que dedicar tiempo,
energías, empeño intelectual. Dio
siempre pruebas no sólo de una
honda conciencia acerca del valor y
la dignidad de la condición
sacerdotal, sino también de un
profundo aprecio al estado religioso,
cuya importancia para la vida de la



Iglesia reconoció y proclamó
siempre; pero fue a la vez claro en su
decidida invitación a una plenitud de
vida cristiana -santidad y apostolado-
en medio del mundo (32). Con sus
escritos, y con el conjunto de su
actividad sacerdotal, contribuyó
poderosamente a que se abriera
camino en la Iglesia la neta
proclamación de la llamada
universal a la santidad, anticipando
las solemnes declaraciones del
Concilio Vaticano II, a las que más
adelante tendremos ocasión de
referirnos expresamente.

Pero prescindamos ahora de
anticipaciones históricas y
centrémonos en los años treinta.
Analizando los textos de esa época,
se advierte que, para afirmar la
llamada a la santidad en medio del
mundo, el Fundador del Opus Dei
procedió mediante afirmaciones
situadas en tres planos diferentes,
aunque concatenados entre sí:



1. En primer lugar, enseñando de
forma directa, clara y decidida -con
la fuerza que le daba su profunda
convicción de estar cumpliendo una
misión divina que las personas que
se encuentran en medio del mundo
pueden y deben aspirar a la santidad
precisamente allá donde están, en y a
través de las múltiples y variadas
realidades seculares. "¡Todos
santos!", exclamaba en un texto de
junio de 1930, que ya hemos citado
(33), al que hacen eco otros muchos.
"En el mundo, en el trabajo
ordinario, en los propios deberes de
estado, y allí, a través de todo,
¡santos!", escribe en febrero de 1931
(34). Y en junio de 1932: "Nos
interesan todas las almas (...). Por
eso, hemos de desear servir a todos,
por amor de Dios (...)., Llevar a todos
a la santidad: estote perfecti! (a
todos). Llenar el mundo de paz y de
alegría" (35). Textos breves, a los que
se unen, en ocasiones, exposiciones
más amplias, como la de una Carta



fechada el 24 de marzo de 1930:
"Hemos venido a decir, con la
humildad de quien se sabe pecador y
poca cosa -homo peccator sum (Luc.
V, 8), decimos con Pedro-, pero con la
fe de quien se deja guiar por la mano
de Dios, que la santidad no es cosa
para privilegiados: que a todos nos
llama el Señor, que de todos espera
Amor: de todos, estén donde estén;
de todos, cualquiera que sea su
estado, su profesión o su oficio.
Porque esa vida corriente, ordinaria,
sin apariencia, puede ser medio de
santidad" (36).

De ordinario, sus afirmaciones a este
respecto no proceden de forma
argumentativa, sino aseverativa,
fundadas en la autoridad que
confiere el carisma, aunque, sobre
todo con el pasar de los años, no
faltan tampoco reflexiones teológicas
cada vez más desarrolladas, a
algunas de las cuales tendremos
ocasión de referirnos más adelante.



De momento, terminemos con las
declaraciones hechas en 1967 a un
periodista norteamericano, que
aducimos como colofón o síntesis de
este apartado: "Con el comienzo de la
Obra en 1928, mi predicación ha sido
que la santidad no es cosa para
privilegiados, sino que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las
profesiones, todas la tareas
honestas” (37).

2. En segundo lugar, afirmando y
reiterando -también con la autoridad
que deriva de un carisma
fundacional- que los miembros del
Opus Dei no son religiosos ni pueden
ser en modo alguno asimilados a
ellos, puesto que son simples fieles o
sacerdotes seculares, según los casos.
Es, paralelamente a la anterior, una
de sus afirmaciones más constantes a
lo largo de los años. En bastantes
ocasiones viene formulada en
términos breves, sin ulteriores



comentarios. Otras veces, desciende
a detalles concretos, muy
reveladores de su preocupación por
evitar cuanto pudiera conducir, aun
de lejos, a difuminar la diferencia
entre uno y otro carisma (38). En
otros momentos, particularmente en
épocas posteriores a los años treinta,
es decir, cuando el desarrollo de los
acontecimientos lo fue haciendo
necesario, su pensamiento se expresa
mediante exposiciones más
elaboradas, en las que el concepto
central. es glosado o reafirmado
desde diversas perspectivas, como,
por ejemplo, en el siguiente párrafo
de una Carta de finales de los años
cuarenta: "Desde el primer momento
de la fundación del Opus Dei, hijas e
hijos míos, desde aquel 2 de octubre
de 1928, he visto siempre la Obra
como una institución cuyos
miembros no serían nunca religiosos,
no vivirían a semejanza de los
religiosos, ni podrían ser -en alguna



manera- equiparados a los
religiosos" (39).

El alcance de esta afirmación se
precisa si tenemos en cuenta que
señalar la diferencia entre uno y otro
carisma no significa, en modo
alguno, dar pie a una menor
exigencia en el seguimiento de
Jesucristo; se trata precisamente de
lo contrario: de proclamar que todo
cristiano, también el que vive en el
mundo, puede y debe seguir con
plena radicalidad a Cristo. En la
Carta antes citada de 1930 escribe:
"Nuestra vida es sencilla, ordinaria,
pero si la vivís conforme a las
exigencias de nuestro espíritu será a
la vez heroica. No es nunca la
santidad cosa mediocre, y no nos ha
llamado el Señor para hacer más
fácil, menos heroico, el caminar
hacia El. Nos ha llamado para que
recordemos a todos que, en cualquier
estado y condición, en medio de los
afanes nobles de la tierra, pueden ser



santos: que la santidad es cosa
asequible. Y a la vez, para que
proclamemos que la meta es bien
alta: sed perfectos como vuestro
Padre celestial es perfecto (Matth. V,
48). Nuestra vida es el heroísmo de la
perseverancia en lo corriente, en lo
de todos los días" (40).

3. En tercer lugar -y de esta forma se
cierra el círculo-, señalando que el
Opus Dei entronca con el Evangelio,
en el que encuentra la llamada
universal a la santidad y, por tanto, el
fundamento para afirmar la
invitación a un seguimiento decidido
de Cristo en medio del mundo y de
las ocupaciones seculares,
vivificando esas ocupaciones,
abordándolas con una profunda
conciencia de misión y dotándolas
así, desde dentro, de plenitud de
sentido cristiano. En esta línea se
sitúa la ya citada respuesta del Siervo
de Dios a don Francisco Morán,
según la cual el Opus Dei no venía a



promover un nuevo estado de
perfección o una modificación del
estado religioso, sino a algo muy
distinto: la búsqueda de la plenitud
cristiana cada uno en su estado. Y
también una frase muy repetida por
el Fundador: "se han abierto los
caminos divinos de la tierra"; los
caminos de la tierra no son sólo
humanos, sino también divinos,
ocasiones de un encuentro con
Cristo, de unirse a El, para, a partir
de ese momento, continuar
recorriendo con El ese mismo y
propio camino, con profundidad y
horizontes nuevos, al servicio del
designio divino de recapitular todas
las cosas en Cristo.

Desde otra perspectiva, confluyen
también en esa dirección los diversos
textos, muy frecuentes en épocas
posteriores, en los que el Fundador
señala que el Opus Dei no es un hito
o etapa en el proceso de
acercamiento al mundo por parte de



los religiosos, puesto que entronca
con un proceso diverso: el de la toma
de conciencia acerca de las
dimensiones de su vocación por
parte del laicado y del sacerdocio
secular (41). En esta dirección apunta
también una frase que repitió
muchas veces, en la que presenta al
espíritu de la Obra, y a la Obra
misma, como una realidad "vieja
como el Evangelio y como el
Evangelio nueva” (42), así como su
frecuente remisión a los primeros
cristianos, en cuanto ejemplar o
paradigma de la vida según el
espíritu del Opus Dei: "Como los
religiosos observantes tienen afán
por saber de qué manera vivían los
primeros de su orden o
congregación, para acomodarse ellos
a aquella conducta, así tú -caballero
cristiano- procura conocer e imitar la
vida de los discípulos de Jesús, que
trataron a Pedro y a Pablo y a Juan, y
casi fueron testigos de la Muerte y
Resurrección del Maestro” (43); es



ahí, en esos primeros cristianos, en
aquellos hombres y mujeres que
escucharon la predicación apostólica
y vivieron su fe inmersos en la gran
civilización grecorromana, a la que
vivificaron con la luz y el amor de
Cristo, donde el cristiano corriente
de hoy puede y debe encontrar
inspiración y estímulo (44).

La triple serie de afirmaciones que
acabamos de analizar, la diversidad
de matices que incluyen, la fuerza de
su enunciado y la frecuencia con que
las utiliza, testimonian la
importancia que el Fundador les
atribuye, como expresión neta de
algo básico y decisivo: la
peculiaridad del Opus Dei y las
implicaciones del mensaje que
presupone y que, con su apostolado,
estaba destinado a difundir.

Notas

27. Carta, 29-XII-1947/14-II-1966, n. 7.



28. No podía ser de otra manera,
después -entre otros- de San
Francisco de Sales y de San Alfonso
María de Ligorio, pero es necesario
reconocer que la obra de estos y
otros santos, aunque muy
importante en el orden pastoral, no
llegó a provocar, respecto al tema
que nos ocupa, una verdadera
clarificación teológica. Sobre este
punto, ver J.L. ILLANES, Mundo y
santidad, Madrid 1984, pp. 65 ss., con
la bibliografía allí citada.

29. Carta, 29-XII-1947/14-I1-1966, n.
28.

30. Carta, 254-1961, n. 13.

31. RHF, 20160, p. 987.

32. En párrafos sucesivos tendremos
ocasión de remitir a otros textos;
citemos aquí un punto de Camino,
que presupone el ambiente teológico-
pastoral al que acabamos de aludir:
"Tienes obligación de santificarte. -



Tú también. -¿Quién piensa que ésta
es labor exclusiva de sacerdotes y
religiosos? "A todos sin excepción,
dijo el Señor: `Sed perfectos, como
mi Padre Celestial es perfecto' " (n.
291).

33. Apuntes íntimos, n. 35. Cfr. notas
28 del capítulo 1 y 17 de este
capítulo.

34. Ibid., n. 154.

35. Ibid., n. 158. El estote perfecti
remite, como es obvio, a las palabras
pronunciadas por Cristo en la
culminación del Sermón de la
montaña: estote ergo vos perfecti,
sicut et Pater vester coelestis
perfectus est (Mt. V, 48).

36. Carta, 24-111-1930, n. 2.

37. Conversaciones, n. 26.

38. Tal es el caso de un texto escrito a
finales de marzo de 1930, o pocos



días después, en el que el Siervo de
Dios hace algunas reflexiones acerca
de los estatutos o reglamentos de la
Obra que deberán ser preparados en
su día: "se hará constar que no
pueden ser miembros (...) los
religiosos o religiosas. Pero en todos
los reglamentos se hará constar,
también, el profundo respeto que
merecen los religiosos
católicos" (Apuntes íntimos, n. 30). Es
el espíritu, e, incluso, el modo o
forma de expresarse, que se
encuentra en otros muchos textos.

39. Carta, 29-XII-1947114-II-1966, n.
84.

40. Carta, 24-111-1930, n. 19.

41. Algunos textos en ese sentido
están recogidos en J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, Madrid
1980, pp. 63-64.

42. El texto más antiguo en que
hemos encontrado esta expresión es



de enero de 1932: Apuntes íntimos, n.
551.

43. Camino, n. 925. Este punto
aparece ya en Consideraciones
espirituales, edición de 1934, pero no
en el texto a velógrafo de 1932,
aunque en sus notas personales hay
referencias a los primeros cristianos
ya desde ese año (la más antigua,
concretamente, es de octubre de
1932: Apuntes íntimos, n. 854). Como
detalle terminológico, señalemos
que, en los textos de fecha más
remota, habla de "cristianos
primitivos"; después prefirió la
expresión "primeros cristianos".

44. Como es bien conocido, la
remisión a las primeras generaciones
cristianas ha sido muy común a lo
largo de la historia, también por
parte de fundadores o reformadores
de Ordenes y Congregaciones
religiosas: lo característico no es,
pues, el simple hecho de esta



referencia, sino el sentido o alcance
que se le atribuye, y en don
Josemaría Escrivá de Balaguer
presupone siempre la visión de los
primeros cristianos como hombres o
mujeres corrientes, que vivían en el
mundo, en las condiciones propias de
la existencia ordinaria, que
compartían con los demás habitantes
del Imperio, sus iguales. Otras citas y
un comentario más amplio sobre la
importancia que la remisión a los
primeros cristianos tiene en la
predicación del Fundador, pueden
verse en R. GÓMEZ PÉREZ, La fe y los
días, Madrid 1973.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-
universal-a-la-santidad/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/
https://opusdei.org/es-es/article/3-la-llamada-universal-a-la-santidad/

	3. LA LLAMADA UNIVERSAL A LA SANTIDAD

