opusdei.org

3. El que ama la
voluntad de Dios

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

20/12/2011

Vamos entreviendo como luchaba
Mons. Escriva de Balaguer. Nos
aproximamos asi hacia el nucleo de
una personalidad que llego a ser
santa, sin eufemismos ni paliativos:
el ejercicio armonico de las virtudes
no resulta algo excepcional, propio
de superhombres, porque consiste en



conocer y amar la Voluntad de Dios,
hasta identificarse con Cristo; basta
la correspondencia generosa, con el
vigor de la gracia divina, que a nadie
se niega.

Cuando lei Camino en 1956, me
sorprendio profundamente
descubrir un nuevo estilo de hablar
de Dios. A la vuelta de los afios,
pienso que buena parte de su
originalidad radica en ese telon de
fondo que se advierte en los escritos
del Fundador del Opus Dei: el sentido
vocacional de la existencia cristiana,
vivida -mas que concebida- como un
didlogo permanente de la criatura
con su Padre Dios. Lo expresaba en
Forja, 422, a proposito de Juan, el
Apostol adolescente: -¢No te
gustaria merecer que te llamaran
"el que ama la Voluntad de Dios"?

Mons. Escriva de Balaguer nos
referia que una de sus abuelas le
habia ensefiado unos versos, que se



le habian quedado muy grabados:
"tuyo soy, para Ti naci, ;qué quieres,
Sefior, de mi?" Estaba persuadido de
que Dios nos habla en todas las
circunstancias y, por eso, insistia en
la necesidad de descubrir el quid
divinum de cada instante.

Nos hacia ponderar que Dios nos
ama a cada uno, nos busca y nos
espera; y lo sintetizaba asi en 1968: el
Seiior nos ha dicho con
predileccion de padre: Ego redemi
te et vocavi te nomine tuo: meus es
tu! ["Yo te redimi y te llamé por tu
nombre: tu eres mio": Isaias 43,1]
Nos ha llamado por el nombre, por
el "nomignolo", el apodo familiar,
y afiade continuamente: meus es
tu! {Qué estupendo!, es un fundirse
del Sefior con nosotros. Mirad que
todas estas consideraciones son
verdades que nos repite la
Escritura Santa, jno son solo
palabras!: nos recuerdan que Dios



nos quiere, que Dios nos perdona,
que Dios cuenta con nosotros.

De algun modo, esa actitud aparece
muy pronto en el Fundador del Opus
Deiy le lleva, en Logrofio, a su
decision de ser sacerdote.

Le escuché muchas veces como
nacieron los barruntos de su llamada
al servicio del Sefior en el sacerdocio,
cuando tenia quince o dieciséis
anos. Desde entonces comprendio
con fuerza que Dios estaba pendiente
de su vida, y se apoderd de su alma la
intranquilidad sobrenatural de
buscarle, de mirarle, de tratarle, de
quererle siempre mas. Al referirse a
este enamoramiento que inundo
todo su ser, reconocia con
naturalidad que era el primer y
unico amor, que habia ido creciendo
sin acostumbrarse y sin cansarse. Su
decision de ser sacerdote se fundd
unica y exclusivamente en el deseo
de cumplir la Voluntad del Sefior en



aquello que le pedia y que no le
concreto en los primeros momentos.
Penso, con un convencimiento fuerte
y profundo, que si se hacia sacerdote
estaria mejor dispuesto para
escuchar la voz de Dios.

Recibio la llamada con verdadero
optimismo. No fue al Seminario con
mentalidad de victima, pensando que
hacia una renuncia heroica. No
ignoraba los sacrificios que llevaba
consigo, ni lo que suponia para su
familia el abandono de las ilusiones
que se habian forjado sobre su
futuro. Pero ninguna de estas
consideraciones fue obstaculo para
su disponibilidad ante la Voluntad de
Dios.

Habl6 con sus padres de esa decision,
que exigia abandonar planes
humanos bien conocidos por todos.
Renovd su abandono confiado en el
Sefior y, pensando en el futuro de la
familia, le dirigié una peticion llena



de confianza: un nuevo hijo varén
para sus padres. Al cabo de los
meses, vio cumplido su deseo,
cuando dofia Maria Dolores
comunico a sus hijos que iban a
tener un hermano. Nos referia Mons.
Escriva de Balaguer que se lleno de
g0z0, y tuvo la certeza de que el
Sefior habia escuchado su oracion, y
aquel nuevo vastago seria también
un varon, como asi sucedio.

Antes de ser alumno del Seminario
de Logrofio, consideraba el
sacerdocio algo muy excelso, propio
de personas especialmente escogidas
por el Sefior. Sus padres le habian
educado en el respeto y la
veneracion hacia los sacerdotes,
porque eran los representantes de
Cristo en la tierra. Esa autoridad iba
unida al recuerdo carifioso que
conservaban de los parientes que
habian abrazado el estado
sacerdotal, algunos de los cuales
fueron Obispos o Vicarios de



didcesis. Pero, ante todo, tuvo el
convencimiento de que ese camino
requeria la llamada expresa de Dios
y reclamaba una correspondencia
plena y un total olvido de si, para
dedicarse por entero al ejercicio del
ministerio.

Un momento crucial en la vida de
Mons. Escriva de Balaguer fue la
muerte de su padre en Logrofio
(1924). Acudio desde Zaragoza,
donde ultimaba los estudios
eclesiasticos.

Estuvo el tiempo necesario para
ocuparse del entierro de su padre y
de los funerales. Ningun otro
miembro de la familia, de Zaragoza
ni de Barbastro, se traslado a
Logrofio. Sin embargo, no sintio el
menor recelo: se hizo la composicion
de lugar de que quiza cada uno tenia
sus compromisos, y no consideraban
imprescindible ni obligada su
presencia. Como es 16gico, sufrid el



aguijon de la soledad, en los duros
momentos de la sepultura de su
padre, pues su madre y hermana se
quedaron en casa, de acuerdo con los
usos sociales de la época.

De regreso hacia el domicilio
familiar, iba meditando lo que habia
sucedido, y la situacion en la que se
quedarian su madre y sus hermanos.
Se dio cuenta de que llevaba en el
bolsillo la llave de la caja del ataud,
que le habian entregado. Al cruzar el
puente sobre el Ebro, penso que el
Sefior le iba quitando todo lo que
podia significar atadura, consuelo o
seguridad en la tierra; v,
completando ese sacrificio, tir¢ la
llave al rio como manifestacion de su
entrega a la Voluntad del Cielo:
ipara qué quiero conservar esta
llave, que puede ser para mi como
una ligadura?

Después del entierro, se reincorpord
a sus estudios en Zaragoza, con el fin



de prepararse para el diaconado, que
estaba muy proximo; recibio esa
orden el 20 de diciembre, apenas
cuatro semanas después del
fallecimiento de su padre. Cuando
hacia alusion a esos sucesos, para
que comprendiéramos que la
fortaleza viene de Dios, solia
comentar: era el Seinor, nunca lo he
dudado, el que me ponia en
aquellas situaciones; por eso, con
naturalidad y con sentido
sobrenatural, yo no podia hacer
mas que aceptar gustosamente su
Santisima y Justisima Voluntad.

Se ha escrito mucho sobre su periodo
de formacion sacerdotal, en
Zaragoza. Bastaria resumir algun
recuerdo de esa etapa. Por ejemplo,
Vd. ha acompaiiado al Fundador del
Opus Dej, siendo Arzobispo Mons.
Casimiro Morcillo y luego Mons.
Pedro Cantero. Sé que les pedia el
favor de ir a rezar en una de las
capillas del palacio arzobispal de



Zaragoza, donde el Cardenal
Soldevila le confirié la tonsura el 28
de septiembre de 1922.

La primera vez que, después de sus
afios de seminarista, visito la capilla,
recordaba perfectamente como era,
pero no sabia precisar en qué lugar
del palacio arzobispal se encontraba.
Fue buscandolo con ilusién,
acompafiado por don Casimiro
Morcillo, pasando por las distintas
capillas. Sin ninguna vacilacidn,
comentaba: aqui no, aqui no..., hasta
que encontrg el sitio en que habia
sido tonsurado. Cayo entonces de
rodillas, recogido en oracion. Al igual
que en muchas otras ocasiones,
repetia la formula que pronunciaba
el Obispo dentro de la ceremonia:
Dominus pars hereditatis meae et
calicis mei, Tu es qui restitues
hereditatem meam mihi ["el Sefor es
la parte de mi herencia y de mi caliz.
Tu eres el que me mantienes en mi
suerte": Salmo 15,5]. Salio de alli



emocionado, después de dar gracias
a la Trinidad -asi nos lo dijo-, por
todas las etapas de su vida, que
habian quedado marcadas con el
sello divino en aquel rito de la
tonsura.

Cuando Mons. Escriva de Balaguer se
referia a las contradicciones que
sufrio a lo largo de su existencia,
insinuaba que los afios de Zaragoza
fueron duros. Constan sus
dificultades en el Seminario. Me
gustaria saber como reacciono
cuando, el 30 de marzo de 1925, le
encargaron que se trasladase cuanto
antes a la parroquia de Perdiguera.

Sucedi6 a los dos dias de haber
recibido el Sacramento del Orden,
cosa inusual en casi todas las didcesis
de Espafia, y mas particularmente en
las grandes, donde habia abundancia
de clero: se tendia a que los nuevos
sacerdotes desempefaran su labor
pastoral junto a otros mayores que



pudieran atenderles en sus dudas, y
que se encargaran de orientar
fraternalmente a sus hermanos mas
jovenes.

Por estas razones, causo cierto
estupor la decision de mandarle
fuera de la ciudad, solo, lejos de la
familia, con una tarea
completamente nueva para el joven
sacerdote. Pero no puso la menor
dificultad, y se traslado al pueblo de
Perdiguera el mismo dia 31, dejando
a sumadre y a sus hermanos en la
ciudad de Zaragoza. Esta separacion
no turbo ni disminuyo su dedicacion
gozosa a las almas. Nunca salié de
sus labios una palabra de
incomprension, de rebeldia o de
juicio critico. Al contrario, acudio a
Perdiguera con la persuasion de que,
al cumplir su deber y obedecer a la
autoridad competente, encontraria el
mejor modo de agradar a Dios y de
descubrir la Voluntad divina en
aquello que seguia oyendo dentro de



su alma con santa inquietud, pero
que todavia no se habia concretado
en una tarea determinada.

Cuando regreso a Zaragoza, fue
Capellan en la iglesia de San Pedro
Nolasco. Y solicito a la archididcesis
que le fueran concedidas otras
Capellanias, en las que pudiera
desarrollar un trabajo sacerdotal
mas amplio y con mas dedicacion.
Pero no consiguio nada.

No sé los motivos por los que le
denegaron sus solicitudes.
Posiblemente se debio al numero
excesivo de clero en la diocesis, ya
que sobraban candidatos para los
puestos pastorales diocesanos.

Siempre manifestd en las oficinas de
la didcesis, en la cancilleria, que
estaba dispuesto a trabajar en las
tareas que se le encomendaran, y -
repito- nunca rechazoé ninguno de los
encargos que le confiaban. Nos lo ha
referido muchas veces, y nos hacia



notar la necesidad de no poner
condiciones, pues los caminos de
Dios discurren muchas veces por
donde menos esperamos; y van
ciertamente por donde indican los
Superiores -la autoridad legitima-,
pues transmiten de ordinario la
Voluntad de Dios.

Sin embargo, alguien ha presentado
esas dificultades de modo negativo,
como si el Fundador del Opus Dei
estuviera en conflicto con la
autoridad eclesiastica de Zaragoza, y
no fuesen claros los motivos de su
marcha a Madrid.

Segun documentos fehacientes, se
traslado a Madrid en la semana de
Pascua de 1927, con la autorizacion
expresa del Arzobispo de Zaragoza,
Mons. Rigoberto Doménech, a quien
sometio su proyecto de hacer el
doctorado en Derecho Civil y
presento personalmente la solicitud
correspondiente. Si se aprobaba esa



peticion, era necesario el traslado,
porque sdlo en la Universidad de
Madrid se podia obtener el titulo de
doctor.

No excluia entonces la posibilidad de
abrirse camino en la ensefianza o en
otras orientaciones semejantes, para
las que en Espaiia se exigia ese grado
académico. Tampoco podia
prescindir de que sobre sus espaldas
gravaba el sostenimiento de su
familia.

En su exposicion al Arzobispo de
Zaragoza, subrayo -porque asi lo
planeaba- que, mientras cursase esos
estudios, seguiria dedicando la parte
mas importante de su dia a la
actividad pastoral. Supeditaba a esta
labor sus investigaciones y la
redaccion de la tesis.

Concretamente, fue primero
Capellan del Patronato de Enfermos,
nombramiento que obtuvo con el
beneplacito de la autoridad



diocesana. Mas adelante, paso a ser
Rector del Real Patronato de Santa
Isabel. Cuando consigui6 este
nombramiento por decreto del
Presidente de la Republica, no se hizo
la colacion canonica. No se debia a
que el Obispo se opusiera, sino a que
la jerarquia eclesidstica no deseaba
respaldar decisiones de un Régimen
que se demostraba antirreligioso y
anticlerical, con medidas tristemente
discriminatorias para los catolicos:
queria evitar incluso la apariencia de
colaboracion formal y externa con la
autoridad civil. De todos modos, el
Obispo de Madrid, don Leopoldo Eijjo,
le comunico que actuara como
Rector de ese Patronato, con todas las
funciones eclesidsticas propias,
aunque no tuviera por escrito la
colacion canonica.

Este encargo tenia una sola ventaja:
conseguir su incardinacion en la
didcesis de Madrid, donde ya habia
comenzado la labor apostolica del



Opus Dei con la aprobacion del
Obispo. Iba aumentando el numero
de personas que se acercaban a la
Obra y también la intensidad de las
tareas apostolicas que iba
desarrollando. No habia ninguna
ambiciéon de mejorar un curriculum,
como quedaria bien patente con el
posterior rechazo de muchas
posibilidades de hacer carrera
eclesiastica, por la exclusiva razon de
que no queria poner ninguna
condicion a la Providencia divina.

En la vida de Mons. Escriva de
Balaguer aparece continuamente esa
actitud abierta ante el querer de
Dios, que se expresa dia a dia, hasta
llegar a la identificacion con
Cristo.Solia preguntarse ante las
ocupaciones que debia realizar:
¢como lo hubiera hecho Jesus,
como se hubiera ocupado de esto
Santa Maria, cOmo hubiesen
afrontado esta situacion San José,
los Apdstoles, si se encontraran en



mi lugar? Y se esforzaba en
acomodar su conducta al criterio asi
alcanzado.

Por eso, a menudo me ha comentado,
mientras estaba trabajando a su lado,
cuando le acompafiaba en distintas
gestiones, o ante las dificultades que
se presentan en la vida: no quiero
hacer lo que a mi me parezca que
esta bien, ni siquiera me conformo
con lo que los hombres podemos
calificar de acciones
extraordinarias; quiero unicay
exclusivamente lo que quiere Dios
para nuestra vida, en lo grande y
en lo pequeiio, de modo que no
solamente estemos identificados
pasivamente con el querer de Dios,
sino que lo amemos activamente,
porque Fl asi lo quiere.

Me sorprendi6 el enamoramiento
creciente con que vivia cada jornada,
y que se transparentaba en su trato
con el Sefior. Se comprende su



afirmacion de que se sentia muy
joven, con la juventud de Dios;
porque traslucia ese amor ardiente,
de la persona joven, que no repara
en obstaculos para estar cerca de
quien ama. Muchas veces, al final del
dia, comentaba a Mons. Alvaro del
Portillo y a mi que estaba persuadido
de que su eleccion habia sido la
mejor, y que querria continuarla con
la entrega total de su pobre persona,
aunque fisicamente estuviera
derrumbado, como sucedia en el
ocaso de su vida. Os aseguro, nos
confiaba entonces, que por dentro
mi amor va haciéndose mas fuerte,
porque no ha disminuido mi
convencimiento de que Fl se
merece todo.

Deseo recoger algunas ensefianzas,
que muestran ese itinerario de su
corazon. En 1954 nos expresaba:
cuando se ama de verdad, se da
con alegria, sin llevar la cuenta y
sin buscar agradecimiento: jes



suficiente, entonces, para el alma,
la oportunidad de gastarse
gustosamente! No se piensa si ya se
ha hecho mucho, o si cuesta: en el
trato con Dios no se repara en los
obstaculos porque, como en el
amor humano, no hay dificultades
ni defectos que impidan la
conversacion con la persona
amada.

Recurria también con frecuencia a
un dicho de la tierra espariola: "amor
con amor se paga". Lo aplicaba a ese
saber estar disponibles para Dios en
todo momento, sin condiciones de
ningun género. En 1966, le oi
comentar:si en alguna cosa puedo
decir algo con verdad de mi
mismo, es que nunca he hecho mi
voluntad: lo que me hubiera
gustado hacer. Desde luego, si
hubiese dependido de mi, a estas
horas seria un abogado, un
historiador, etc.; pero no sacerdote
del Opus Dei. Y, sin embargo, soy



mas feliz que nadie sd6lo con haber
cumplido la Voluntad de Dios,
porque me da la gana,
respondiendo a su
amor.Igualmente, para insistir en
que este amor abraza toda nuestra
existencia, nos encarecia el 29 de
noviembre de 1972: en el Opus Dei
hay que entregar la vida, la sangre,
el alma: jtodo para Dios! Su
llamada no se paga en dinero: se
paga con la vida entera.

Se esforzo siempre en querer al
Sefior mas y mas, sin pensar en lo
que le habia dado. Sacaba
consecuencias de la vida corriente:
del carifio de los padres a los hijos,
que les lleva a no contabilizar sus
sacrificios ni su generosidad; de la
pasion de los enamorados, que
aceptan dificultades sin cuento, con
tal de estar juntos. Concluia en la
necesidad de corresponder, pues
hemos sido escogidos por Dios, para
honrarle y darle toda la gloria. En



1968, nos hacia reflexionar sobre
esta verdad: no podemos sentir -no
es tolerable en un alma escogida
por Dios- el peso de 1o que hemos
dejado. Nuestra llamada, nuestra
vocacion, es una delicadeza del
Seior con cada uno de nosotros.
Por eso, yo no me siento atado:
tengo la libertad plena, total, del
Amor de Dios.

Nos exhortaba también a demostrar
al Sefior que le queremos a través del
cumplimiento fiel y leal de nuestras
obligaciones, elevandolas siempre al
orden sobrenatural. E1 11 de febrero
de 1973, reconocia: casi todos los
disgustos provienen de que la
persona busca una complacencia
para su yo.

No deja de ser interesante captar
como articulaba esa pugna contra el
"yo", que -frente a lo que puede
parecer a primera vista- forja una
personalidad recia y atractiva.



Mons. Escriva de Balaguer se
esforzaba por entregar todo a Dios:
la salud espiritual y la salud fisica,
las alegrias y las penas, el trabajo y el
descanso, la convivencia habitual y
la relacion con personas que no
trataba cotidianamente. Actualizaba
esa entrega dia a dia, invocando al
Espiritu Santo, con palabras
incisivas: 1o que Tu quieras, como
Ta quieras, cuando Tu quieras.
Para insistirnos en la tranquilidad y
la paz sobrenatural que provienen de
ese ofrecimiento, no tenia
inconveniente en repetir que nunca
se habia arrepentido de haber dado
su yo al Sefior; en cambio, afiadia,
me he arrepentido y me he
encontrado a disgusto cuando no
1o he hecho, y entonces he
procurado pedir perdon para
reparar, porque deseo que el Sefior
disponga enteramente de mi.

Recuerdo que, en 1963, entregaron al
sastre que le habia hecho las ultimas



sotanas una separata con una
entrevista suya. Aparecia una foto
que, por defectos de impresion,
habian tenido que retocar. El sastre
miro la fotografia y, con
espontaneidad, comentd que no era
el corte de sotana que él hacia
habitualmente. Se lo referimos al
Fundador de la Obra, y enseguida
puntualizo: jes 16gico! Entiendo
perfectamente la reaccion de este
hombre, porque su profesion es su
vida, y vive del trabajo que le
apasiona: jsi todos los hombres,
hijos de Dios, tuviéramos esta
pasion de vivir siempre en
cristiano...!, jy si cada uno de
nosotros tuviera esta pasion,
siempre actualizada para hacer el
Opus Dei!

Me resulta imposible determinar el
numero de veces que le habré
escuchado estos consejos sobre la
entrega, incluso con estas mismas
palabras: el que no quiera darse,



nos estorba, nos hace daio. Hay
que quemar las naves con todas las
consecuencias, abriendo de par en
par el corazon, para que entre la
gracia de Dios. La reaccion del que
se entrega de verdad es siempre
buena, porque, aunque sufra, se
vive con la alegria de ser de Dios, y
de ver con la luz que da Dios.

Se exigia una respuesta sin excusas
ni cicaterias, usque ad summum
['hasta arriba": Juan 2,7]. Por su
amor a la Santisima Trinidad, sabia
sacar vibracion de eternidad a todos
los instantes de su dia: desde los
dedicados a la oracidn y al trabajo,
hasta los momentos de
esparcimiento. En 1964, nos insistia
en la necesidad de amar a Dios en el
quehacer cotidiano: la dignidad
humana es tan grande, tan
maravillosa -jsomos hijos de Dios!-,
que cada uno debe cuidar su
trabajo, el que sea, con el mismo
cariiio con que se trata el diamante



mas precioso, porque nuestras
vidas han sido compradas -lo dice
San Pablo- a un gran precio: la
Sangre de Cristo.

Tenia como una cantinela en su
conversacion y en su conducta: vivir
por amor de Dios. El1 30 de mayo de
1974, nos sefialaba: el Opus Dei se
hace a fuerza de amor y de
sacrificio, con oracion, con
mortificacion, con trabajo y con
celo apostolico. Hemos de sentir
deseos de que el Amor sea amado,
y hemos de agradecerle que se nos
haya dado, porque por ahi no se lo
agradecen, y nosotros -ti y yo- no
se lo agradeceremos bastante.
Recoged las rosas del camino -esas
rosas que también tienen espinas-,
y llevadselas al Sefior: jfuera la
sensualidad -que recorta las alas
del amor-, fuera el egoismo, fuera
la comodidad...! El que no vive la
alegria en el Opus Dei, que se
examine, porque cuando falta esta



virtud es seiial evidente de que el
alma esta distraida en algo que no
es de Dios.

He presenciado también la fortaleza
con que vivia el relictis omnibus:
dejarlo todo, para que el Sefior reine
en el alma. Se examinaba
diariamente para ver si habia
buscado la gloria de Dios en todo, sin
reservarse nada. Me llamaron la
atencion, a este proposito, unas
palabras de 1953: jqué facil es
concretar el amor a Dios a través
de nuestro desprendimiento! Ni
siquiera tenemos que
preocuparnos de buscar en qué:
bastara el afan de obedecer
continuamente a las llamadas de la
gracia, y desaparecera cualquier
manifestacion de nuestro yo.

Se configuraba asi una lucha por
identificarse con la Voluntad de Dios,
llena de finura, sin rigorismos ni
escrupulos, abierta hacia los demas.



Entendio desde sus primeros afios la
necesidad de no dejar nunca de ser
muy amigo de Jesus. Aludia a que en
el trato con el Sefior hemos de ser
muy atentos, como sucede, en lo
humano, entre los que se quieren
sinceramente. Recurria a veces al
siguiente ejemplo: si vamos por la
calle y, en el trasiego del cruce con
otros peatones, nos rozamos 0 nos
damos un pequeiio golpe, a aquello
no le damos la mas minima
importancia; pero si el que nos da
un golpe es amigo nuestro, y lo
hace con indiferencia, con
desprecio, se despierta enseguida
en nuestra alma un sentido de
dolor. Esta realidad hay que
aplicarla a nuestra relacion con el
Seiior: qué falta de delicadeza tan
ilimitada supone no dar
importancia a las pequeifias faltas,
y no detestarlas, como obstaculo
que son para estar con toda la
plenitud del amor puesta en Dios.



Hilaba muy fino en su exigencia
personal para aborrecer el pecado.
Hasta el punto de adoptar como
norma unas palabras que eran la
sintesis de su vida: si esto -cualquier
hecho o suceso- no me acerca a
Dios, jno lo quiero!

Los que hemos vivido a su lado
hemos podido comprobar su odio al
pecado mortal, al pecado venial
deliberado, a las faltas de omision, a
las faltas desconocidas y a las
imperfecciones. Poco después de
conocerle, le escuché esta
consideracion: hay un verso
popular en mi tierra que dice lo
siguiente: la rueda de la existencia
te la voy a recordar: pecar, hacer
penitencia, y luego, vuelta a
empezar. Y concluia, con una
expresion severa: jesto nunca!; no
podemos tener jamas idea de
provisionalidad. Hay que luchar
continuamente con el pecado,



porque nos aparta de la amistad
con Dios.

Veia yo también su fortaleza en
cumplir los propdsitos, y en repetir,
con pedagogia machacona: no creo
en las ultimas veces: jla ultima ha
sido ya! Se referia a la actitud de
aquellas almas que, en lugar de
cortar inmediatamente cuando algo
les aparta de Dios o no les deja
acercarse como debieran, razonan
excusandose: "ésta sera la ultima
vez". Cuando habia hecho el
propdasito de privarse de alguna cosa
licita por amor de Dios, y le
instabamos a hacerlo "por ultima
vez", contestaba: la ultima ha sido

ya.

El Fundador del Opus Dei insistia sin
cansarse: si no hacemos mejores
cristianos a las personas que estan
a nuestro alrededor, si no tenemos
hambre de que la gente que nos
trata sea mas amiga de Dios, hasta



llegar a una intimidad grande,
significa que no respondemos a la
llamada que hemos recibido, que
nos obliga a extender el Reino de
Dios, y -jpensadlo bien!- significa
que hasta humanamente hemos
fracasado, porque hemos
desertado del camino que el Sefior,
en su amor y en su misericordia
infinita, nos ha trazado a cada uno.

El sentido de corredencion estaba
muy presente en su vida. Cuando
notaba el peso del trabajo,
continuaba adelante pensando en
Dios y en las almas. Ya hacia el final
de su vida, en 1973, nos subrayaba el
deber de ser leales con los
compromisos cristianos: cuando
estemos en un trance de "tocar el
violon", hemos de pensar que las
consecuencias seran muy
molestas. De una parte, para
nosotros, porque nos apartan de
Dios; y de otra, para muchas almas,



que se encuentran cercay lejos de
nosotros.

En cierto modo, Mons. Escriva de
Balaguer subraya el caracter
amoroso con que la Voluntad divina
se manifiesta hacia el hombre, y
suscita un especial sentido de
responsabilidad.

Una vez nos sintetizo su confianza en
Dios, aprovechando una cancion
popular que acababamos de oir, y
decia mas o menos: "de que tu padre
no me quiera, se me dan tres
caracoles, porque alla arriba, me
estan queriendo a montones". Y
afladio: hemos de trabajar siempre
con este sentido sobrenatural. Nos
ha de importar la gloria de Dios, la
defensa de la Verdad; solamente
asi, poniéndonos al servicio del
Seiior, serviremos a todas las
almas y las acercaremos al fin para
el que han sido llamadas.



En las obligaciones que le ligaban al
Sefior veia una prueba evidente de
ese amor infinito que Dios nos
dispensa, y que se concreta en el
camino especifico que sefiala a cada
uno. En 1969, se referia a su propia
llamada:estas cadenas divinas que
me atan a la Obra yo las amo con
locura. No quiero romperlas
nunca, ni siquiera deseo soltarlas,
aunque a veces me cuesten, me
supongan un peso, porque estoy
convencido de que el Seiior me ha
querido enteramente para Fl a
través de este camino y de este
espiritu que nos ha dado.

Comentando un texto del Libro de los
Proverbios, testis fidelis non mentitur;
profert autem mendacium dolosus
testis ["'no miente el testigo fiel; el
testigo falso no profiere mas que
mentiras": Proverbios 14,5], agregaba
en 1962: de aqui la eficacia de
nuestra vida, si es cuidadosamente
fiel a la Voluntad de Dios. Con



nuestra conducta, con nuestra
respuesta fiel, damos testimonio,
hacemos apostolado, ayudamos a
los demas en su tarea de
santificacion, de acuerdo con el
camino que el Sefior nos ha
trazado.

Ya desde los primeros afios del Opus
Dei, foment6 el sentido de
responsabilidad en su alma y en la de
quienes trataba, para arrastrar con el
ejemplo. Se conserva una nota
autografa de aquellos tiempos, que
refleja esa preocupacion: jes
tremendo! Quiera o no quiera, los
demas haran después "lo que el
Padre hacia". Y afiadia: jjjmi
ejemplo!!! Por eso, le urgia la
necesidad de empujar a los demas
con toda su vida. En 1952, tomé estas
palabras: serenos siempre: con
sentido de responsabilidad,
sabiéndonos eslabones de una
cadena divina. Por lo tanto, yo
quiero que este eslabon, que soy



yO0, no se rompa; porque, si me
rompo, traiciono a los demas. Y me
gozo en la fortaleza de los otros
eslabones, y me lleno de alegria de
que los haya de oro, de platino, con
piedras preciosas, mientras yo me
veo de la calidad mas inferior.

Cuando se habla de la Voluntad de
Dios, resulta ineludible mencionar el
momento definitivo de la muerte.

Manifestaba una continua esperanza
en el Sefior: no basta aceptar la
muerte: es necesario prepararse a
recibir a esa buena hermana
nuestra, que nos abre la puerta
para el abrazo de Dios, del que ya
Nno NOS separaremos nunca,
viviendo el gozo eterno de mirarle
cara a cara. Meditaba diariamente
en la muerte, preparandose para
recibirla donde Dios quiera, como
Dios quiera y cuando Dios quiera,
seguros de que vendra en el
momento mas oportuno y de que -



si de nuestra parte hemos puesto
todo el esfuerzo por seguir a Dios-
Fl no nos abandonar4, porque es
siempre fiel.

Amo la Voluntad de Dios hasta su
ultimo dia en la tierra. Por gracia de
Dios, que considero inmerecida, me
encontraba con Mons. Alvaro del
Portillo junto al Fundador del Opus
Dei en el momento del transito: un
fallecimiento repentino e inesperado
para todos, aunque llevaba una
temporada en la que no se
encontraba bien de salud. Durante su
ultima época en la tierra repetia con
mas intensidad una jaculatoria que
estuvo siempre en sus labios: Vultum
tuum requiram, Domine!, iSefior, solo
quiero ver tu rostro, buscar tu rostro!
También decia muchas veces: omnia
in bonum!, todo es para bien, todo lo
que sucede nos ha de llevar a Dios.
Con estas disposiciones le sorprendio
la muerte.



Aquella mafiana, cuando se sintio
mal, mientras estaba en el Colegio
Romano de Santa Maria, vimos que
se abandonaba enteramente al
Querer divino, metido
espiritualmente en Dios y
esperandolo todo de El. No hubo en
su d&nimo contrariedad o rebelion
ante los sintomas del grave malestar
fisico que le obligd a interrumpir,
con preocupacion de los presentes,
aquel momento de formacion con
unas hijas suyas universitarias. Su
calma, su serenidad humana y
sobrenatural, nos empujaron en esos
momentos tensos a rezar y a esperar
en Dios, seguros de que El dispondria
lo mas conveniente. Recuerdo que,
unos minutos antes de expirar, paso
por delante del oratorio y, a pesar de
estar muy fatigado, hizo su habitual
genuflexion pausada, profunda,
piadosa, adorando al Sefior y
renovando el ofrecimiento de su
vida.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-
la-voluntad-de-dios/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/

	3. El que ama la voluntad de Dios

