
opusdei.org

3. El que ama la
voluntad de Dios

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

20/12/2011

Vamos entreviendo cómo luchaba
Mons. Escrivá de Balaguer. Nos
aproximamos así hacia el núcleo de
una personalidad que llegó a ser
santa, sin eufemismos ni paliativos:
el ejercicio armónico de las virtudes
no resulta algo excepcional, propio
de superhombres, porque consiste en



conocer y amar la Voluntad de Dios,
hasta identificarse con Cristo; basta
la correspondencia generosa, con el
vigor de la gracia divina, que a nadie
se niega.

Cuando leí Camino en 1956, me
sorprendió profundamente
descubrir un nuevo estilo de hablar
de Dios. A la vuelta de los años,
pienso que buena parte de su
originalidad radica en ese telón de
fondo que se advierte en los escritos
del Fundador del Opus Dei: el sentido
vocacional de la existencia cristiana,
vivida -más que concebida- como un
diálogo permanente de la criatura
con su Padre Dios. Lo expresaba en
Forja, 422, a propósito de Juan, el
Apóstol adolescente: -¿No te
gustaría merecer que te llamaran
"el que ama la Voluntad de Dios"?

Mons. Escrivá de Balaguer nos
refería que una de sus abuelas le
había enseñado unos versos, que se



le habían quedado muy grabados:
"tuyo soy, para Ti nací, ¿qué quieres,
Señor, de mí?" Estaba persuadido de
que Dios nos habla en todas las
circunstancias y, por eso, insistía en
la necesidad de descubrir el quid
divinum de cada instante.

Nos hacía ponderar que Dios nos
ama a cada uno, nos busca y nos
espera; y lo sintetizaba así en 1968: el
Señor nos ha dicho con
predilección de padre: Ego redemi
te et vocavi te nomine tuo: meus es
tu! ["Yo te redimí y te llamé por tu
nombre: tú eres mío": Isaías 43,1]
Nos ha llamado por el nombre, por
el "nomignolo", el apodo familiar,
y añade continuamente: meus es
tu! ¡Qué estupendo!, es un fundirse
del Señor con nosotros. Mirad que
todas estas consideraciones son
verdades que nos repite la
Escritura Santa, ¡no son sólo
palabras!: nos recuerdan que Dios



nos quiere, que Dios nos perdona,
que Dios cuenta con nosotros.

De algún modo, esa actitud aparece
muy pronto en el Fundador del Opus
Dei y le lleva, en Logroño, a su
decisión de ser sacerdote.

Le escuché muchas veces cómo
nacieron los barruntos de su llamada
al servicio del Señor en el sacerdocio,
cuando tenía quince o dieciséis
años. Desde entonces comprendió
con fuerza que Dios estaba pendiente
de su vida, y se apoderó de su alma la
intranquilidad sobrenatural de
buscarle, de mirarle, de tratarle, de
quererle siempre más. Al referirse a
este enamoramiento que inundó
todo su ser, reconocía con
naturalidad que era el primer y
único amor, que había ido creciendo
sin acostumbrarse y sin cansarse. Su
decisión de ser sacerdote se fundó
única y exclusivamente en el deseo
de cumplir la Voluntad del Señor en



aquello que le pedía y que no le
concretó en los primeros momentos.
Pensó, con un convencimiento fuerte
y profundo, que si se hacía sacerdote
estaría mejor dispuesto para
escuchar la voz de Dios.

Recibió la llamada con verdadero
optimismo. No fue al Seminario con
mentalidad de víctima, pensando que
hacía una renuncia heroica. No
ignoraba los sacrificios que llevaba
consigo, ni lo que suponía para su
familia el abandono de las ilusiones
que se habían forjado sobre su
futuro. Pero ninguna de estas
consideraciones fue obstáculo para
su disponibilidad ante la Voluntad de
Dios.

Habló con sus padres de esa decisión,
que exigía abandonar planes
humanos bien conocidos por todos.
Renovó su abandono confiado en el
Señor y, pensando en el futuro de la
familia, le dirigió una petición llena



de confianza: un nuevo hijo varón
para sus padres. Al cabo de los
meses, vio cumplido su deseo,
cuando doña María Dolores
comunicó a sus hijos que iban a
tener un hermano. Nos refería Mons.
Escrivá de Balaguer que se llenó de
gozo, y tuvo la certeza de que el
Señor había escuchado su oración, y
aquel nuevo vástago sería también
un varón, como así sucedió.

Antes de ser alumno del Seminario
de Logroño, consideraba el
sacerdocio algo muy excelso, propio
de personas especialmente escogidas
por el Señor. Sus padres le habían
educado en el respeto y la
veneración hacia los sacerdotes,
porque eran los representantes de
Cristo en la tierra. Esa autoridad iba
unida al recuerdo cariñoso que
conservaban de los parientes que
habían abrazado el estado
sacerdotal, algunos de los cuales
fueron Obispos o Vicarios de



diócesis. Pero, ante todo, tuvo el
convencimiento de que ese camino
requería la llamada expresa de Dios
y reclamaba una correspondencia
plena y un total olvido de sí, para
dedicarse por entero al ejercicio del
ministerio.

Un momento crucial en la vida de
Mons. Escrivá de Balaguer fue la
muerte de su padre en Logroño
(1924). Acudió desde Zaragoza,
donde ultimaba los estudios
eclesiásticos.

Estuvo el tiempo necesario para
ocuparse del entierro de su padre y
de los funerales. Ningún otro
miembro de la familia, de Zaragoza
ni de Barbastro, se trasladó a
Logroño. Sin embargo, no sintió el
menor recelo: se hizo la composición
de lugar de que quizá cada uno tenía
sus compromisos, y no consideraban
imprescindible ni obligada su
presencia. Como es lógico, sufrió el



aguijón de la soledad, en los duros
momentos de la sepultura de su
padre, pues su madre y hermana se
quedaron en casa, de acuerdo con los
usos sociales de la época.

De regreso hacia el domicilio
familiar, iba meditando lo que había
sucedido, y la situación en la que se
quedarían su madre y sus hermanos.
Se dio cuenta de que llevaba en el
bolsillo la llave de la caja del ataúd,
que le habían entregado. Al cruzar el
puente sobre el Ebro, pensó que el
Señor le iba quitando todo lo que
podía significar atadura, consuelo o
seguridad en la tierra; y,
completando ese sacrificio, tiró la
llave al río como manifestación de su
entrega a la Voluntad del Cielo: 
¿para qué quiero conservar esta
llave, que puede ser para mí como
una ligadura?

Después del entierro, se reincorporó
a sus estudios en Zaragoza, con el fin



de prepararse para el diaconado, que
estaba muy próximo; recibió esa
orden el 20 de diciembre, apenas
cuatro semanas después del
fallecimiento de su padre. Cuando
hacía alusión a esos sucesos, para
que comprendiéramos que la
fortaleza viene de Dios, solía
comentar: era el Señor, nunca lo he
dudado, el que me ponía en
aquellas situaciones; por eso, con
naturalidad y con sentido
sobrenatural, yo no podía hacer
más que aceptar gustosamente su
Santísima y Justísima Voluntad.

Se ha escrito mucho sobre su período
de formación sacerdotal, en
Zaragoza. Bastaría resumir algún
recuerdo de esa etapa. Por ejemplo,
Vd. ha acompañado al Fundador del
Opus Dei, siendo Arzobispo Mons.
Casimiro Morcillo y luego Mons.
Pedro Cantero. Sé que les pedía el
favor de ir a rezar en una de las
capillas del palacio arzobispal de



Zaragoza, donde el Cardenal
Soldevila le confirió la tonsura el 28
de septiembre de 1922.

La primera vez que, después de sus
años de seminarista, visitó la capilla,
recordaba perfectamente cómo era,
pero no sabía precisar en qué lugar
del palacio arzobispal se encontraba.
Fue buscándolo con ilusión,
acompañado por don Casimiro
Morcillo, pasando por las distintas
capillas. Sin ninguna vacilación,
comentaba: aquí no, aquí no..., hasta
que encontró el sitio en que había
sido tonsurado. Cayó entonces de
rodillas, recogido en oración. Al igual
que en muchas otras ocasiones,
repetía la fórmula que pronunciaba
el Obispo dentro de la ceremonia: 
Dominus pars hereditatis meae et
calicis mei, Tu es qui restitues
hereditatem meam mihi ["el Señor es
la parte de mi herencia y de mi cáliz.
Tú eres el que me mantienes en mi
suerte": Salmo 15,5]. Salió de allí



emocionado, después de dar gracias
a la Trinidad -así nos lo dijo-, por
todas las etapas de su vida, que
habían quedado marcadas con el
sello divino en aquel rito de la
tonsura.

Cuando Mons. Escrivá de Balaguer se
refería a las contradicciones que
sufrió a lo largo de su existencia,
insinuaba que los años de Zaragoza
fueron duros. Constan sus
dificultades en el Seminario. Me
gustaría saber cómo reaccionó
cuando, el 30 de marzo de 1925, le
encargaron que se trasladase cuanto
antes a la parroquia de Perdiguera.

Sucedió a los dos días de haber
recibido el Sacramento del Orden,
cosa inusual en casi todas las diócesis
de España, y más particularmente en
las grandes, donde había abundancia
de clero: se tendía a que los nuevos
sacerdotes desempeñaran su labor
pastoral junto a otros mayores que



pudieran atenderles en sus dudas, y
que se encargaran de orientar
fraternalmente a sus hermanos más
jóvenes.

Por estas razones, causó cierto
estupor la decisión de mandarle
fuera de la ciudad, solo, lejos de la
familia, con una tarea
completamente nueva para el joven
sacerdote. Pero no puso la menor
dificultad, y se trasladó al pueblo de
Perdiguera el mismo día 31, dejando
a su madre y a sus hermanos en la
ciudad de Zaragoza. Esta separación
no turbó ni disminuyó su dedicación
gozosa a las almas. Nunca salió de
sus labios una palabra de
incomprensión, de rebeldía o de
juicio crítico. Al contrario, acudió a
Perdiguera con la persuasión de que,
al cumplir su deber y obedecer a la
autoridad competente, encontraría el
mejor modo de agradar a Dios y de
descubrir la Voluntad divina en
aquello que seguía oyendo dentro de



su alma con santa inquietud, pero
que todavía no se había concretado
en una tarea determinada.

Cuando regresó a Zaragoza, fue
Capellán en la iglesia de San Pedro
Nolasco. Y solicitó a la archidiócesis
que le fueran concedidas otras
Capellanías, en las que pudiera
desarrollar un trabajo sacerdotal
más amplio y con más dedicación.
Pero no consiguió nada.

No sé los motivos por los que le
denegaron sus solicitudes.
Posiblemente se debió al número
excesivo de clero en la diócesis, ya
que sobraban candidatos para los
puestos pastorales diocesanos.

Siempre manifestó en las oficinas de
la diócesis, en la cancillería, que
estaba dispuesto a trabajar en las
tareas que se le encomendaran, y -
repito- nunca rechazó ninguno de los
encargos que le confiaban. Nos lo ha
referido muchas veces, y nos hacía



notar la necesidad de no poner
condiciones, pues los caminos de
Dios discurren muchas veces por
donde menos esperamos; y van
ciertamente por donde indican los
Superiores -la autoridad legítima-,
pues transmiten de ordinario la
Voluntad de Dios.

Sin embargo, alguien ha presentado
esas dificultades de modo negativo,
como si el Fundador del Opus Dei
estuviera en conflicto con la
autoridad eclesiástica de Zaragoza, y
no fuesen claros los motivos de su
marcha a Madrid.

Según documentos fehacientes, se
trasladó a Madrid en la semana de
Pascua de 1927, con la autorización
expresa del Arzobispo de Zaragoza,
Mons. Rigoberto Doménech, a quien
sometió su proyecto de hacer el
doctorado en Derecho Civil y
presentó personalmente la solicitud
correspondiente. Si se aprobaba esa



petición, era necesario el traslado,
porque sólo en la Universidad de
Madrid se podía obtener el título de
doctor.

No excluía entonces la posibilidad de
abrirse camino en la enseñanza o en
otras orientaciones semejantes, para
las que en España se exigía ese grado
académico. Tampoco podía
prescindir de que sobre sus espaldas
gravaba el sostenimiento de su
familia.

En su exposición al Arzobispo de
Zaragoza, subrayó -porque así lo
planeaba- que, mientras cursase esos
estudios, seguiría dedicando la parte
más importante de su día a la
actividad pastoral. Supeditaba a esta
labor sus investigaciones y la
redacción de la tesis.

Concretamente, fue primero
Capellán del Patronato de Enfermos,
nombramiento que obtuvo con el
beneplácito de la autoridad



diocesana. Más adelante, pasó a ser
Rector del Real Patronato de Santa
Isabel. Cuando consiguió este
nombramiento por decreto del
Presidente de la República, no se hizo
la colación canónica. No se debía a
que el Obispo se opusiera, sino a que
la jerarquía eclesiástica no deseaba
respaldar decisiones de un Régimen
que se demostraba antirreligioso y
anticlerical, con medidas tristemente
discriminatorias para los católicos:
quería evitar incluso la apariencia de
colaboración formal y externa con la
autoridad civil. De todos modos, el
Obispo de Madrid, don Leopoldo Eijo,
le comunicó que actuara como
Rector de ese Patronato, con todas las
funciones eclesiásticas propias,
aunque no tuviera por escrito la
colación canónica.

Este encargo tenía una sola ventaja:
conseguir su incardinación en la
diócesis de Madrid, donde ya había
comenzado la labor apostólica del



Opus Dei con la aprobación del
Obispo. Iba aumentando el número
de personas que se acercaban a la
Obra y también la intensidad de las
tareas apostólicas que iba
desarrollando. No había ninguna
ambición de mejorar un curriculum,
como quedaría bien patente con el
posterior rechazo de muchas
posibilidades de hacer carrera
eclesiástica, por la exclusiva razón de
que no quería poner ninguna
condición a la Providencia divina.

En la vida de Mons. Escrivá de
Balaguer aparece continuamente esa
actitud abierta ante el querer de
Dios, que se expresa día a día, hasta
llegar a la identificación con
Cristo.Solía preguntarse ante las
ocupaciones que debía realizar: 
¿cómo lo hubiera hecho Jesús,
cómo se hubiera ocupado de esto
Santa María, cómo hubiesen
afrontado esta situación San José,
los Apóstoles, si se encontraran en



mi lugar? Y se esforzaba en
acomodar su conducta al criterio así
alcanzado.

Por eso, a menudo me ha comentado,
mientras estaba trabajando a su lado,
cuando le acompañaba en distintas
gestiones, o ante las dificultades que
se presentan en la vida: no quiero
hacer lo que a mí me parezca que
está bien, ni siquiera me conformo
con lo que los hombres podemos
calificar de acciones
extraordinarias; quiero única y
exclusivamente lo que quiere Dios
para nuestra vida, en lo grande y
en lo pequeño, de modo que no
solamente estemos identificados
pasivamente con el querer de Dios,
sino que lo amemos activamente,
porque Él así lo quiere.

Me sorprendió el enamoramiento
creciente con que vivía cada jornada,
y que se transparentaba en su trato
con el Señor. Se comprende su



afirmación de que se sentía muy
joven, con la juventud de Dios;
porque traslucía ese amor ardiente,
de la persona joven, que no repara
en obstáculos para estar cerca de
quien ama. Muchas veces, al final del
día, comentaba a Mons. Álvaro del
Portillo y a mí que estaba persuadido
de que su elección había sido la
mejor, y que querría continuarla con
la entrega total de su pobre persona,
aunque físicamente estuviera
derrumbado, como sucedía en el
ocaso de su vida. Os aseguro, nos
confiaba entonces, que por dentro
mi amor va haciéndose más fuerte,
porque no ha disminuido mi
convencimiento de que Él se
merece todo.

Deseo recoger algunas enseñanzas,
que muestran ese itinerario de su
corazón. En 1954 nos expresaba: 
cuando se ama de verdad, se da
con alegría, sin llevar la cuenta y
sin buscar agradecimiento: ¡es



suficiente, entonces, para el alma,
la oportunidad de gastarse
gustosamente! No se piensa si ya se
ha hecho mucho, o si cuesta: en el
trato con Dios no se repara en los
obstáculos porque, como en el
amor humano, no hay dificultades
ni defectos que impidan la
conversación con la persona
amada.

Recurría también con frecuencia a
un dicho de la tierra española: "amor
con amor se paga". Lo aplicaba a ese
saber estar disponibles para Dios en
todo momento, sin condiciones de
ningún género. En 1966, le oí
comentar:si en alguna cosa puedo
decir algo con verdad de mí
mismo, es que nunca he hecho mi
voluntad: lo que me hubiera
gustado hacer. Desde luego, si
hubiese dependido de mí, a estas
horas sería un abogado, un
historiador, etc.; pero no sacerdote
del Opus Dei. Y, sin embargo, soy



más feliz que nadie sólo con haber
cumplido la Voluntad de Dios,
porque me da la gana,
respondiendo a su
amor.Igualmente, para insistir en
que este amor abraza toda nuestra
existencia, nos encarecía el 29 de
noviembre de 1972: en el Opus Dei
hay que entregar la vida, la sangre,
el alma: ¡todo para Dios! Su
llamada no se paga en dinero: se
paga con la vida entera.

Se esforzó siempre en querer al
Señor más y más, sin pensar en lo
que le había dado. Sacaba
consecuencias de la vida corriente:
del cariño de los padres a los hijos,
que les lleva a no contabilizar sus
sacrificios ni su generosidad; de la
pasión de los enamorados, que
aceptan dificultades sin cuento, con
tal de estar juntos. Concluía en la
necesidad de corresponder, pues
hemos sido escogidos por Dios, para
honrarle y darle toda la gloria. En



1968, nos hacía reflexionar sobre
esta verdad: no podemos sentir -no
es tolerable en un alma escogida
por Dios- el peso de lo que hemos
dejado. Nuestra llamada, nuestra
vocación, es una delicadeza del
Señor con cada uno de nosotros.
Por eso, yo no me siento atado:
tengo la libertad plena, total, del
Amor de Dios.

Nos exhortaba también a demostrar
al Señor que le queremos a través del
cumplimiento fiel y leal de nuestras
obligaciones, elevándolas siempre al
orden sobrenatural. El 11 de febrero
de 1973, reconocía: casi todos los
disgustos provienen de que la
persona busca una complacencia
para su yo.

No deja de ser interesante captar
cómo articulaba esa pugna contra el
"yo", que -frente a lo que puede
parecer a primera vista- forja una
personalidad recia y atractiva.



Mons. Escrivá de Balaguer se
esforzaba por entregar todo a Dios:
la salud espiritual y la salud física,
las alegrías y las penas, el trabajo y el
descanso, la convivencia habitual y
la relación con personas que no
trataba cotidianamente. Actualizaba
esa entrega día a día, invocando al
Espíritu Santo, con palabras
incisivas: lo que Tú quieras, como
Tú quieras, cuando Tú quieras.
Para insistirnos en la tranquilidad y
la paz sobrenatural que provienen de
ese ofrecimiento, no tenía
inconveniente en repetir que nunca
se había arrepentido de haber dado
su yo al Señor; en cambio, añadía, 
me he arrepentido y me he
encontrado a disgusto cuando no
lo he hecho, y entonces he
procurado pedir perdón para
reparar, porque deseo que el Señor
disponga enteramente de mí.

Recuerdo que, en 1963, entregaron al
sastre que le había hecho las últimas



sotanas una separata con una
entrevista suya. Aparecía una foto
que, por defectos de impresión,
habían tenido que retocar. El sastre
miró la fotografía y, con
espontaneidad, comentó que no era
el corte de sotana que él hacía
habitualmente. Se lo referimos al
Fundador de la Obra, y enseguida
puntualizó: ¡es lógico! Entiendo
perfectamente la reacción de este
hombre, porque su profesión es su
vida, y vive del trabajo que le
apasiona: ¡si todos los hombres,
hijos de Dios, tuviéramos esta
pasión de vivir siempre en
cristiano...!, ¡y si cada uno de
nosotros tuviera esta pasión,
siempre actualizada para hacer el
Opus Dei!

Me resulta imposible determinar el
número de veces que le habré
escuchado estos consejos sobre la
entrega, incluso con estas mismas
palabras: el que no quiera darse,



nos estorba, nos hace daño. Hay
que quemar las naves con todas las
consecuencias, abriendo de par en
par el corazón, para que entre la
gracia de Dios. La reacción del que
se entrega de verdad es siempre
buena, porque, aunque sufra, se
vive con la alegría de ser de Dios, y
de ver con la luz que da Dios.

Se exigía una respuesta sin excusas
ni cicaterías, usque ad summum
["hasta arriba": Juan 2,7]. Por su
amor a la Santísima Trinidad, sabía
sacar vibración de eternidad a todos
los instantes de su día: desde los
dedicados a la oración y al trabajo,
hasta los momentos de
esparcimiento. En 1964, nos insistía
en la necesidad de amar a Dios en el
quehacer cotidiano: la dignidad
humana es tan grande, tan
maravillosa -¡somos hijos de Dios!-,
que cada uno debe cuidar su
trabajo, el que sea, con el mismo
cariño con que se trata el diamante



más precioso, porque nuestras
vidas han sido compradas -lo dice
San Pablo- a un gran precio: la
Sangre de Cristo.

Tenía como una cantinela en su
conversación y en su conducta: vivir
por amor de Dios. El 30 de mayo de
1974, nos señalaba: el Opus Dei se
hace a fuerza de amor y de
sacrificio, con oración, con
mortificación, con trabajo y con
celo apostólico. Hemos de sentir
deseos de que el Amor sea amado,
y hemos de agradecerle que se nos
haya dado, porque por ahí no se lo
agradecen, y nosotros -tú y yo- no
se lo agradeceremos bastante.
Recoged las rosas del camino -esas
rosas que también tienen espinas-,
y llevádselas al Señor: ¡fuera la
sensualidad -que recorta las alas
del amor-, fuera el egoísmo, fuera
la comodidad...! El que no vive la
alegría en el Opus Dei, que se
examine, porque cuando falta esta



virtud es señal evidente de que el
alma está distraída en algo que no
es de Dios.

He presenciado también la fortaleza
con que vivía el relictis omnibus:
dejarlo todo, para que el Señor reine
en el alma. Se examinaba
diariamente para ver si había
buscado la gloria de Dios en todo, sin
reservarse nada. Me llamaron la
atención, a este propósito, unas
palabras de 1953: ¡qué fácil es
concretar el amor a Dios a través
de nuestro desprendimiento! Ni
siquiera tenemos que
preocuparnos de buscar en qué:
bastará el afán de obedecer
continuamente a las llamadas de la
gracia, y desaparecerá cualquier
manifestación de nuestro yo.

Se configuraba así una lucha por
identificarse con la Voluntad de Dios,
llena de finura, sin rigorismos ni
escrúpulos, abierta hacia los demás.



Entendió desde sus primeros años la
necesidad de no dejar nunca de ser
muy amigo de Jesús. Aludía a que en
el trato con el Señor hemos de ser
muy atentos, como sucede, en lo
humano, entre los que se quieren
sinceramente. Recurría a veces al
siguiente ejemplo: si vamos por la
calle y, en el trasiego del cruce con
otros peatones, nos rozamos o nos
damos un pequeño golpe, a aquello
no le damos la más mínima
importancia; pero si el que nos da
un golpe es amigo nuestro, y lo
hace con indiferencia, con
desprecio, se despierta enseguida
en nuestra alma un sentido de
dolor. Esta realidad hay que
aplicarla a nuestra relación con el
Señor: qué falta de delicadeza tan
ilimitada supone no dar
importancia a las pequeñas faltas,
y no detestarlas, como obstáculo
que son para estar con toda la
plenitud del amor puesta en Dios.



Hilaba muy fino en su exigencia
personal para aborrecer el pecado.
Hasta el punto de adoptar como
norma unas palabras que eran la
síntesis de su vida: si esto -cualquier
hecho o suceso- no me acerca a
Dios, ¡no lo quiero!

Los que hemos vivido a su lado
hemos podido comprobar su odio al
pecado mortal, al pecado venial
deliberado, a las faltas de omisión, a
las faltas desconocidas y a las
imperfecciones. Poco después de
conocerle, le escuché esta
consideración: hay un verso
popular en mi tierra que dice lo
siguiente: la rueda de la existencia
te la voy a recordar: pecar, hacer
penitencia, y luego, vuelta a
empezar. Y concluía, con una
expresión severa: ¡esto nunca!; no
podemos tener jamás idea de
provisionalidad. Hay que luchar
continuamente con el pecado,



porque nos aparta de la amistad
con Dios.

Veía yo también su fortaleza en
cumplir los propósitos, y en repetir,
con pedagogía machacona: no creo
en las últimas veces: ¡la última ha
sido ya! Se refería a la actitud de
aquellas almas que, en lugar de
cortar inmediatamente cuando algo
les aparta de Dios o no les deja
acercarse como debieran, razonan
excusándose: "ésta será la última
vez". Cuando había hecho el
propósito de privarse de alguna cosa
lícita por amor de Dios, y le
instábamos a hacerlo "por última
vez", contestaba: la última ha sido
ya.

El Fundador del Opus Dei insistía sin
cansarse: si no hacemos mejores
cristianos a las personas que están
a nuestro alrededor, si no tenemos
hambre de que la gente que nos
trata sea más amiga de Dios, hasta



llegar a una intimidad grande,
significa que no respondemos a la
llamada que hemos recibido, que
nos obliga a extender el Reino de
Dios, y -¡pensadlo bien!- significa
que hasta humanamente hemos
fracasado, porque hemos
desertado del camino que el Señor,
en su amor y en su misericordia
infinita, nos ha trazado a cada uno.

El sentido de corredención estaba
muy presente en su vida. Cuando
notaba el peso del trabajo,
continuaba adelante pensando en
Dios y en las almas. Ya hacia el final
de su vida, en 1973, nos subrayaba el
deber de ser leales con los
compromisos cristianos: cuando
estemos en un trance de "tocar el
violón", hemos de pensar que las
consecuencias serán muy
molestas. De una parte, para
nosotros, porque nos apartan de
Dios; y de otra, para muchas almas,



que se encuentran cerca y lejos de
nosotros.

En cierto modo, Mons. Escrivá de
Balaguer subraya el carácter
amoroso con que la Voluntad divina
se manifiesta hacia el hombre, y
suscita un especial sentido de
responsabilidad.

Una vez nos sintetizó su confianza en
Dios, aprovechando una canción
popular que acabábamos de oír, y
decía más o menos: "de que tu padre
no me quiera, se me dan tres
caracoles, porque allá arriba, me
están queriendo a montones". Y
añadió: hemos de trabajar siempre
con este sentido sobrenatural. Nos
ha de importar la gloria de Dios, la
defensa de la Verdad; solamente
así, poniéndonos al servicio del
Señor, serviremos a todas las
almas y las acercaremos al fin para
el que han sido llamadas.



En las obligaciones que le ligaban al
Señor veía una prueba evidente de
ese amor infinito que Dios nos
dispensa, y que se concreta en el
camino específico que señala a cada
uno. En 1969, se refería a su propia
llamada:estas cadenas divinas que
me atan a la Obra yo las amo con
locura. No quiero romperlas
nunca, ni siquiera deseo soltarlas,
aunque a veces me cuesten, me
supongan un peso, porque estoy
convencido de que el Señor me ha
querido enteramente para Él a
través de este camino y de este
espíritu que nos ha dado.

Comentando un texto del Libro de los
Proverbios, testis fidelis non mentitur;
profert autem mendacium dolosus
testis ["no miente el testigo fiel; el
testigo falso no profiere más que
mentiras": Proverbios 14,5], agregaba
en 1962: de aquí la eficacia de
nuestra vida, si es cuidadosamente
fiel a la Voluntad de Dios. Con



nuestra conducta, con nuestra
respuesta fiel, damos testimonio,
hacemos apostolado, ayudamos a
los demás en su tarea de
santificación, de acuerdo con el
camino que el Señor nos ha
trazado.

Ya desde los primeros años del Opus
Dei, fomentó el sentido de
responsabilidad en su alma y en la de
quienes trataba, para arrastrar con el
ejemplo. Se conserva una nota
autógrafa de aquellos tiempos, que
refleja esa preocupación: ¡es
tremendo! Quiera o no quiera, los
demás harán después "lo que el
Padre hacía". Y añadía: ¡¡¡mi
ejemplo!!! Por eso, le urgía la
necesidad de empujar a los demás
con toda su vida. En 1952, tomé estas
palabras: serenos siempre: con
sentido de responsabilidad,
sabiéndonos eslabones de una
cadena divina. Por lo tanto, yo
quiero que este eslabón, que soy



yo, no se rompa; porque, si me
rompo, traiciono a los demás. Y me
gozo en la fortaleza de los otros
eslabones, y me lleno de alegría de
que los haya de oro, de platino, con
piedras preciosas, mientras yo me
veo de la calidad más inferior.

Cuando se habla de la Voluntad de
Dios, resulta ineludible mencionar el
momento definitivo de la muerte.

Manifestaba una continua esperanza
en el Señor: no basta aceptar la
muerte: es necesario prepararse a
recibir a esa buena hermana
nuestra, que nos abre la puerta
para el abrazo de Dios, del que ya
no nos separaremos nunca,
viviendo el gozo eterno de mirarle
cara a cara. Meditaba diariamente
en la muerte, preparándose para
recibirla donde Dios quiera, como
Dios quiera y cuando Dios quiera,
seguros de que vendrá en el
momento más oportuno y de que -



si de nuestra parte hemos puesto
todo el esfuerzo por seguir a Dios-
Él no nos abandonará, porque es
siempre fiel.

Amó la Voluntad de Dios hasta su
último día en la tierra. Por gracia de
Dios, que considero inmerecida, me
encontraba con Mons. Álvaro del
Portillo junto al Fundador del Opus
Dei en el momento del tránsito: un
fallecimiento repentino e inesperado
para todos, aunque llevaba una
temporada en la que no se
encontraba bien de salud. Durante su
última época en la tierra repetía con
más intensidad una jaculatoria que
estuvo siempre en sus labios: Vultum
tuum requiram, Domine!, ¡Señor, sólo
quiero ver tu rostro, buscar tu rostro!
También decía muchas veces: omnia
in bonum!, todo es para bien, todo lo
que sucede nos ha de llevar a Dios.
Con estas disposiciones le sorprendió
la muerte.



Aquella mañana, cuando se sintió
mal, mientras estaba en el Colegio
Romano de Santa María, vimos que
se abandonaba enteramente al
Querer divino, metido
espiritualmente en Dios y
esperándolo todo de Él. No hubo en
su ánimo contrariedad o rebelión
ante los síntomas del grave malestar
físico que le obligó a interrumpir,
con preocupación de los presentes,
aquel momento de formación con
unas hijas suyas universitarias. Su
calma, su serenidad humana y
sobrenatural, nos empujaron en esos
momentos tensos a rezar y a esperar
en Dios, seguros de que Él dispondría
lo más conveniente. Recuerdo que,
unos minutos antes de expirar, pasó
por delante del oratorio y, a pesar de
estar muy fatigado, hizo su habitual
genuflexión pausada, profunda,
piadosa, adorando al Señor y
renovando el ofrecimiento de su
vida.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-
la-voluntad-de-dios/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-que-ama-la-voluntad-de-dios/

	3. El que ama la voluntad de Dios

