opusdei.org

3. El marco teoldgico
fundamental

Extracto del estudio "La
formacién de la conciencia en
materia social y politica segun
las ensefianzas del Beato
Josemaria Escriva", publicado
en Romana n° 24, enero-junio
de 1997

11/01/2010

En los escritos del Beato Josemaria se
advierte claramente la presencia
constante y unificante de «una
comprension singularmente rica y
coherente del misterio de Cristo,



perfecto Dios y perfecto hombre»,
que permite encontrar en la
«Encarnacion del Verbo el
fundamento perennemente actual y
operativo de la transformacion
cristiana del hombre y, a través del
trabajo humano, de todas las
realidades creadas»18. Glosando las
ensefianzas de la Epistola a los
Colosenses (1, 19-20), el Fundador del
Opus Dei afirma: «No hay nada que
pueda ser ajeno al afan de Cristo.
Hablando con profundidad teoldgica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificacion funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades —buenas, nobles, y aun
indiferentes— que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su
morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte» 19. Y, refiriéndose de modo



mas directo al tema que nos ocupa,
aflade: «La tarea apostolica que
Cristo ha encomendado a todos sus
discipulos produce, por tanto,
resultados concretos en el ambito
social. No es admisible pensar que,
para ser cristiano, haya que dar la
espalda al mundo, ser un derrotista
de la naturaleza humana [...]. El
cristiano ha de encontrarse siempre
dispuesto a santificar la sociedad
desde dentro»20.

El principio cristoldgico que
acabamos de mencionar determina
la vision que el Beato Josemaria tiene
de lo que significa para un cristiano
estar en el mundo y vivir en el
mundo o, con otras palabras, su
concepcion de la secularidad. Esta se
traduce en lo que podriamos llamar
el principio de responsabilidad y de
participacion: vivir en el mundo
significa sentirse responsable de él,
asumiéndose la tarea de participar
en las actividades humanas para



configurarlas cristianamente. «Estad
presentes sin miedo en todas las
actividades y organizaciones de los
hombres —escribia en 1959—, para
que Cristo esté presente en ellas. Yo
he aplicado a nuestro modo de
trabajar aquellas palabras de la
Escritura: ubicumque fuerit corpus,
illic congregabuntur et aquilae
(Matth. XXIV, 28), porque Dios
Nuestro Sefior nos pediria cuenta
estrecha, si, por dejadez o
comodidad, cada uno de vosotros,
libremente, no procurara intervenir
en las obras y en las decisiones
humanas, de las que depende el
presente y el futuro de la
sociedad»21. Late en estas palabras
una aguda percepcion del sentido
ético y religioso de la
interdependencia entre los hombres
y entre los pueblos, que en la
sociedad moderna ha adquirido una
dimension mundial. Desde los inicios
de su actividad, el Fundador del
Opus Dei advirtio la necesidad de no



encerrar en limites estrechos,
provincianos, la solidaridad
cristiana, a la vez que, con prudente
realismo, aclaraba que la solidaridad
comienza con los que estan mas
cerca. La preocupacion santa de un
cristiano —escribia en 1933—
«empieza por lo que tiene a su
alcance, por el quehacer ordinario de
cada dia, y poco a poco extiende en
circulos concéntricos su afan de
mies: en el seno de la familia, en el
lugar de trabajo; en la sociedad civil,
en la catedra de cultura, en la
asamblea politica, entre todos sus
conciudadanos de cualquier
condicion social sean; llega hasta las
relaciones entre los pueblos, abarca
en su amor razas, continentes,
civilizaciones diversisimas»22.

Particularmente interesante y
complejo es el modo en el que, segun
el Fundador del Opus Deli, esta
responsabilidad por el mundo debe
actuarse. En muchas de sus



reflexiones se advierte el eco del
Sermon de la Montafia, que contiene
un mensaje caracterizado por una
novedad que no implica ruptura,
sino cumplimiento23: las ensefianzas
del Sefior no rompen con los
contenidos mas nobles de la ley de
Moisés y de la moral simplemente
humana, sino que los llevan a su
plenitud, los interiorizan y
radicalizan, conduciéndolos asi a su
mas cumplida expresion, libre de
extenuantes casuisticas. Esta
perspectiva, que refleja fielmente la
l6gica de la Encarnacion, tiene
numerosas aplicaciones en los
escritos que examinamos; de muchas
de ellas, como son —por ejemplo— la
conviccion de que entre la fe y la
ciencia existe una perfecta armonia,
o la alta estima de las virtudes
humanas, no podemos ocuparnos
ahora. Por lo que respecta a nuestro
tema, interesa destacar el alto valor
que se reconoce y concede a las
realidades creadas y, mas



concretamente, a la libertad
personal, principal don natural
concedido por Dios al hombre, y a la
autonomia y consistencia propia de
las realidades terrenas24.

La autonomia y consistencia de las
realidades temporales implica, en los
escritos del Beato Josemaria, el
imperativo de conocer y respetar su
dindamica intrinseca, fruto de la
racionalidad que la Sabiduria del
Creador ha impreso en sus obras, y
por consiguiente una exigencia de
competencia técnica y profesional,
presupuesto imprescindible de
cualquier proyecto apostolico para la
santificacion del mundo desde
dentro. «El cristiano, cuando trabaja,
como es su obligacion, no debe
soslayar ni burlar las exigencias
propias de lo natural. Si con la
expresion bendecir las actividades
humanas se entendiese anular o
escamotear su dindmica propia, me
negaria a usar esas palabras.



Personalmente no me ha convencido
nunca que las actividades corrientes
de los hombres ostenten, como un
letrero postizo, un calificativo
confesional. Porque me parece,
aunque respeto la opinion contraria,
que se corre el peligro de usar en
vano el nombre santo de nuestra fe,
y ademads porque, en ocasiones, la
etiqueta catdlica se ha utilizado hasta
para justificar actitudes y
operaciones que no son a veces
honradamente humanas»25.

Esta misma perspectiva, cuando se
despliega en el ambito social, da
lugar a una comprension profunda
de la naturaleza y consistencia
propia de las relaciones sociales. Dios
no crea solo individuos, crea también
relaciones sociales —como es, por
ejemplo, la familia—, cuya dinamica
ha de ser conocida, apreciada y
respetada, si es que queremos
también redimirla. Podriamos quiza
precisar mas: Dios no crea



individuos, crea personas, y por eso
crea también relaciones. Durante
muchos afios ha sido dominante en
las ciencias sociales la tendencia a
definir la existencia humana como
una polaridad entre el individuo,
entendido como un atomo, y el
Estado; a lo mas, se admitia un tercer
polo: el mercado. Solo recientemente,
con el desarrollo de la sociologia del
tercer y cuarto sector, se esta
superando ese estrecho
planteamiento26. El Fundador del
Opus Dei nunca entro en debates
metodoldgicos con las ciencias
sociales, pero sus ensefianzas y sus
iniciativas en el ambito de la familia,
de la ensefianza, de la promocion
social, de los medios de
comunicacion social, etc.,
demuestran que poseia una vision de
los «sujetos sociales»27 mucho mas
amplia de la que era habitual en
muchos estudiosos de lo social.
Probablemente esta sensibilidad
procedia de su profunda meditacion



y de su personal elaboracion de los
presupuestos de la Doctrina social de
la Iglesia, aunque un juicio definitivo
sobre esta hipotesis solo lo podremos
formular cuando sea posible realizar
un estudio detenido sobre la génesis
y fuentes de su concepcion de la
especificidad de lo social, en cuanto
realidad diversa de lo estatal y de lo
simplemente privado28.

El Fundador del Opus Dei poseia
también una clara conciencia de que
las actividades sociales y politicas no
son simples enunciaciones de
principios perennes, sino concretas
realizaciones de bienes humanosy
sociales en un contexto histoérico,
geografico y cultural determinado,
marcadas por una contingencia al
menos parcialmente insuperable,
que por otra parte es caracteristica
de todo lo practico. Por eso, afirmaba
que «nadie puede pretender en
cuestiones temporales imponer
dogmas, que no existen. Ante un



problema concreto, sea cual sea, la
solucion es: estudiarlo bieny,
después, actuar en conciencia, con
libertad personal y con
responsabilidad también
personal»29. Pero con esto no
pretendia decir que todo lo que hay
en esta tierra es contingente, ya que
propagaba a los cuatro vientos, sin
respetos humanos, las exigencias
éticas universalmente validas. Su
pensamiento queda claramente
reflejado en el n. 275 de Surco: «No
me olvides que, en los asuntos
humanos, también los otros pueden
tener razon: ven la misma cuestion
que tu, pero desde distinto punto de
vista, con otra luz, con otra sombra,
con otro contorno. —Solo en la fey
en la moral hay un criterio
indiscutible: el de nuestra Madre la
Iglesia»30.

Este sentido de la limitacion de todo
proyecto humano de realizacion
concreta de valores influyo



notablemente en su modo de
entender el principio de libertad, asi
como en su resistencia a tolerar la
imposicion de criterios unicos sobre
problemas que admitian diversas
soluciones igualmente compatibles
con la conciencia cristiana: «son
arbitrarias e injustas las limitaciones
a la libertad de los hijos de Dios, a la
libertad de las conciencias o a las
legitimas iniciativas. Son
limitaciones que proceden del abuso
de autoridad, de la ignorancia o del
error de los que piensan que pueden
permitirse el abuso de hacer
discriminaciones nada razonables.
Ese modo injusto y antinatural de
proceder —porque va contra la
dignidad de la persona humana— no
puede nunca ser camino para
convivir, ya que ahoga el derecho del
hombre a obrar segun su conciencia,
el derecho a trabajar, a asociarse, a
vivir en la libertad dentro de los
limites del derecho natural»31



Al principio de libertad ya hemos
aludido, aunque desde una
perspectiva muy limitada. Hemos
dicho, en efecto, que la conciencia
del caracter exclusivamente
espiritual de su mision sacerdotal y
de la finalidad del Opus Dei le llevo a
no expresar opiniones ni a sugerir
soluciones sobre problemas
concretos. Los que le seguian y los
que le escuchaban eran libres de
tener cualquier opinion compatible
con la fe y la moral cristianas. Esta
linea de conducta se ve
ulteriormente reforzada por el
sentido de la autonomia y la
consistencia especifica de las
realidades temporales y, ademas, por
la inevitable dosis de contingencia e
incertidumbre de las soluciones
practicas que un determinado
problema puede recibir aqui y ahora.
Pero para comprender el significado
que el principio de libertad tiene en
el pensamiento del Beato Josemaria
se han de dar varios pasos mas.



La libertad, en efecto, aparece en sus
escritos como un valor sustancial,
indisolublemente unido al principio
de responsabilidad y, por tanto, a la
participacion y a la solidaridad. La
presencia del principio de
responsabilidad permite entender
que la libertad no es para él ni un
valor meramente formal, ni
solamente procedimental, ni mucho
menos es la expresion de una
concepcion individualista-atomista
del hombre; pero el que la
responsabilidad sea vista como
inseparablemente unida al principio
de libertad, lleva a rechazar
cualquier tipo de providencia social
que lesione o suprima la
«subjetividad» de las formaciones
sociales, es decir, que elimine la
libertad o que de un modo u otro
genere irresponsabilidad. Nos
parece, en definitiva, que si
quisiéramos expresar en una
formula sintética la perspectiva que
unifica el pensamiento del Beato



Josemaria Escriva sobre la accion
social y politica del cristiano, esa
formula no seria otra que la del nexo
indisoluble entre la libertad personal
y la correspondiente personal
responsabilidad.

Notas

18) C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este
punto véase también J. L., CHABOT,
Responsabilita di fronte al mondo e
liberta, en M. BELDA, ]J. ESCUDERO, J.
L. ILLANES, P. O'CALLAGHAN,
Santita e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaria
Escriva, Libreria Editrice Vaticana,
Citta del Vaticano 1994, pp. 197-198.

19) Es Cristo que pasa, n. 112.
20) Ibid., n. 125.

21) Carta, 9-I-1959, n. 20; cfr. también
Forja, n. 715. En muchas otras



ocasiones, el Beato Josemaria hizo
reflexionar sobre el fundamento
cristologico del concepto de
secularidad: «Se dan, a veces,
algunas actitudes, que son producto
de no saber penetrar en ese misterio
de Jesus. Por ejemplo, la mentalidad
de quienes ven el cristianismo como
un conjunto de practicas o actos de
piedad, sin percibir su relacion con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demas y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diria que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavia lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte. Quizd, sin querer, algunas
personas consideran a Cristo como
un extrafio en el ambiente de los
hombres. Otros —en cambio—



tienden a imaginar que, para poder
ser humanos, hay que poner en
sordina algunos aspectos centrales
del dogma cristiano, y actian como si
la vida de oraciodn, el trato continuo
con Dios, constituyeran una huida
ante las propias responsabilidades y
un abandono del mundo. Olvidan
que, precisamente Jesus, nos ha dado
a conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sélo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demas, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia» (Es
Cristo que pasa, n. 98).

22) Carta, 16-VII-1933, n. 15.
23) Cfr. por ejemplo Mt 5, 17 ss.

24) Ya dijimos que no afrontamos en
estas paginas el estudio diacronico
del pensamiento de nuestro autor.
Pero no seria dificil demostrar que



esta viva sensibilidad por la
autonomia y consistencia de las
realidades temporales esta presente
desde el principio de la actividad del
Fundador del Opus Dei, es decir,
desde el final de los afios 20 de este
siglo, mucho antes por tanto que la
tematica fuese tratada por la Const.
Gaudium et spes del Concilio
Vaticano II.

25) Es Cristo que pasa, n. 184.

26) Cfr. por ejemplo P. DONATI,
Pensiero sociale cristiano e societa
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida por el mismo autor,
Sociologia del terzo settore, Nis,
Roma 1996.

27) Cfr. en este sentido JUAN PABLO
I1, Enc. Centesimus annus, nn. 46 y
49. Con la referencia a esta enciclica,
y a la concepcion en ella propuesta
de la «subjetividad de lo social»,
queremos aclarar, entre otras cosas,
que no nos referimos aqui al



«corporativismo» defendido por
algunas corrientes de pensamiento
social de inspiracién cristiana. Esta
concepcion «corporativista» no
aparece en los escritos del Fundador
del Opus Dei.

28) A cuanto decimos sobre la
percepcion de la especificidad de lo
social no puede oponerse el hecho de
que, cuando a partir de los afios 60
diversos ambientes teoldgicos
catolicos se mostraban partidarios de
aceptar el analisis social marxista
como principio de hermenéutica
teoldgica, el Fundador del Opus Dei
insistiese, en sus conversaciones y en
sus escritos, en el caracter personal
de la salvacion y de la liberacion del
pecado, oponiéndose a los que
reducian el Cristianismo a un cambio
de las estructuras sociales. Siguiendo
las ensefianzas del Magisterio de la
Iglesia, el Beato Josemaria afirmaba
la incompatibilidad del marxismo
con la fe catdlica, a la vez que



manifestaba su conviccion de que
«dentro del cristianismo hallamos la
buena luz que da siempre respuesta
a todos los problemas: basta con que
0S emperiéis sinceramente en ser
catolicos» (Amigos de Dios, n. 171).
Mientras decia estas cosas, puso en
marcha, especialmente en paises en
que advertia la existencia de
llamativas desigualdades sociales,
diversas obras de promocion social,
en el ambito de la formacion
profesional de jovenes, campesinos,
amas de casa, etc.

29) Conversaciones, n.77.

30) Surco fue publicado
poéstumamente (Rialp, Madrid 1986).

31) Carta, 11-111-1940, n. 65.

Angel Rodriguez Lufio




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-
teologico-fundamental/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/

	3. El marco teológico fundamental

