
opusdei.org

3. El marco teológico
fundamental

Extracto del estudio "La
formación de la conciencia en
materia social y política según
las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá", publicado
en Romana nº 24, enero-junio
de 1997

11/01/2010

En los escritos del Beato Josemaría se
advierte claramente la presencia
constante y unificante de «una
comprensión singularmente rica y
coherente del misterio de Cristo,



perfecto Dios y perfecto hombre»,
que permite encontrar en la
«Encarnación del Verbo el
fundamento perennemente actual y
operativo de la transformación
cristiana del hombre y, a través del
trabajo humano, de todas las
realidades creadas»18. Glosando las
enseñanzas de la Epístola a los
Colosenses (1, 19-20), el Fundador del
Opus Dei afirma: «No hay nada que
pueda ser ajeno al afán de Cristo.
Hablando con profundidad teológica,
es decir, si no nos limitamos a una
clasificación funcional; hablando con
rigor, no se puede decir que haya
realidades —buenas, nobles, y aun
indiferentes— que sean
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo de Dios ha fijado su
morada entre los hijos de los
hombres, ha tenido hambre y sed, ha
trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte» 19. Y, refiriéndose de modo



más directo al tema que nos ocupa,
añade: «La tarea apostólica que
Cristo ha encomendado a todos sus
discípulos produce, por tanto,
resultados concretos en el ámbito
social. No es admisible pensar que,
para ser cristiano, haya que dar la
espalda al mundo, ser un derrotista
de la naturaleza humana [...]. El
cristiano ha de encontrarse siempre
dispuesto a santificar la sociedad
desde dentro»20.

El principio cristológico que
acabamos de mencionar determina
la visión que el Beato Josemaría tiene
de lo que significa para un cristiano
estar en el mundo y vivir en el
mundo o, con otras palabras, su
concepción de la secularidad. Esta se
traduce en lo que podríamos llamar
el principio de responsabilidad y de
participación: vivir en el mundo
significa sentirse responsable de él,
asumiéndose la tarea de participar
en las actividades humanas para



configurarlas cristianamente. «Estad
presentes sin miedo en todas las
actividades y organizaciones de los
hombres —escribía en 1959—, para
que Cristo esté presente en ellas. Yo
he aplicado a nuestro modo de
trabajar aquellas palabras de la
Escritura: ubicumque fuerit corpus,
illic congregabuntur et aquilae
(Matth. XXIV, 28), porque Dios
Nuestro Señor nos pediría cuenta
estrecha, si, por dejadez o
comodidad, cada uno de vosotros,
libremente, no procurara intervenir
en las obras y en las decisiones
humanas, de las que depende el
presente y el futuro de la
sociedad»21. Late en estas palabras
una aguda percepción del sentido
ético y religioso de la
interdependencia entre los hombres
y entre los pueblos, que en la
sociedad moderna ha adquirido una
dimensión mundial. Desde los inicios
de su actividad, el Fundador del
Opus Dei advirtió la necesidad de no



encerrar en límites estrechos,
provincianos, la solidaridad
cristiana, a la vez que, con prudente
realismo, aclaraba que la solidaridad
comienza con los que están más
cerca. La preocupación santa de un
cristiano —escribía en 1933—
«empieza por lo que tiene a su
alcance, por el quehacer ordinario de
cada día, y poco a poco extiende en
círculos concéntricos su afán de
mies: en el seno de la familia, en el
lugar de trabajo; en la sociedad civil,
en la cátedra de cultura, en la
asamblea política, entre todos sus
conciudadanos de cualquier
condición social sean; llega hasta las
relaciones entre los pueblos, abarca
en su amor razas, continentes,
civilizaciones diversísimas»22.

Particularmente interesante y
complejo es el modo en el que, según
el Fundador del Opus Dei, esta
responsabilidad por el mundo debe
actuarse. En muchas de sus



reflexiones se advierte el eco del
Sermón de la Montaña, que contiene
un mensaje caracterizado por una
novedad que no implica ruptura,
sino cumplimiento23: las enseñanzas
del Señor no rompen con los
contenidos más nobles de la ley de
Moisés y de la moral simplemente
humana, sino que los llevan a su
plenitud, los interiorizan y
radicalizan, conduciéndolos así a su
más cumplida expresión, libre de
extenuantes casuísticas. Esta
perspectiva, que refleja fielmente la
lógica de la Encarnación, tiene
numerosas aplicaciones en los
escritos que examinamos; de muchas
de ellas, como son —por ejemplo— la
convicción de que entre la fe y la
ciencia existe una perfecta armonía,
o la alta estima de las virtudes
humanas, no podemos ocuparnos
ahora. Por lo que respecta a nuestro
tema, interesa destacar el alto valor
que se reconoce y concede a las
realidades creadas y, más



concretamente, a la libertad
personal, principal don natural
concedido por Dios al hombre, y a la
autonomía y consistencia propia de
las realidades terrenas24.

La autonomía y consistencia de las
realidades temporales implica, en los
escritos del Beato Josemaría, el
imperativo de conocer y respetar su
dinámica intrínseca, fruto de la
racionalidad que la Sabiduría del
Creador ha impreso en sus obras, y
por consiguiente una exigencia de
competencia técnica y profesional,
presupuesto imprescindible de
cualquier proyecto apostólico para la
santificación del mundo desde
dentro. «El cristiano, cuando trabaja,
como es su obligación, no debe
soslayar ni burlar las exigencias
propias de lo natural. Si con la
expresión bendecir las actividades
humanas se entendiese anular o
escamotear su dinámica propia, me
negaría a usar esas palabras.



Personalmente no me ha convencido
nunca que las actividades corrientes
de los hombres ostenten, como un
letrero postizo, un calificativo
confesional. Porque me parece,
aunque respeto la opinión contraria,
que se corre el peligro de usar en
vano el nombre santo de nuestra fe,
y además porque, en ocasiones, la
etiqueta católica se ha utilizado hasta
para justificar actitudes y
operaciones que no son a veces
honradamente humanas»25.

Esta misma perspectiva, cuando se
despliega en el ámbito social, da
lugar a una comprensión profunda
de la naturaleza y consistencia
propia de las relaciones sociales. Dios
no crea sólo individuos, crea también
relaciones sociales —como es, por
ejemplo, la familia—, cuya dinámica
ha de ser conocida, apreciada y
respetada, si es que queremos
también redimirla. Podríamos quizá
precisar más: Dios no crea



individuos, crea personas, y por eso
crea también relaciones. Durante
muchos años ha sido dominante en
las ciencias sociales la tendencia a
definir la existencia humana como
una polaridad entre el individuo,
entendido como un átomo, y el
Estado; a lo más, se admitía un tercer
polo: el mercado. Sólo recientemente,
con el desarrollo de la sociología del
tercer y cuarto sector, se está
superando ese estrecho
planteamiento26. El Fundador del
Opus Dei nunca entró en debates
metodológicos con las ciencias
sociales, pero sus enseñanzas y sus
iniciativas en el ámbito de la familia,
de la enseñanza, de la promoción
social, de los medios de
comunicación social, etc.,
demuestran que poseía una visión de
los «sujetos sociales»27 mucho más
amplia de la que era habitual en
muchos estudiosos de lo social.
Probablemente esta sensibilidad
procedía de su profunda meditación



y de su personal elaboración de los
presupuestos de la Doctrina social de
la Iglesia, aunque un juicio definitivo
sobre esta hipótesis sólo lo podremos
formular cuando sea posible realizar
un estudio detenido sobre la génesis
y fuentes de su concepción de la
especificidad de lo social, en cuanto
realidad diversa de lo estatal y de lo
simplemente privado28.

El Fundador del Opus Dei poseía
también una clara conciencia de que
las actividades sociales y políticas no
son simples enunciaciones de
principios perennes, sino concretas
realizaciones de bienes humanos y
sociales en un contexto histórico,
geográfico y cultural determinado,
marcadas por una contingencia al
menos parcialmente insuperable,
que por otra parte es característica
de todo lo práctico. Por eso, afirmaba
que «nadie puede pretender en
cuestiones temporales imponer
dogmas, que no existen. Ante un



problema concreto, sea cual sea, la
solución es: estudiarlo bien y,
después, actuar en conciencia, con
libertad personal y con
responsabilidad también
personal»29. Pero con esto no
pretendía decir que todo lo que hay
en esta tierra es contingente, ya que
propagaba a los cuatro vientos, sin
respetos humanos, las exigencias
éticas universalmente válidas. Su
pensamiento queda claramente
reflejado en el n. 275 de Surco: «No
me olvides que, en los asuntos
humanos, también los otros pueden
tener razón: ven la misma cuestión
que tú, pero desde distinto punto de
vista, con otra luz, con otra sombra,
con otro contorno. —Sólo en la fe y
en la moral hay un criterio
indiscutible: el de nuestra Madre la
Iglesia»30.

Este sentido de la limitación de todo
proyecto humano de realización
concreta de valores influyó



notablemente en su modo de
entender el principio de libertad, así
como en su resistencia a tolerar la
imposición de criterios únicos sobre
problemas que admitían diversas
soluciones igualmente compatibles
con la conciencia cristiana: «son
arbitrarias e injustas las limitaciones
a la libertad de los hijos de Dios, a la
libertad de las conciencias o a las
legítimas iniciativas. Son
limitaciones que proceden del abuso
de autoridad, de la ignorancia o del
error de los que piensan que pueden
permitirse el abuso de hacer
discriminaciones nada razonables.
Ese modo injusto y antinatural de
proceder —porque va contra la
dignidad de la persona humana— no
puede nunca ser camino para
convivir, ya que ahoga el derecho del
hombre a obrar según su conciencia,
el derecho a trabajar, a asociarse, a
vivir en la libertad dentro de los
límites del derecho natural»31



Al principio de libertad ya hemos
aludido, aunque desde una
perspectiva muy limitada. Hemos
dicho, en efecto, que la conciencia
del carácter exclusivamente
espiritual de su misión sacerdotal y
de la finalidad del Opus Dei le llevó a
no expresar opiniones ni a sugerir
soluciones sobre problemas
concretos. Los que le seguían y los
que le escuchaban eran libres de
tener cualquier opinión compatible
con la fe y la moral cristianas. Esta
línea de conducta se ve
ulteriormente reforzada por el
sentido de la autonomía y la
consistencia específica de las
realidades temporales y, además, por
la inevitable dosis de contingencia e
incertidumbre de las soluciones
prácticas que un determinado
problema puede recibir aquí y ahora.
Pero para comprender el significado
que el principio de libertad tiene en
el pensamiento del Beato Josemaría
se han de dar varios pasos más.



La libertad, en efecto, aparece en sus
escritos como un valor sustancial,
indisolublemente unido al principio
de responsabilidad y, por tanto, a la
participación y a la solidaridad. La
presencia del principio de
responsabilidad permite entender
que la libertad no es para él ni un
valor meramente formal, ni
solamente procedimental, ni mucho
menos es la expresión de una
concepción individualista-atomista
del hombre; pero el que la
responsabilidad sea vista como
inseparablemente unida al principio
de libertad, lleva a rechazar
cualquier tipo de providencia social
que lesione o suprima la
«subjetividad» de las formaciones
sociales, es decir, que elimine la
libertad o que de un modo u otro
genere irresponsabilidad. Nos
parece, en definitiva, que si
quisiéramos expresar en una
fórmula sintética la perspectiva que
unifica el pensamiento del Beato



Josemaría Escrivá sobre la acción
social y política del cristiano, esa
fórmula no sería otra que la del nexo
indisoluble entre la libertad personal
y la correspondiente personal
responsabilidad.

Notas

18) C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este
punto véase también J. L., CHABOT,
Responsabilità di fronte al mondo e
libertà, en M. BELDA, J. ESCUDERO, J.
L. ILLANES, P. O'CALLAGHAN,
Santità e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 1994, pp. 197-198.

19) Es Cristo que pasa, n. 112.

20) Ibid., n. 125.

21) Carta, 9-I-1959, n. 20; cfr. también
Forja, n. 715. En muchas otras



ocasiones, el Beato Josemaría hizo
reflexionar sobre el fundamento
cristológico del concepto de
secularidad: «Se dan, a veces,
algunas actitudes, que son producto
de no saber penetrar en ese misterio
de Jesús. Por ejemplo, la mentalidad
de quienes ven el cristianismo como
un conjunto de prácticas o actos de
piedad, sin percibir su relación con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demás y de
esforzarse por remediar las
injusticias. Diría que quien tiene esa
mentalidad no ha comprendido
todavía lo que significa que el Hijo de
Dios se haya encarnado, que haya
tomado cuerpo, alma y voz de
hombre, que haya participado en
nuestro destino hasta experimentar
el desgarramiento supremo de la
muerte. Quizá, sin querer, algunas
personas consideran a Cristo como
un extraño en el ambiente de los
hombres. Otros —en cambio—



tienden a imaginar que, para poder
ser humanos, hay que poner en
sordina algunos aspectos centrales
del dogma cristiano, y actúan como si
la vida de oración, el trato continuo
con Dios, constituyeran una huida
ante las propias responsabilidades y
un abandono del mundo. Olvidan
que, precisamente Jesús, nos ha dado
a conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sólo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demás, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia» (Es
Cristo que pasa, n. 98).

22) Carta, 16-VII-1933, n. 15.

23) Cfr. por ejemplo Mt 5, 17 ss.

24) Ya dijimos que no afrontamos en
estas páginas el estudio diacrónico
del pensamiento de nuestro autor.
Pero no sería difícil demostrar que



esta viva sensibilidad por la
autonomía y consistencia de las
realidades temporales está presente
desde el principio de la actividad del
Fundador del Opus Dei, es decir,
desde el final de los años 20 de este
siglo, mucho antes por tanto que la
temática fuese tratada por la Const.
Gaudium et spes del Concilio
Vaticano II.

25) Es Cristo que pasa, n. 184.

26) Cfr. por ejemplo P. DONATI,
Pensiero sociale cristiano e società
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida por el mismo autor,
Sociologia del terzo settore, Nis,
Roma 1996.

27) Cfr. en este sentido JUAN PABLO
II, Enc. Centesimus annus, nn. 46 y
49. Con la referencia a esta encíclica,
y a la concepción en ella propuesta
de la «subjetividad de lo social»,
queremos aclarar, entre otras cosas,
que no nos referimos aquí al



«corporativismo» defendido por
algunas corrientes de pensamiento
social de inspiración cristiana. Ésta
concepción «corporativista» no
aparece en los escritos del Fundador
del Opus Dei.

28) A cuanto decimos sobre la
percepción de la especificidad de lo
social no puede oponerse el hecho de
que, cuando a partir de los años 60
diversos ambientes teológicos
católicos se mostraban partidarios de
aceptar el análisis social marxista
como principio de hermenéutica
teológica, el Fundador del Opus Dei
insistiese, en sus conversaciones y en
sus escritos, en el carácter personal
de la salvación y de la liberación del
pecado, oponiéndose a los que
reducían el Cristianismo a un cambio
de las estructuras sociales. Siguiendo
las enseñanzas del Magisterio de la
Iglesia, el Beato Josemaría afirmaba
la incompatibilidad del marxismo
con la fe católica, a la vez que



manifestaba su convicción de que
«dentro del cristianismo hallamos la
buena luz que da siempre respuesta
a todos los problemas: basta con que
os empeñéis sinceramente en ser
católicos» (Amigos de Dios, n. 171).
Mientras decía estas cosas, puso en
marcha, especialmente en países en
que advertía la existencia de
llamativas desigualdades sociales,
diversas obras de promoción social,
en el ámbito de la formación
profesional de jóvenes, campesinos,
amas de casa, etc.

29) Conversaciones, n.77.

30) Surco fue publicado
póstumamente (Rialp, Madrid 1986).

31) Carta, 11-III-1940, n. 65.

Angel Rodríguez Luño



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-
teologico-fundamental/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/
https://opusdei.org/es-es/article/3-el-marco-teologico-fundamental/

	3. El marco teológico fundamental

