opusdei.org

3. ANTE LA
INSUFICIENCIA DE
LLA CONFIGURACION
COMO INSTITUTO
SECULAR

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

30/12/2011

La normativa de la Provida Mater
Ecclesia hizo posible -como hemos



visto en los capitulos anteriores- que
el Opus Dei alcanzara la aprobacion
pontificia. Ademas, se logré que en
los documentos de aprobacion
quedara recogido, de forma mucha
mas satisfactoria de lo que hubiera
permitido la normativa codicial, el
fenomeno espiritual y pastoral del
Opus Dej, en la amplia gama de sus
virtualidades. El Fundador debio
aceptar que el Opus Dei quedase
incluido dentro del marco de los
estados de perfeccion, si bien con
matices peculiares, y subrayando la
radical distincion con respecto al
estado religioso; vy,
consiguientemente, que dependiese
de la Sagrada Congregacion de
Religiosos. De ahi ese entrecruzarse
de sentimientos que se refleja en un
texto ya citado, pero que, por su
valor sintético, reproducimos:
"Hemos aceptado con sacrificio un
compromiso que no ha sido posible
evitar y que no vela, sin embargo, la
alegria de haber logrado por fin un



cauce juridico para nuestra vida. Y
esperamos que, con la gracia de Dios,
los puntos dudosos no lo sean dentro
de poco" (42).

En las gestiones anteriores a la
promulgacion de la Provida Mater
Ecclesia, y en las que acomparfiaron
luego a las aprobaciones pontificias
de 1947 y 1950, el Fundador del Opus
Dei vivio en su propia alma las
multiples dificultades existentes para
abrir caminos, cuando los nuevos
caminos reclaman cambios en las
mentalidades y en los esquemas
juridicos y teoldgicos comunmente
aceptados (43), pero encontro
también muchas simpatias, personas
que, con mayor o menor hondura,
captaron el mensaje del Opus Dei o,
al menos, advirtieron su importancia
histdrica (44). Por todo esto, y a pesar
de los limites de la legislacion
general -que justificaban cierto
temor ante los desarrollos futuros
(45)-, consider6 que habia suficientes



garantias -algunos reforzaron ese
juicio, incluso con declaraciones
explicitas- de que la jurisprudencia y
legislacion posteriores evitarian que
se desdibujara la figura recién
creada, y podrian, incluso, precisar y
mejorar el marco establecido por la
Provida Mater Ecciesia (46).

Esa confianza -subrayémoslo,
aunque pueda parecer superfluo- no
fue ingenua, sino que le llevo, sobre
todo cuando tenia que hacer alguna
concesion, a ese "filial forcejeo”, del
que fueron fruto las precisiones y
cautelas juridicas que hemos
considerado en capitulos anteriores.

En el fondo estuvo siempre presente
una preocupacion ultima y decisiva:
el deseo de una plena fidelidad al
carisma fundacional, a la realidad
del Opus Dei tal y como Dios se la
habia hecho ver, y mas
concretamente -éste es el punto que
aqui nos interesa destacar-, a la



condicion secular de sus miembros,
cristianos corrientes que se
santifican en medio del mundo, y por
tanto -dicho en términos negativos,
que resulta ineludible repetir,
porque lo exigen las circunstancias
de la época-, ni religiosos, ni
equiparados en modo alguno a los
religiosos.

La preocupacion por ser fiel a esa
realidad y a ese criterio se habia
manifestado ya en los primeros
textos juridicos de 1941, y se
reiteraria en los posteriores, como
hemos documentado en cada caso. Se
reafirma también en muchas de sus
Cartas relativas a los
acontecimientos de esos afios (47), asi
como en el importante escrito
dirigido al Dicasterio de Religiosos el
3 de mayo de 1950, durante las
gestiones para la aprobacion
definitiva, con palabras que vale la
pena citar de nuevo: "Querria llamar
la atencion de la Sagrada



Congregacion sobre una cuestion
general y, por asi decir, de principio;
concretamente, sobre el hecho de
que el criterio que ha de seguirse
para juzgar las Constituciones y el
espiritu de un Instituto Secular no
puede ser igual al usado para emitir
un juicio sobre una Congregacion
Religiosa. Se trata en efecto de dos
fendmenos diversos, tanto en el
campo del derecho, como en el
campo de la vida externa, social,
profesional y apostolica” (48).

En el periodo posterior a la
promulgacion de la Provida Mater
Ecclesia, Mons. Escrivd, que conocia
bien el origen de la Constitucion
Apostolica, su caracter de
compromiso y su consiguiente
ambiguedad, siguié defendiendo la
peculiar naturaleza de los Institutos
Seculares tal como los entendia,
tratando de evitar todo lo que, tanto
en la doctrina, como en la praxis de
la Curia, pudiera llevar a



considerarlos como un ultimo
eslabdn en la evolucion del estado
religioso, o como una forma
atenuada de ese estado. No se le
ocultd en ningun momento la
existencia de un sector doctrinal que
no compartia su interpretacion de
esa figura, ni tampoco que las ideas
de ese sector podian influir, e
influyeron de hecho, de un modo o
de otro, en la aplicacion practica de
la normativa contenida en la Provida
Mater Ecclesia y en el ambiente
eclesiastico, y también civil, en torno
a los Institutos Seculares.

Su sensibilidad de fundador le hizo
advertir la realidad de ese proceso
cuando estaba aun en sus primeros
pasos. Lo que percibia y, sobre todo,
lo que entreveia si ese proceso iba
adelante, le afecto profundamente.
No se limito a tomar nota de lo que
pasaba, sino que reacciono con la
oracion y con las obras. En
continuidad con su actuacion en la



época de promulgacion de los
documentos normativos sobre los
Institutos Seculares y de las
aprobaciones pontificias del Opus
Dei de 1947 y 1950, intento evitar que
alcanzaran a la Obra las
consecuencias practicas que
pudieran derivarse de aquella
interpretacion doctrinal. A tal efecto,
repitié una y otra vez ante las
autoridades de la Curia Romana los
mismos criterios que, con toda
sinceridad, habia expuesto en el
curso de la tramitacion de las
aprobaciones pontificias. Animé
también a algunos miembros del
Opus Dei, peritos en cuestiones
teoldgico-canonicas, a que
escribieran sobre cuestiones que
pudieran contribuir a subrayar -
dentro de lo que permitian las
circunstancias- el genuino caracter
secular de la figura creada por la
Provida Mater Ecclesia, defendiendo
con libertad, dentro de las
interpretaciones posibles, teniendo



en cuenta la ambigiiedad de dicha
legislacion, las mas acordes con esos
planteamientos de fondo (49). Sin
embargo, fue advirtiendo
paulatinamente que estos medios no
eran suficientemente eficaces.

A esto hay que afadir que, en esos
afnos, en el iter juridico del Opus Dei,
se habia producido un hecho de
especial relieve, al que nos hemos
referido en el primer apartado de
este capitulo: el intento, en 1951y
1952, de alejar a Mons. Escriva de
Balaguer del Opus Dei y de dividirlo
en dos institutos diferentes, uno de
hombres y otro de mujeres. Este
intento -aunque fracasado, como
dijimos, por la intervencion personal
del Romano Pontifice- vino a poner
de relieve una insuficiencia grave de
la configuracion del Opus Dei como
Instituto Secular: tal figura aparecia
inadecuada para defender
eficazmente, dentro del marco del
derecho comun, precisamente uno



de los rasgos esenciales del
fenomeno pastoral del Opus Dei: su
unidad institucional.

No olvidemos que la afirmacion y el
reconocimiento juridico de esta
unidad fue una de las
preocupaciones fundamentales de
Mons. Escriva a lo largo de todo el
itinerario juridico, y uno de los
principales objetivos conseguidos
con la configuracion de Instituto
Secular en 1947, y formulados en
términos satisfactorios en los
documentos de 1950. Alli, en efecto, y
por lo que respecta al gobierno de las
dos Secciones del Opus Deli, se habia
establecido para cada una de ellas
una jerarquia interna diversa en
todos los grados del régimen -general
o central, regional y local-, pero
unidas en el Presidente General a
nivel central, y a nivel regional, en el
Consiliario, que en la Seccion de
mujeres actua en nombre y haciendo
las veces del Presidente General (50).



Conviene advertir que, en el amplio
campo de las instituciones en las que
se profesa el estado de perfeccion,
constituye regla general -es decir,
norma de derecho comun- que los
institutos de hombres y mujeres sean
entidades juridicas diversas. El
Codigo de Derecho Canonico de 1917
establecia esta prescripcion en el
paragrafo 3 del canon 500 (51). La
normativa de Institutos Seculares
recoge explicitamente este criterio en
la Instruccion Cum Sanctissimus,
aunque declarando que no cabe su
aplicacion directa, por estar tomado
de la normativa de los institutos
religiosos (52). Es importante
considerar el autorizado comentario
que en 1949 hicieron de esta
prescripcion de la Instruccion Cum
Sanctissimus el P. Larraona y el P.
Gutiérrez, para quienes caben por
concesion especial dos secciones
auténomas de un mismo Instituto
Secular, "aunque esto solo en algunos
casos después de severa prueba’,



afladiendo que "si se evitan
eficazmente las dificultades y
peligros, no puede negarse que
pueda ser bastante util una
coordinacion de fuerzas para un
completo e integro apostolado” (53).
El régimen del Opus Dei, por lo que
se refiere al gobierno de sus dos
Secciones, aparecia, en suma, como
un caso especial dentro de las
normas de derecho comun de los
Institutos Seculares.

Este conjunto de hechos y factores
condujo al Fundador del Opus Dei a
plantearse no ya cuestiones de
detalle y rectificaciones o mejoras,
que perfeccionaran la configuracion
juridica asumida por el Opus Dei en
1947 y 1950 -pero sin tocar sus lineas
estructurales-, sino, mas bien, a
poner en duda nucleos o puntos
centrales de dicha solucion, y a
subrayar la necesidad de buscar
féormulas en una linea distinta. "No
se nos puede exigir -y ademads no es



éste nuestro modo- tener que vivir de
privilegios", manifiesta en la Carta de
diciembre de 1952; y afiade:
"Ademas, pareceria incongruente
tener que recurrir a continuas
declaraciones de la Santa Sede,
precisamente para poder vivir
conforme al espiritu que la misma
Santa Sede repetidas veces ha
aprobado” (54).

Los hechos citados ¢no hacen acaso
ver la necesidad de buscar, ya ahora
y con urgencia, una nueva
configuracion juridica en la que la
estructura del Opus Dei, adecuada al
carisma fundacional, aparezca, no
como fruto de un privilegio, sino
como algo propio y connatural
dentro del derecho comun? La
respuesta del Fundador compagina
un haz de fidelidades,
aparentemente encontradas, que van
a lograr su unidad y superacion a
través de un proceso, a la vez, de
oracion y de esfuerzo intelectual. La



conciencia de su deber de velar por
la integridad del espiritu y de las
caracteristicas esenciales del
fenomeno pastoral del Opus Dei le
lleva, de una parte, a una linea de
conducta llena de fortaleza en la
defensa de ese carisma. Un
sentimiento de lealtad hacia la
Iglesia y, en particular, hacia quienes
en la Curia Romana han hecho
posible las aprobaciones de 1947 y
1950, le mueve a seguir defendiendo
la figura de Instituto Secular segun la
entiende personalmente. Esta
lealtad, junto a la prudencia y el
sentido de responsabilidad que le
caracterizan como hombre de
gobierno, le impulsan a su vez a
evitar cualquier actitud polémica en
esa defensa. Su profundo sentido
realista y su condicion de hombre de
derecho contribuyen, finalmente, a
hacerle ver que todavia no existe
camino adecuado, que debe
continuar transitando por el menos
inadecuado de los existentes, y seguir



avanzando poco a poco, sin
precipitarse, ni tomar medidas antes
del tiempo oportuno, pero buscando
ya con decision soluciones nuevas.

En la Carta ya citada, de diciembre
de 1952, evoca escritos anteriores y
etapas del itinerario juridico
recorrido, para concluir ponderando
"la importancia de llegar a soluciones
que estuvieran de acuerdo con
nuestra fisonomia espiritual”. Y
afiade: "Este modo de comportarme
es -para mi- no solo un derecho, sino
un deber gravisimo: porque nadie
como yo ha vivido ese fendmeno
pastoral del Opus Dei, nadie ha ido
estudiando paso a paso -como yo- su
entrafia teoldgica y, en consecuencia,
nadie tiene mads obligacion que yo de
sefialar la solucidn canonica, puesto
que el Sefior me ha hecho vivir desde
el principio el problema ascético y
apostd'-co de la Obra, y me ha hecho
recorrer -desde entonces hasta
ahora- todo su jter juridico" (55).



Estamos, en otras palabras, ante una
nueva etapa en el camino juridico del
Opus Dej, caracterizada por una
honda reflexion personal del
Fundador, de donde surge la
conviccion de que el bien del Opus
Dei no reclama ahora actuaciones o
gestiones mas intensas, fuertes o
decididas que las anteriores, a fin de
contrarrestar una interpretacion de
la figura de los Institutos Seculares
que difiere de la que ha venido
sosteniendo, aunque continuara
eventualmente contribuyendo a esta
tarea por lealtad hacia la historia
pasada (56). Reclama, mas bien,
enfrentarse, ya desde ahora, con la
tarea de buscar una nueva solucion
juridica, plenamente adecuada a lo
que el Opus Dei es por naturaleza, es
decir, en virtud del carisma
fundacional.

En la conferencia sobre 'La
Constitucion Apostolica “Provida
Mater Ecclesia' y el Opus Dei",



pronunciada en 1948, Mons. Escriva
habia trazado una panoramica del
proceso de acercamiento al mundo
de los institutos religiosos, desde los
antiguos anacoretas hasta épocas
mas recientes, en las que "la accion
apostolica impele a las almas a
lanzarse, en apretado haz, en medio
del mundo: son los conventos, como
avanzadillas que establece el Espiritu
para predicar en las ciudades. Sigue
esta evolucion hasta el punto de que
las almas consagradas se atreven a ir
solas, como corderos en medio de
lobos. Pero siempre eran religiosos,
ajenos y extrafos al mundo". "Ahora
-proseguia, ofreciendo su
interpretacion de la figura de
Instituto Secular- es del mismo
mundo de donde surgen estos
apostoles, que se atreven a santificar
todas las actividades corrientes de
los hombres" (57).

Anos mas tarde, en el momento en
que nos encontramos, esa



consideracion vuelve con fuerza a su
mente, como clave hermenéutica
para interpretar lo que estaba
ocurriendo. La experiencia le ha
hecho ver con claridad que
inspiraciones espirituales diversas
requieren reglamentaciones
juridicas también diversas..

La distincion entre dos lineas
espirituales, apuntada en la
Conferencia de 1948, aparece
formulada cada vez con mayor
precision en los textos de los afios
cincuenta y sesenta. El Opus Dei no
es, en modo alguno, un eslabdn mas
en la evolucion del estado religioso, o
de la espiritualidad que presupone y
en la que se basa, sino un fenémeno
diverso, "viejo como el Evangelio y
como el Evangelio nuevo" -segun
repetia desde los comienzos-, que
salta por encima de siglos de historia
para entroncar con los primeros
cristianos, con aquellos hombres,
judios o paganos, que recibieron la



predicacion de los Apostoles y la
tradujeron en el entramado
ordinario de sus vidas (58).

En Carta de 19 de marzo de 1954,
escribe: "No hay que olvidar que, en
general, el Espiritu Santo Vivificador
no procede a saltos en el desarrollo
historico de la Iglesia. Y asi, cada
fendmeno nuevo que El suscita tiene
clerta continuidad con otros
movimientos precedentemente
promovidos por Dios: son eslabones
de la misma cadena.

"Sin embargo, la Historia de la Iglesia
ensefia que a veces la semejanza de
los diferentes eslabones no ha sido
perfecta, y siempre ha habido
quienes no entendian las causas de
las nuevas formas: y se ha dicho
frecuentemente, en el curso de los
tiempos, que los nuevos fendmenos
pastorales ambicionaban poseer las
ventajas de los religiosos y las de los
seculares, porque los recién llegados



pretendian una mayor elasticidad y
agilidad en el apostolado, alejandose
asi de los clasicos modulos religiosos.

"Pero en nuestro caso nos
encontramos frente a un fenomeno
completamente diferente, porque no
somos como religiosos secularizados,
sino auténticos seculares que no
buscan la vida de perfeccion
evangélica propia de los religiosos,
sino la perfeccion cristiana en el
mundo, cada uno en su propio
estado” (59).

En los textos escritos durante estos
afos por el Fundador del Opus Dei,
junto a consideraciones generales,
encontramos también
determinaciones doctrinales y
practicas muy importantes. Tal es el
caso, por ejemplo, de una formula
grafica -y, en parte, verdadero
programa de accion-, en la que
resume la posicion del Opus Dei
respecto a su configuracion juridica



de ese momento: es todavia, de
derecho, un Instituto Secular, pero,
de hecho, no lo es ya (60).

Otra determinacion importante se
relaciona con la formalizacion del
vinculo. Ante la interpretacion
doctrinal -y el ambiente que dicha
interpretacion va creando- tendente
a considerar a los Institutos
Seculares como un ultimo eslabon en
la evolucion del estado religioso, y a
los votos que puedan emitir sus
miembros como votos
tendencialmente publicos, Mons.
Escriva de Balaguer manifiesta su
decision de prescindir por entero de
vinculos de ese estilo. Asi lo sefiala
con claridad en una de sus Cartas:
"No despreciamos los votos: sentimos
por ellos la gran estima que la
teologia nos ensefia a tener. Pero
desde el momento que a un acto de
devocion privada hay quienes le
quieren dar la fuerza juridica de un
acto publico, nos estorban: nos



quedamos con las virtudes". Y afiade:
"Estan estudiadas las cosas para que
sin prisa, cuando convenga, se
prohiba la posibilidad de hacer esos
votos privados: y nuestro vinculo con
la Obra continuara igualmente
fuerte, mutuo, pleno -de acuerdo con
el estado personal de cada uno-y
sobrenaturalmente eficaz para
todos" (61).

Con motivo del trigésimo aniversario
de la fundacion del Opus Dei, 2 de
octubre de 1958, Mons. Escriva de
Balaguer sintetiza en una Carta sus
reflexiones y decisiones de estos
anos. Este documento tiene, en cierto
modo, sabor de declaracion o
exposicion de motivos e intenciones;
merece la pena que expongamos su
contenido, resumiéndolo en cuatro
puntos o pasos (62):

a) En su primera parte, la Carta
recuerda algunas de las
caracteristicas fundamentales del



espiritu y del apostolado del Opus
Dei: el caracter sobrenatural,
espiritual y apostolico del fin y de los
medios de la Obra; la indole secular
de su actividad apostolica (63); la
condicion de cristianos y ciudadanos
corrientes de los miembros del Opus
Dei, que, por tanto, no deben
confundirse con los religiosos, ni ser
considerados ciudadanos de segunda
categoria (64); su libertad y
responsabilidad personales en el
desemperio de sus tareas
profesionales, sociales, etc. (65); la
profunda vida cristiana a la que todo
miembro de la Obra esta llamado
(66); la naturalidad y sencillez que,
sin misterios ni secreteos, todos
deben vivir (67).

b) En la parte central de la Carta,
supuesto ese horizonte de
secularidad, Mons. Escriva toma
posicion de forma neta respecto al
concepto de estado de perfeccion en
relacion con el carisma fundacional



del que se sabia depositario. Después
de afirmar que el unico afan del
Opus Dei es "servir a la Iglesia, como
Ella quiere ser servida, dentro de la
peculiar vocacion que hemos
recibido de Dios", manifiesta: "Por
eso, no deseamos para nosotros el
estado de perfeccion". Y afiade: "por
la vocacion especifica, con la que
hemos sido llamados al Opus Deij,
Dios nos pide solamente que cada
uno busque la santidad en el propio
estado -soltero, casado, viudo,
sacerdote- y en el ejercicio de su
munus publicum, o sea, de su trabajo
profesional, bien conocido por todos
sus conciudadanos” (68).
Seguidamente expone la idea, ya
tantas veces repetida en otros
escritos, de que no debe aplicarse al
Opus Dei indiscriminadamente el
derecho de los religiosos ni
equipararse con ellos a sus
miembros (69).



) A continuacion, después de
recordar las peculiares
caracteristicas del espiritu y de la
vida apostolica de la Obra,
confirmadas ya por una larga
experiencia, y los documentos
juridicos otorgados al Opus Dei por la
Santa Sede (70), recoge la formula o
programa de accion antes sefialado:
"De hecho no somos un Instituto
Secular, ni en lo sucesivo senos
puede aplicar ese nombre" (71).

d) Una vez puesto de manifiesto el
desajuste entre el carisma del Opus
Dei y su configuracion juridica como
Instituto Secular, en la ultima parte
de la Carta comenta que ha puesto en
las manos de Dios la solucion de esta
preocupacion espiritual, y recuerda
como con este fin desde hace ya afios
se ofrecen miles de Misas, el trabajo
profesional de los miembros del
Opus Dei y toda la labor apostolica
(72). "Con la misma confianza filial -
escribe-, y pidiendo la intercesion de



la Bienaventurada Virgen Maria,
Madre nuestra -Cor Mariae
Dulcissimum, jter para tutum!-,
informaré a la Santa Sede, en el
momento oportuno, de esa situacion,
de esa preocupacion. Y a la vez
manifestaré que deseamos
ardientemente que se provea a dar
una solucion conveniente, que ni
constituya para nosotros un
privilegio -cosa que repugna a
nuestro espiritu y a nuestra
mentalidad-, ni introduzca
modificaciones en cuanto a las
actuales relaciones con los
Ordinarios del lugar"” (73).

Notas
42. Carta, 7-X-1950, n. 20.

43. Asi lo manifiesta en carta dirigida
el 4-XII-1947 a los Directores del
Opus Dei que vivian en Madrid:
"Aqui hay mucho quehacer: sin
embargo, con el trabajo solo poco
haremos: pedid y ofreced mucho,



que es menester cambiar voluntades
y dar luz a mas de una cabeza. Ya os
contaré, a su hora" (RHF,
EF-471204-1). En una de sus Cartas,
refiriéndose a ese ambiente, declara
sin ambajes: "no entendian otra
dedicacion a Dios, mas que la que se
da en la vida religiosa. Yo me veia
obligado a emplear palabras que
ellos fueran capaces de
comprender" (Carta, 29-XI1-1947/14-
I1-1966, n. 168).

44. "Nunca agraderemos bastante a
Nuestro Sefior -escribia también- la
comprension con que algunas
personas de la Curia Romana han
acogido nuestro trabajo en los
ultimos meses de 1946 y en los
primeros de 1947; comprension y
carifio que han hecho posible que la
Obra fuera aprobada como Instituto
Secular el dia veinticuatro del mes de
febrero, pocos dias después de la
promulgacion de la Provida" (Carta,
7-X-1950, n. 9).



45. De ese temor queda eco en
multiples textos, varios ya
mencionados; a éstos puede unirse la
recién citada carta de 4-XII-1947 a los
Directores del Opus Dei en Madrid:
"no se puede correr en Roma: es
preciso que encomendéis el trabajo
que me hizo venir, para que
logremos, en servicio de nuestra
Madre la Iglesia, que se perfile con
trazos firmes la figura candnica
recién nacida -el Instituto Secular-,
porque, si no, se entorpecera la labor
de las almas" (RHF, EF-471204-1).

46. "Me tranquilizaba -escribe,
comentando su estado de animo,
después de las aprobaciones de 1947
y 1950- el hecho de que en la lex
peculiaris, como os acabo de decir, se
repetia que los miembros de estos
Institutos no son religiosos y, de otra
parte, personas autorizadas me
aseguraban que seria imposible que
se originasen confusiones" (Carta, 12-
XII-1952, n. 5).



47."Todo en nuestra vida interior y
en nuestra vida externa, social -
citemos un nuevo texto, tomado de la
Carta de diciembre de 1949-, debe
estar lleno de naturalidad: porque
somos fieles corrientes, somos
ciudadanos corrientes, somos
seglares o sacerdotes corrientes, y
hemos de comportarnos como lo que
somos, sin admitir confusionismos.
Por esta razon ya os conté, y lo sabéis
bien los primeros, que era un
continuo afirmar: jno queremos ser
religiosos!"; "defendemos
terminantemente -no os importe que
insista- que no somos religiosos,
aunque los veneramos con todo el
corazon" (Carta, 8-XII-1949, nn.
43-44).

48. Sobre este escrito y su contexto,
vid. capitulo VI, apartado 6.

49. A este punto se refiere en algunas
de sus Cartas: "Sobre la doctrina
general, juridica o teologica, de los



Institutos Seculares han trabajado y
trabajaran algunos hermanos
vuestros, con prudencia y con plena
libertad, para tratar de hacer very
resaltar la importancia de la
naturaleza secular de estos
institutos"” (Carta, 12-XII-1952, n. 19);
"Por eso mi ensefianza y la de los
canonistas hermanos vuestros que se
han ocupado conmigo de estos
problemas juridicos, ha sido
constante desde que se promulgo la
Provida: en los Institutos Seculares se
vive, no el estado candnico de
perfeccion, que es el propio de los
religiosos, sino el estado juridico o
secular de perfeccion" (Carta, 7-
X-1950, n. 23). Sobre esta distincion y
las discusiones doctrinales anejas,
vid. apartado 4 del capitulo VI.

50. Remitimos para todo esto a lo ya
expuesto en el capitulo VII, apartado
3. Recordemos aqui -ademas de lo ya
dicho- cdmo los sacerdotes del Opus
Dei se dedican principalmente a la



atencion y formacion espiritual de
todos los miembros de la Obra, de
una y otra Seccion, y como en 1947 y
1950 le habia sido concedida al
Presidente General la facultad
delegada y subdelegable ad normam
iuris de oir las confesiones
sacramentales de los miembros de
ambas Secciones del Instituto (cfr.
cap. VII, nota 187 y Apéndice
documental, n. 34).

51. "Sin especial indulto apostolico,
ninguna religion de varones puede
tener sujetas a ella congregaciones
de mujeres, o retener el cuidado y
direccion de tales religiosas como a
ella especialmente

encomendada” (CIC 1917, c. 500 § 3).

52. "Los Institutos Seculares, de
acuerdoconelart. II1§1, 2°dela
Constitucion Apostdlica Provida
Mater Ecclesia, y salvo lo dispuesto
enelart. Xyenelart.I[,§1,1° de la
misma Constitucion, no estan



obligados por el derecho propio y
peculiar de las Religiones y
Sociedades de vida comun, ni pueden
hacer uso de él. No obstante la
Sagrada Congregacion podra, por
excepcion, acomodar y aplicar a
tenor de la Constitucion (Ibidem, art.
IT § 1, 2) algunas prescripciones
particulares del derecho de religiosos
que convengan también a los
Institutos Seculares, e incluso tomar
prudentemente de aquel derecho
ciertos criterios mas o menos
generales, comprobados por la
experiencia y que respondan a la
intima naturaleza de las

cosas" (Instruccion Cum
Sanctissimus, n. 8). Criterio general
que luego detalla: "En particular: a)
Aun cuando las prescripciones del
can. 500 § 3, no contemplen
estrictamente a los Institutos
Seculares, ni sea necesario aplicarlas
tal como estan concebidas, puede, sin
embargo, con prudencia obtenerse
de ellas sdlido criterio y clara



directriz para la aprobacion y
ordenacion de los Institutos
Seculares" (Ibid., n. 9 § 1).

53. Cfr.' Iurisprudentiae pro Institutis
Saecularibus hucusque conditae
summa lineamenta, cit. (cap. VI, nota
25), p. 321.

54. Carta, 12-XII-1952, n. 9.
55. Carta, 12-XII-1952, n. 1.

56. "Durante bastantes afos, por
lealtad, hemos hecho todo lo posible
para mantener lo que nosotros
pensabamos que era la genuina
figura juridica de los Institutos
Seculares, tal como quedo definida
en la Constitucion Apostolica Provida
Mater Ecclesia, en cuya ultima
redaccion -como sabéis- de algun
modo influyeron la existencia y la
extension de nuestra Obra" (Carta,
19-111-1954, n. 15). Y en otro
momento: "Para mi fue motivo de
alegria haber podido contribuir, con



la gracia de Dios, a abrir un camino
juridico al que podrian acudir otras
muchas almas que no tienen nuestra
vocacion" (Carta, 25-1-1961, n. 25).

57.]. EscRIVA DE BALAGUER, La

Constitucion Apostolica “Provida
Mater Ecclesia" y el Opus Dei, cit.
(cap. VI, nota 61), p. 17.

58. Una de las exposiciones mas
amplias dedicadas por Mons. Escriva
de Balaguer a los primeros cristianos,
se encuentra en la Carta, 29-
X11-1947114-11-1946, nn. 140-146;
sobre este punto -es decir, sobre la
figura de los primeros cristianos en
la predicacion del Fundador del Opus
Dei-, remitimos de nuevo a los textos
y al estudio citados en las notas 43 y
44 del capitulo II.

59. Carta, 19-111-1954, n. 36.

60. Encontramos, por ejemplo, esa
formulacién en la Carta de diciembre
de 1952, a continuacidn del parrafo,



ya citado, en el que comenta que
parece incongruente tener que
acudir a excepciones para vivir
precisamente conforme al espiritu
que la propia Santa Sede ha
aprobado: "La aceptacion de estas
necesarias excepciones -afiade, como
sacando la consecuencia de lo dicho-,
al cabo del tiempo, no haria mas que
confirmar que la Obra difiere
radicalmente de la figura juridica,
dibujada por la legislacion a la que
estd acogida. Esta disyuncion, entre
el derecho y la realidad, es la que me
lleva a afirmar que, si de derecho la
Obra es un Instituto Secular, de
hecho no lo es" (Carta, 12-XII-1952, n.
9).

61. Carta, 31-V-1954, n. 9.

62. Su texto completo se recoge en el
Apéndice documental, n. 40. Como
tendremos ocasion de comentar mas
adelante, en este mismo capitulo,



esta Carta fue enviada por Mons.
Escriva en 1964 a Pablo VI.

63. Carta, 2-X-1958, n. 1.
64. Ibid., nn. 2y 3.

65. Ibid., n. 3.

66. Ibid., n. 4.

67. Ibid., n. 5.

68. Ibid., n. 6 (estos subrayados, y los
sucesivos, son del propio Mons.
Escriva).

69. Ibid., n. 7.
70. Ibid., n. 8.
71. Ibid., n. 9.
72. 1Ibid., n. 10.

73. Ibid., n. 11.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-
insuficiencia-de-la-configuracion-como-
instituto-secular/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/

	3. ANTE LA INSUFICIENCIA DE LA CONFIGURACIÓN COMO INSTITUTO SECULAR

