
opusdei.org

3. ANTE LA
INSUFICIENCIA DE
LA CONFIGURACIÓN
COMO INSTITUTO
SECULAR

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

30/12/2011

La normativa de la Provida Mater
Ecclesia hizo posible -como hemos



visto en los capítulos anteriores- que
el Opus Dei alcanzara la aprobación
pontificia. Además, se logró que en
los documentos de aprobación
quedara recogido, de forma mucha
más satisfactoria de lo que hubiera
permitido la normativa codicial, el
fenómeno espiritual y pastoral del
Opus Dei, en la amplia gama de sus
virtualidades. El Fundador debió
aceptar que el Opus Dei quedase
incluido dentro del marco de los
estados de perfección, si bien con
matices peculiares, y subrayando la
radical distinción con respecto al
estado religioso; y,
consiguientemente, que dependiese
de la Sagrada Congregación de
Religiosos. De ahí ese entrecruzarse
de sentimientos que se refleja en un
texto ya citado, pero que, por su
valor sintético, reproducimos:
"Hemos aceptado con sacrificio un
compromiso que no ha sido posible
evitar y que no vela, sin embargo, la
alegría de haber logrado por fin un



cauce jurídico para nuestra vida. Y
esperamos que, con la gracia de Dios,
los puntos dudosos no lo sean dentro
de poco" (42).

En las gestiones anteriores a la
promulgación de la Provida Mater
Ecclesia, y en las que acompañaron
luego a las aprobaciones pontificias
de 1947 y 1950, el Fundador del Opus
Dei vivió en su propia alma las
múltiples dificultades existentes para
abrir caminos, cuando los nuevos
caminos reclaman cambios en las
mentalidades y en los esquemas
jurídicos y teológicos comúnmente
aceptados (43), pero encontró
también muchas simpatías, personas
que, con mayor o menor hondura,
captaron el mensaje del Opus Dei o,
al menos, advirtieron su importancia
histórica (44). Por todo esto, y a pesar
de los límites de la legislación
general -que justificaban cierto
temor ante los desarrollos futuros
(45)-, consideró que había suficientes



garantías -algunos reforzaron ese
juicio, incluso con declaraciones
explícitas- de que la jurisprudencia y
legislación posteriores evitarían que
se desdibujara la figura recién
creada, y podrían, incluso, precisar y
mejorar el marco establecido por la
Provida Mater Ecciesia (46).

Esa confianza -subrayémoslo,
aunque pueda parecer superfluo- no
fue ingenua, sino que le llevó, sobre
todo cuando tenía que hacer alguna
concesión, a ese "filial forcejeo", del
que fueron fruto las precisiones y
cautelas jurídicas que hemos
considerado en capítulos anteriores.

En el fondo estuvo siempre presente
una preocupación última y decisiva:
el deseo de una plena fidelidad al
carisma fundacional, a la realidad
del Opus Dei tal y como Dios se la
había hecho ver, y más
concretamente -éste es el punto que
aquí nos interesa destacar-, a la



condición secular de sus miembros,
cristianos corrientes que se
santifican en medio del mundo, y por
tanto -dicho en términos negativos,
que resulta ineludible repetir,
porque lo exigen las circunstancias
de la época-, ni religiosos, ni
equiparados en modo alguno a los
religiosos.

La preocupación por ser fiel a esa
realidad y a ese criterio se había
manifestado ya en los primeros
textos jurídicos de 1941, y se
reiteraría en los posteriores, como
hemos documentado en cada caso. Se
reafirma también en muchas de sus
Cartas relativas a los
acontecimientos de esos años (47), así
como en el importante escrito
dirigido al Dicasterio de Religiosos el
3 de mayo de 1950, durante las
gestiones para la aprobación
definitiva, con palabras que vale la
pena citar de nuevo: "Querría llamar
la atención de la Sagrada



Congregación sobre una cuestión
general y, por así decir, de principio;
concretamente, sobre el hecho de
que el criterio que ha de seguirse
para juzgar las Constituciones y el
espíritu de un Instituto Secular no
puede ser igual al usado para emitir
un juicio sobre una Congregación
Religiosa. Se trata en efecto de dos
fenómenos diversos, tanto en el
campo del derecho, como en el
campo de la vida externa, social,
profesional y apostólica" (48).

En el período posterior a la
promulgación de la Provida Mater
Ecclesia, Mons. Escrivá, que conocía
bien el origen de la Constitución
Apostólica, su carácter de
compromiso y su consiguiente
ambigüedad, siguió defendiendo la
peculiar naturaleza de los Institutos
Seculares tal como los entendía,
tratando de evitar todo lo que, tanto
en la doctrina, como en la praxis de
la Curia, pudiera llevar a



considerarlos como un último
eslabón en la evolución del estado
religioso, o como una forma
atenuada de ese estado. No se le
ocultó en ningún momento la
existencia de un sector doctrinal que
no compartía su interpretación de
esa figura, ni tampoco que las ideas
de ese sector podían influir, e
influyeron de hecho, de un modo o
de otro, en la aplicación práctica de
la normativa contenida en la Provida
Mater Ecclesia y en el ambiente
eclesiástico, y también civil, en torno
a los Institutos Seculares.

Su sensibilidad de fundador le hizo
advertir la realidad de ese proceso
cuando estaba aún en sus primeros
pasos. Lo que percibía y, sobre todo,
lo que entreveía si ese proceso iba
adelante, le afectó profundamente.
No se limitó a tomar nota de lo que
pasaba, sino que reaccionó con la
oración y con las obras. En
continuidad con su actuación en la



época de promulgación de los
documentos normativos sobre los
Institutos Seculares y de las
aprobaciones pontificias del Opus
Dei de 1947 y 1950, intentó evitar que
alcanzaran a la Obra las
consecuencias prácticas que
pudieran derivarse de aquella
interpretación doctrinal. A tal efecto,
repitió una y otra vez ante las
autoridades de la Curia Romana los
mismos criterios que, con toda
sinceridad, había expuesto en el
curso de la tramitación de las
aprobaciones pontificias. Animó
también a algunos miembros del
Opus Dei, peritos en cuestiones
teológico-canónicas, a que
escribieran sobre cuestiones que
pudieran contribuir a subrayar -
dentro de lo que permitían las
circunstancias- el genuino carácter
secular de la figura creada por la
Provida Mater Ecclesia, defendiendo
con libertad, dentro de las
interpretaciones posibles, teniendo



en cuenta la ambigüedad de dicha
legislación, las más acordes con esos
planteamientos de fondo (49). Sin
embargo, fue advirtiendo
paulatinamente que estos medios no
eran suficientemente eficaces.

A esto hay que añadir que, en esos
años, en el iter jurídico del Opus Dei,
se había producido un hecho de
especial relieve, al que nos hemos
referido en el primer apartado de
este capítulo: el intento, en 1951 y
1952, de alejar a Mons. Escrivá de
Balaguer del Opus Dei y de dividirlo
en dos institutos diferentes, uno de
hombres y otro de mujeres. Este
intento -aunque fracasado, como
dijimos, por la intervención personal
del Romano Pontífice- vino a poner
de relieve una insuficiencia grave de
la configuración del Opus Dei como
Instituto Secular: tal figura aparecía
inadecuada para defender
eficazmente, dentro del marco del
derecho común, precisamente uno



de los rasgos esenciales del
fenómeno pastoral del Opus Dei: su
unidad institucional.

No olvidemos que la afirmación y el
reconocimiento jurídico de esta
unidad fue una de las
preocupaciones fundamentales de
Mons. Escrivá a lo largo de todo el
itinerario jurídico, y uno de los
principales objetivos conseguidos
con la configuración de Instituto
Secular en 1947, y formulados en
términos satisfactorios en los
documentos de 1950. Allí, en efecto, y
por lo que respecta al gobierno de las
dos Secciones del Opus Dei, se había
establecido para cada una de ellas
una jerarquía interna diversa en
todos los grados del régimen -general
o central, regional y local-, pero
unidas en el Presidente General a
nivel central, y a nivel regional, en el
Consiliario, que en la Sección de
mujeres actúa en nombre y haciendo
las veces del Presidente General (50).



Conviene advertir que, en el amplio
campo de las instituciones en las que
se profesa el estado de perfección,
constituye regla general -es decir,
norma de derecho común- que los
institutos de hombres y mujeres sean
entidades jurídicas diversas. El
Código de Derecho Canónico de 1917
establecía esta prescripción en el
parágrafo 3 del canon 500 (51). La
normativa de Institutos Seculares
recoge explícitamente este criterio en
la Instrucción Cum Sanctissimus,
aunque declarando que no cabe su
aplicación directa, por estar tomado
de la normativa de los institutos
religiosos (52). Es importante
considerar el autorizado comentario
que en 1949 hicieron de esta
prescripción de la Instrucción Cum
Sanctissimus el P. Larraona y el P.
Gutiérrez, para quienes caben por
concesión especial dos secciones
autónomas de un mismo Instituto
Secular, "aunque esto sólo en algunos
casos después de severa prueba",



añadiendo que "si se evitan
eficazmente las dificultades y
peligros, no puede negarse que
pueda ser bastante útil una
coordinación de fuerzas para un
completo e íntegro apostolado" (53).
El régimen del Opus Dei, por lo que
se refiere al gobierno de sus dos
Secciones, aparecía, en suma, como
un caso especial dentro de las
normas de derecho común de los
Institutos Seculares.

Este conjunto de hechos y factores
condujo al Fundador del Opus Dei a
plantearse no ya cuestiones de
detalle y rectificaciones o mejoras,
que perfeccionaran la configuración
jurídica asumida por el Opus Dei en
1947 y 1950 -pero sin tocar sus líneas
estructurales-, sino, más bien, a
poner en duda núcleos o puntos
centrales de dicha solución, y a
subrayar la necesidad de buscar
fórmulas en una línea distinta. "No
se nos puede exigir -y además no es



éste nuestro modo- tener que vivir de
privilegios", manifiesta en la Carta de
diciembre de 1952; y añade:
"Además, parecería incongruente
tener que recurrir a continuas
declaraciones de la Santa Sede,
precisamente para poder vivir
conforme al espíritu que la misma
Santa Sede repetidas veces ha
aprobado" (54).

Los hechos citados ¿no hacen acaso
ver la necesidad de buscar, ya ahora
y con urgencia, una nueva
configuración jurídica en la que la
estructura del Opus Dei, adecuada al
carisma fundacional, aparezca, no
como fruto de un privilegio, sino
como algo propio y connatural
dentro del derecho común? La
respuesta del Fundador compagina
un haz de fidelidades,
aparentemente encontradas, que van
a lograr su unidad y superación a
través de un proceso, a la vez, de
oración y de esfuerzo intelectual. La



conciencia de su deber de velar por
la integridad del espíritu y de las
características esenciales del
fenómeno pastoral del Opus Dei le
lleva, de una parte, a una línea de
conducta llena de fortaleza en la
defensa de ese carisma. Un
sentimiento de lealtad hacia la
Iglesia y, en particular, hacia quienes
en la Curia Romana han hecho
posible las aprobaciones de 1947 y
1950, le mueve a seguir defendiendo
la figura de Instituto Secular según la
entiende personalmente. Esta
lealtad, junto a la prudencia y el
sentido de responsabilidad que le
caracterizan como hombre de
gobierno, le impulsan a su vez a
evitar cualquier actitud polémica en
esa defensa. Su profundo sentido
realista y su condición de hombre de
derecho contribuyen, finalmente, a
hacerle ver que todavía no existe
camino adecuado, que debe
continuar transitando por el menos
inadecuado de los existentes, y seguir



avanzando poco a poco, sin
precipitarse, ni tomar medidas antes
del tiempo oportuno, pero buscando
ya con decisión soluciones nuevas.

En la Carta ya citada, de diciembre
de 1952, evoca escritos anteriores y
etapas del itinerario jurídico
recorrido, para concluir ponderando
"la importancia de llegar a soluciones
que estuvieran de acuerdo con
nuestra fisonomía espiritual". Y
añade: "Este modo de comportarme
es -para mí- no sólo un derecho, sino
un deber gravísimo: porque nadie
como yo ha vivido ese fenómeno
pastoral del Opus Dei, nadie ha ido
estudiando paso a paso -como yo- su
entraña teológica y, en consecuencia,
nadie tiene más obligación que yo de
señalar la solución canónica, puesto
que el Señor me ha hecho vivir desde
el principio el problema ascético y
apostó'-co de la Obra, y me ha hecho
recorrer -desde entonces hasta
ahora- todo su ¡ter jurídico" (55).



Estamos, en otras palabras, ante una
nueva etapa en el camino jurídico del
Opus Dei, caracterizada por una
honda reflexión personal del
Fundador, de donde surge la
convicción de que el bien del Opus
Dei no reclama ahora actuaciones o
gestiones más intensas, fuertes o
decididas que las anteriores, a fin de
contrarrestar una interpretación de
la figura de los Institutos Seculares
que difiere de la que ha venido
sosteniendo, aunque continuará
eventualmente contribuyendo a esta
tarea por lealtad hacia la historia
pasada (56). Reclama, más bien,
enfrentarse, ya desde ahora, con la
tarea de buscar una nueva solución
jurídica, plenamente adecuada a lo
que el Opus Dei es por naturaleza, es
decir, en virtud del carisma
fundacional.

En la conferencia sobre 'La
Constitución Apostólica `Provida
Mater Ecclesia' y el Opus Dei",



pronunciada en 1948, Mons. Escrivá
había trazado una panorámica del
proceso de acercamiento al mundo
de los institutos religiosos, desde los
antiguos anacoretas hasta épocas
más recientes, en las que "la acción
apostólica impele a las almas a
lanzarse, en apretado haz, en medio
del mundo: son los conventos, como
avanzadillas que establece el Espíritu
para predicar en las ciudades. Sigue
esta evolución hasta el punto de que
las almas consagradas se atreven a ir
solas, como corderos en medio de
lobos. Pero siempre eran religiosos,
ajenos y extraños al mundo". "Ahora
-proseguía, ofreciendo su
interpretación de la figura de
Instituto Secular- es del mismo
mundo de donde surgen estos
apóstoles, que se atreven a santificar
todas las actividades corrientes de
los hombres" (57).

Años más tarde, en el momento en
que nos encontramos, esa



consideración vuelve con fuerza a su
mente, como clave hermenéutica
para interpretar lo que estaba
ocurriendo. La experiencia le ha
hecho ver con claridad que
inspiraciones espirituales diversas
requieren reglamentaciones
jurídicas también diversas..

La distinción entre dos líneas
espirituales, apuntada en la
Conferencia de 1948, aparece
formulada cada vez con mayor
precisión en los textos de los años
cincuenta y sesenta. El Opus Dei no
es, en modo alguno, un eslabón más
en la evolución del estado religioso, o
de la espiritualidad que presupone y
en la que se basa, sino un fenómeno
diverso, "viejo como el Evangelio y
como el Evangelio nuevo" -según
repetía desde los comienzos-, que
salta por encima de siglos de historia
para entroncar con los primeros
cristianos, con aquellos hombres,
judíos o paganos, que recibieron la



predicación de los Apóstoles y la
tradujeron en el entramado
ordinario de sus vidas (58).

En Carta de 19 de marzo de 1954,
escribe: "No hay que olvidar que, en
general, el Espíritu Santo Vivificador
no procede a saltos en el desarrollo
histórico de la Iglesia. Y así, cada
fenómeno nuevo que El suscita tiene
cierta continuidad con otros
movimientos precedentemente
promovidos por Dios: son eslabones
de la misma cadena.

"Sin embargo, la Historia de la Iglesia
enseña que a veces la semejanza de
los diferentes eslabones no ha sido
perfecta, y siempre ha habido
quienes no entendían las causas de
las nuevas formas: y se ha dicho
frecuentemente, en el curso de los
tiempos, que los nuevos fenómenos
pastorales ambicionaban poseer las
ventajas de los religiosos y las de los
seculares, porque los recién llegados



pretendían una mayor elasticidad y
agilidad en el apostolado, alejándose
así de los clásicos módulos religiosos.

"Pero en nuestro caso nos
encontramos frente a un fenómeno
completamente diferente, porque no
somos como religiosos secularizados,
sino auténticos seculares que no
buscan la vida de perfección
evangélica propia de los religiosos,
sino la perfección cristiana en el
mundo, cada uno en su propio
estado" (59).

En los textos escritos durante estos
años por el Fundador del Opus Dei,
junto a consideraciones generales,
encontramos también
determinaciones doctrinales y
prácticas muy importantes. Tal es el
caso, por ejemplo, de una fórmula
gráfica -y, en parte, verdadero
programa de acción-, en la que
resume la posición del Opus Dei
respecto a su configuración jurídica



de ese momento: es todavía, de
derecho, un Instituto Secular, pero,
de hecho, no lo es ya (60).

Otra determinación importante se
relaciona con la formalización del
vínculo. Ante la interpretación
doctrinal -y el ambiente que dicha
interpretación va creando- tendente
a considerar a los Institutos
Seculares como un último eslabón en
la evolución del estado religioso, y a
los votos que puedan emitir sus
miembros como votos
tendencialmente públicos, Mons.
Escrivá de Balaguer manifiesta su
decisión de prescindir por entero de
vínculos de ese estilo. Así lo señala
con claridad en una de sus Cartas:
"No despreciamos los votos: sentimos
por ellos la gran estima que la
teología nos enseña a tener. Pero
desde el momento que a un acto de
devoción privada hay quienes le
quieren dar la fuerza jurídica de un
acto público, nos estorban: nos



quedamos con las virtudes". Y añade:
"Están estudiadas las cosas para que
sin prisa, cuando convenga, se
prohiba la posibilidad de hacer esos
votos privados: y nuestro vínculo con
la Obra continuará igualmente
fuerte, mutuo, pleno -de acuerdo con
el estado personal de cada uno- y
sobrenaturalmente eficaz para
todos" (61).

Con motivo del trigésimo aniversario
de la fundación del Opus Dei, 2 de
octubre de 1958, Mons. Escrivá de
Balaguer sintetiza en una Carta sus
reflexiones y decisiones de estos
años. Este documento tiene, en cierto
modo, sabor de declaración o
exposición de motivos e intenciones;
merece la pena que expongamos su
contenido, resumiéndolo en cuatro
puntos o pasos (62):

a) En su primera parte, la Carta
recuerda algunas de las
características fundamentales del



espíritu y del apostolado del Opus
Dei: el carácter sobrenatural,
espiritual y apostólico del fin y de los
medios de la Obra; la índole secular
de su actividad apostólica (63); la
condición de cristianos y ciudadanos
corrientes de los miembros del Opus
Dei, que, por tanto, no deben
confundirse con los religiosos, ni ser
considerados ciudadanos de segunda
categoría (64); su libertad y
responsabilidad personales en el
desempeño de sus tareas
profesionales, sociales, etc. (65); la
profunda vida cristiana a la que todo
miembro de la Obra está llamado
(66); la naturalidad y sencillez que,
sin misterios ni secreteos, todos
deben vivir (67).

b) En la parte central de la Carta,
supuesto ese horizonte de
secularidad, Mons. Escrivá toma
posición de forma neta respecto al
concepto de estado de perfección en
relación con el carisma fundacional



del que se sabía depositario. Después
de afirmar que el único afán del
Opus Dei es "servir a la Iglesia, como
Ella quiere ser servida, dentro de la
peculiar vocación que hemos
recibido de Dios", manifiesta: "Por
eso, no deseamos para nosotros el
estado de perfección". Y añade: "por
la vocación específica, con la que
hemos sido llamados al Opus Dei,
Dios nos pide solamente que cada
uno busque la santidad en el propio
estado -soltero, casado, viudo,
sacerdote- y en el ejercicio de su
munus publicum, o sea, de su trabajo
profesional, bien conocido por todos
sus conciudadanos" (68).
Seguidamente expone la idea, ya
tantas veces repetida en otros
escritos, de que no debe aplicarse al
Opus Dei indiscriminadamente el
derecho de los religiosos ni
equipararse con ellos a sus
miembros (69).



c) A continuación, después de
recordar las peculiares
características del espíritu y de la
vida apostólica de la Obra,
confirmadas ya por una larga
experiencia, y los documentos
jurídicos otorgados al Opus Dei por la
Santa Sede (70), recoge la fórmula o
programa de acción antes señalado:
"De hecho no somos un Instituto
Secular, ni en lo sucesivo senos
puede aplicar ese nombre" (71).

d) Una vez puesto de manifiesto el
desajuste entre el carisma del Opus
Dei y su configuración jurídica como
Instituto Secular, en la última parte
de la Carta comenta que ha puesto en
las manos de Dios la solución de esta
preocupación espiritual, y recuerda
cómo con este fin desde hace ya años
se ofrecen miles de Misas, el trabajo
profesional de los miembros del
Opus Dei y toda la labor apostólica
(72). "Con la misma confianza filial -
escribe-, y pidiendo la intercesión de



la Bienaventurada Virgen María,
Madre nuestra -Cor Mariae
Dulcissimum, ¡ter para tutum!-,
informaré a la Santa Sede, en el
momento oportuno, de esa situación,
de esa preocupación. Y a la vez
manifestaré que deseamos
ardientemente que se provea a dar
una solución conveniente, que ni
constituya para nosotros un
privilegio -cosa que repugna a
nuestro espíritu y a nuestra
mentalidad-, ni introduzca
modificaciones en cuanto a las
actuales relaciones con los
Ordinarios del lugar" (73).

Notas

42. Carta, 7-X-1950, n. 20.

43. Así lo manifiesta en carta dirigida
el 4-XII-1947 a los Directores del
Opus Dei que vivían en Madrid:
"Aquí hay mucho quehacer: sin
embargo, con el trabajo sólo poco
haremos: pedid y ofreced mucho,



que es menester cambiar voluntades
y dar luz a más de una cabeza. Ya os
contaré, a su hora" (RHF,
EF-471204-1). En una de sus Cartas,
refiriéndose a ese ambiente, declara
sin ambajes: "no entendían otra
dedicación a Dios, más que la que se
da en la vida religiosa. Yo me veía
obligado a emplear palabras que
ellos fueran capaces de
comprender" (Carta, 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 168).

44. "Nunca agraderemos bastante a
Nuestro Señor -escribía también- la
comprensión con que algunas
personas de la Curia Romana han
acogido nuestro trabajo en los
últimos meses de 1946 y en los
primeros de 1947; comprensión y
cariño que han hecho posible que la
Obra fuera aprobada como Instituto
Secular el día veinticuatro del mes de
febrero, pocos días después de la
promulgación de la Provida" (Carta,
7-X-1950, n. 9).



45. De ese temor queda eco en
múltiples textos, varios ya
mencionados; a éstos puede unirse la
recién citada carta de 4-XII-1947 a los
Directores del Opus Dei en Madrid:
"no se puede correr en Roma: es
preciso que encomendéis el trabajo
que me hizo venir, para que
logremos, en servicio de nuestra
Madre la Iglesia, que se perfile con
trazos firmes la figura canónica
recién nacida -el Instituto Secular-,
porque, si no, se entorpecerá la labor
de las almas" (RHF, EF-471204-1).

46. "Me tranquilizaba -escribe,
comentando su estado de ánimo,
después de las aprobaciones de 1947
y 1950- el hecho de que en la lex
peculiaris, como os acabo de decir, se
repetía que los miembros de estos
Institutos no son religiosos y, de otra
parte, personas autorizadas me
aseguraban que sería imposible que
se originasen confusiones" (Carta, 12-
XII-1952, n. 5).



47. "Todo en nuestra vida interior y
en nuestra vida externa, social -
citemos un nuevo texto, tomado de la
Carta de diciembre de 1949-, debe
estar lleno de naturalidad: porque
somos fieles corrientes, somos
ciudadanos corrientes, somos
seglares o sacerdotes corrientes, y
hemos de comportarnos como lo que
somos, sin admitir confusionismos.
Por esta razón ya os conté, y lo sabéis
bien los primeros, que era un
continuo afirmar: ¡no queremos ser
religiosos!"; "defendemos
terminantemente -no os importe que
insista- que no somos religiosos,
aunque los veneramos con todo el
corazón" (Carta, 8-XII-1949, nn.
43-44).

48. Sobre este escrito y su contexto,
vid. capítulo VI, apartado 6.

49. A este punto se refiere en algunas
de sus Cartas: "Sobre la doctrina
general, jurídica o teológica, de los



Institutos Seculares han trabajado y
trabajarán algunos hermanos
vuestros, con prudencia y con plena
libertad, para tratar de hacer ver y
resaltar la importancia de la
naturaleza secular de estos
institutos" (Carta, 12-XII-1952, n. 19);
"Por eso mi enseñanza y la de los
canonistas hermanos vuestros que se
han ocupado conmigo de estos
problemas jurídicos, ha sido
constante desde que se promulgó la
Provida: en los Institutos Seculares se
vive, no el estado canónico de
perfección, que es el propio de los
religiosos, sino el estado jurídico o
secular de perfección" (Carta, 7-
X-1950, n. 23). Sobre esta distinción y
las discusiones doctrinales anejas,
vid. apartado 4 del capítulo VI.

50. Remitimos para todo esto a lo ya
expuesto en el capítulo VII, apartado
3. Recordemos aquí -además de lo ya
dicho- cómo los sacerdotes del Opus
Dei se dedican principalmente a la



atención y formación espiritual de
todos los miembros de la Obra, de
una y otra Sección, y cómo en 1947 y
1950 le había sido concedida al
Presidente General la facultad
delegada y subdelegable ad normam
iuris de oír las confesiones
sacramentales de los miembros de
ambas Secciones del Instituto (cfr.
cap. VII, nota 187 y Apéndice
documental, n. 34).

51. "Sin especial indulto apostólico,
ninguna religión de varones puede
tener sujetas a ella congregaciones
de mujeres, o retener el cuidado y
dirección de tales religiosas como a
ella especialmente
encomendada" (CIC 1917, c. 500 § 3).

52. "Los Institutos Seculares, de
acuerdo con el art. II § 1, 2° de la
Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia, y salvo lo dispuesto
en el art. X y en el art. II, § 1, 1° de la
misma Constitución, no están



obligados por el derecho propio y
peculiar de las Religiones y
Sociedades de vida común, ni pueden
hacer uso de él. No obstante la
Sagrada Congregación podrá, por
excepción, acomodar y aplicar a
tenor de la Constitución (Ibídem, art.
II § 1, 2) algunas prescripciones
particulares del derecho de religiosos
que convengan también a los
Institutos Seculares, e incluso tomar
prudentemente de aquel derecho
ciertos criterios más o menos
generales, comprobados por la
experiencia y que respondan a la
íntima naturaleza de las
cosas" (Instrucción Cum
Sanctissimus, n. 8). Criterio general
que luego detalla: "En particular: a)
Aun cuando las prescripciones del
can. 500 § 3, no contemplen
estrictamente a los Institutos
Seculares, ni sea necesario aplicarlas
tal como están concebidas, puede, sin
embargo, con prudencia obtenerse
de ellas sólido criterio y clara



directriz para la aprobación y
ordenación de los Institutos
Seculares" (Ibid., n. 9 § 1).

53. Cfr.' Iurisprudentiae pro Institutis
Saecularibus hucusque conditae
summa lineamenta, cit. (cap. VI, nota
25), p. 321.

54. Carta, 12-XII-1952, n. 9.

55. Carta, 12-XII-1952, n. 1.

56. "Durante bastantes años, por
lealtad, hemos hecho todo lo posible
para mantener lo que nosotros
pensábamos que era la genuina
figura jurídica de los Institutos
Seculares, tal como quedó definida
en la Constitución Apostólica Provida
Mater Ecclesia, en cuya última
redacción -como sabéis- de algún
modo influyeron la existencia y la
extensión de nuestra Obra" (Carta,
19-111-1954, n. 15). Y en otro
momento: "Para mí fue motivo de
alegría haber podido contribuir, con



la gracia de Dios, a abrir un camino
jurídico al que podrían acudir otras
muchas almas que no tienen nuestra
vocación" (Carta, 25-1-1961, n. 25).

57. J. EscRIVÁ DE BALAGUER, La
Constitución Apostólica `Provida
Mater Ecclesia" y el Opus Dei, cit.
(cap. VI, nota 61), p. 17.

58. Una de las exposiciones más
amplias dedicadas por Mons. Escrivá
de Balaguer a los primeros cristianos,
se encuentra en la Carta, 29-
XII-1947114-II-1946, nn. 140-146;
sobre este punto -es decir, sobre la
figura de los primeros cristianos en
la predicación del Fundador del Opus
Dei-, remitimos de nuevo a los textos
y al estudio citados en las notas 43 y
44 del capítulo II.

59. Carta, 19-111-1954, n. 36.

60. Encontramos, por ejemplo, esa
formulación en la Carta de diciembre
de 1952, a continuación del párrafo,



ya citado, en el que comenta que
parece incongruente tener que
acudir a excepciones para vivir
precisamente conforme al espíritu
que la propia Santa Sede ha
aprobado: "La aceptación de estas
necesarias excepciones -añade, como
sacando la consecuencia de lo dicho-,
al cabo del tiempo, no haría más que
confirmar que la Obra difiere
radicalmente de la figura jurídica,
dibujada por la legislación a la que
está acogida. Esta disyunción, entre
el derecho y la realidad, es la que me
lleva a afirmar que, si de derecho la
Obra es un Instituto Secular, de
hecho no lo es" (Carta, 12-XII-1952, n.
9).

61. Carta, 31-V-1954, n. 9.

62. Su texto completo se recoge en el
Apéndice documental, n. 40. Como
tendremos ocasión de comentar más
adelante, en este mismo capítulo,



esta Carta fue enviada por Mons.
Escrivá en 1964 a Pablo VI.

63. Carta, 2-X-1958, n. 1.

64. Ibid., nn. 2 y 3.

65. Ibid., n. 3.

66. Ibid., n. 4.

67. Ibid., n. 5.

68. Ibid., n. 6 (estos subrayados, y los
sucesivos, son del propio Mons.
Escrivá).

69. Ibid., n. 7.

70. Ibid., n. 8.

71. Ibid., n. 9.

72. Ibid., n. 10.

73. Ibid., n. 11.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-
insuficiencia-de-la-configuracion-como-

instituto-secular/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/
https://opusdei.org/es-es/article/3-ante-la-insuficiencia-de-la-configuracion-como-instituto-secular/

	3. ANTE LA INSUFICIENCIA DE LA CONFIGURACIÓN COMO INSTITUTO SECULAR

