opusdei.org

3. Anos
posconciliares

“El Fundador del Opus Dei”,
biografia escrita por Andreés
Vazquez de Prada

09/12/2010

La clausura del Concilio fue un
respiro para todos aquellos
eclesiasticos, tedlogos y peritos que,
desde hacia afios, trabajaban a
marchas forzadas en las Comisiones
del Vaticano II. Ahora que don
Alvaro habia recobrado libertad de
movimientos después de varios afos
de sujecion, el Padre pensé hacer un



viaje apostdlico a Grecia. De largo
tiempo atrds venia acariciando la
idea de iniciar alli la labor del Opus
Dei.

Salieron de Napoles el 26 de febrero
de 1966. Como no se trataba de una
gira turistica por el pais, solamente
transigio en dar un corto paseo por el
Partenon, pero sin gastar dinero ni
tiempo en visitar monumentos. Su
mente y su conversacion estaban
constantemente orientados al futuro
trabajo apostolico que habian de
desarrollar en aquellas tierras |#
100|. Entraron en algunas iglesias.
Unas cuantas mujeres oraban en la
penumbra. La soledad y el vacio les
produjeron tristeza. En Atenas y en
Corinto pasaron por los lugares en
donde, segun la tradicion, predicd el
apostol san Pablo. Solamente le
importaba que sus sentimientos se
acercasen a los del Apostol. De tal
modo absorbia su espiritu la oracion
que, con sinceridad paterna, el 10 de



marzo escribia desde Atenas a sus
hijos del Consejo General:

Ya se estd acabando este viaje, que
también es sin duda la prehistoria de
la Obra, en estas tierras.

Rezamos —a veces, querria hacer
menos oracion, pero es inevitable—,
os recordamos y pensamos en la
futura labor —la Obra de Dios— que
habra que hacer en este extremo del
Mediterraneo: no sera facil, ni dificil
|#101].

El dia anterior habia estado en el
estrecho de Corinto, de cuyas vistas y
paisaje nunca quiso disfrutar excepto
los pocos minutos que consintio en
dejar su trabajo en el camarote del
barco para subir al puente |# 102|.
Este perseverante espiritu de
recogimiento interior que mantuvo
el Padre en su viaje era debido, en
buena parte, al dolor que le
causaban los ataques al Romano
Pontifice. E1 14 de marzo estaba de



vuelta en Roma y, al mes siguiente,
confesaba a Mons. Dell’Acqua que,
durante ese breve viaje por tierras de
Grecia, no habian hecho
practicamente otra cosa que rezar
por el Vicario de Cristo |# 103].

La impresion general que el
Fundador saco de aquel viaje fue que
las posibilidades de empezar a
trabajar en Grecia eran muy pocas.
El clima social y religioso no era, de
momento, favorable para desplegar
una actividad apostolica de gran
magnitud. Como en todas partes,
saldrian adelante a fuerza de
oracion, de mortificacion y de
trabajo. Sin embargo, mientras las
circunstancias no mejorasen, la
prudencia dictaba calma. No era
todavia tiempo oportuno para
comenzar el Opus Dei en Grecia |#
104 |. De vuelta a Roma madurd las
ideas y puso en orden los datos.
Después hizo una breve nota para
entregar a Mons. Dell’Acqua y



tenerle informado de una materia
que quizda fuese de interés para el
Papa |#105].

Otro de los asuntos a los que daba
vueltas el Fundador era el de la
urgente necesidad de crear una
Facultad de Teologia en la
Universidad de Navarra. No espero a
estar de regreso en Roma. Desde
Atenas escribia a su amigo, Mons.
Marcelino Olaechea, arzobispo de
Valencia y Presidente de la Comision
para Seminarios de la Conferencia
episcopal espafiola. Le mandaba la
carta certificada, porque no tenia
seguridad en el servicio de correosy
le urgia una respuesta:

Le escribo estas lineas, para rogarle
que tenga la bondad de decirme
como ha ido el asunto de la nueva
facultad de teologia de la
Universidad de Navarra. Me dara
alegria, por mi espiritu de sacerdote
secular, que esto salga —porque



saldra de todas formas— con la
simpatia de sus venerados colegas,
en cuyo servicio se hara esa labor.

Ayer estuve despacio en Corinto, y
encomendé con carifio al Sefior todas
las labores de mi arzobispo de
Valencia, especialmente invoqué a S.
Pablo en el lugar que la tradicion
sefiala como su tribuna |# 106].

Cuatro dias mas tarde el arzobispo
de Valencia comunicaba oficialmente
al Fundador que en la Asamblea
plenaria de la Conferencia el
proyecto de una nueva Facultad
habia sido acogido con gran
satisfaccion por parte de los Obispos
|# 107 |. Esta iniciativa de Mons.
Escriva, Gran Canciller de la
Universidad de Navarra, nacia de su
amor a la Iglesia y el deseo de llevar
cuanto antes a la practica lo
aconsejado por el Concilio. En efecto,
la Declaracion conciliar sobre la
educacion (Gravissimum



educationis) promulgada el 28 de
octubre de 1965, establecia que en las
Universidades catdlicas donde no
existiera Facultad de Teologia
deberia haber, al menos, un Instituto
o catedra de Teologia para fomentar
la investigacion y promover el
dialogo con los hermanos separados
|# 108 |. El Fundador, que habia
comprobado la confusion doctrinal
existente en los afios del Concilio, se
adhirié inmediatamente a la idea de
la Declaracion conciliar. De manera
que el 22 de noviembre de 1965 todos
los Obispos de la provincia
eclesiastica de Pamplona instaban al
Gran Canciller a solicitar de la Santa
Sede la ereccion de dicha Facultad |#
109|. Pero, prudentemente, el Gran
Canciller queria conocer la opinion
del resto de los Obispos espafioles.
Asi, pues, a instancias del episcopado
espafol, se lanzo a una empresa que
le iba a resultar extremadamente
onerosa. Con fecha 20 de abril de
1966 el Fundador dirigio al Santo



Padre una solicitud para la ereccién
canonica de una Facultad de Teologia
|#110].

La respuesta de la Curia daba largas
al asunto |# 111|. Asi pasaron seis
meses. Al cabo de los cuales, en
diciembre, la Asamblea plenaria de
la Conferencia episcopal espafiola
acordo volver a pedir a la Santa Sede
la ereccion de la Facultad de Teologia
en Pamplona |# 112|. Instancia que
presento don Josemaria a la Sagrada
Congregacion de Seminarios y
Universidades el 27 de diciembre |#
113|. La contestacion por parte de la
Curia, sin ser negativa, resultaba
ambigua y condicionada a un nuevo
estudio, «a fin de que este Sagrado
Dicasterio pueda ser
convenientemente informado acerca
de la capacidad efectiva del Opus Dej,
sobre todo en personal docente, para
enfrentarse con una empresa tan
exigente» |# 114|. Para entonces ya
era voz publica que el proyecto en



cuestion estaba siendo obstruido. El
Fundador no pudo por menos que
dar crédito a tales noticias, ya que
provenian de los obispos. La
informacion y las pruebas merecian
plena credibilidad. Asi pues, el 2 de
marzo de 1967 escribia a Mons.
Dell’Acqua sobre la ereccion de la
Facultad de Teologia. Habla el Gran
Canciller de como llega a sus oidos
rumor de manejos y presiones, como
si se quisiera evitar a toda costa la
ereccion de esa Facultad. Por la
carta, y por las notas y documentos
que la acompafan, deja entrever el
Fundador la existencia de una
inexplicable obstruccion a un
proyecto recomendado por el
Concilio y deseado por el Episcopado
espafiol. A causa de ello la postura
del Fundador resultaba algo mas que
desairada, porque le ponia entre la
espada y la pared. Asi lo manifestaba
a Mons. Dell’Acqua en la posdata de
la carta, pidiéndole, tacitamente, que
le sacase de tal apuro:



Realmente me hallo en una situacion
embarazosa, porque, de una parte,
no puedo dar la impresion al
venerable Episcopado espafiol de que
no quiero tener en cuenta su
peticion. De otro lado, tampoco
puedo darles una respuesta (que
obligatoriamente ha de mencionar
que estamos en espera de que
lleguen las indicaciones de la Santa
Sede), lo que equivaldria a sugerir
que la decision que han tomado de
crear una nueva Facultad, no ha sido
bien acogida |# 115].

kK 3k

Como se ve, desde que termino el
Concilio no le faltaron disgustos y
sinsabores. Tampoco le falté trabajo;
porque, entre otras tareas, a fines de
abril de 1966 se celebro en Roma el
Congreso General del Opus Dei.

Al acercarse el verano, y con €l los
calores, los médicos le recomendaron
descanso. Palabra facil, que estaba



dispuesto a cumplir y que aconsejaba
a todo el mundo; pero que, en lo que
a su persona se referia, nunca
lograba poner en practica. Este
verano —contaba a su hermano
Santiago y a su cufiada Yoya en julio
de 1966— no tendré mas remedio
que descansar un poco, porque hace
tres afios que no he podido hacerlo,
aunque haya salido de Roma |# 116]|.

En efecto, parte del verano de 1964,
tres afos atras, 1o habia pasado en
Elorrio, un pueblecito del Pais vasco,
desde el que, en agosto de ese afio,
escribia a sus hijos:

Estamos en este rincon, fresco y
humedo, haciendo cada dia —no lo
creeréis— un paseo de mas de dos
horas: ya somos parte del paisaje,
nos conocen los campesinos, las
vacas y los perros, que apenas nos
ladran.

Pienso que, si sacamos en Roma un
ratico de andar también cada dia,



después de esa clausura monjil de
afios, a la que hemos estado sujetos
contra todo lo dispuesto —mea
culpa!— y contra el sentido comun,
tendremos mas salud y podremos
servir mejor al Sefior en su Opus Dei.
Ya me ayudaréis a cumplir este dificil
propdasito: asi lo haremos cumplir a
Don Alvaro, que para él es medicina
necesaria |#117|.

Los calores de julio de 1965 los habia
pasado trabajando en Cafaggiolo,
cerca de Florencia, en un lugar
conocido por "Il Trebbio". Residia en
una vieja casa, propiedad de una
anciana sefiora. Aquel sitio, ya de por
si aislado, carecia de teléfono. A esa
"ratonera medieval" (asi llamaba a la
casona, vieja e incomunicada), se
llevo consigo cartas y documentos
que dar a la imprenta. Si hacia
alguna salida por la campifia para
estirar las piernas, entonces
calificaba a "Il Trebbio", en términos
mas risuefios, como "rincon de la



Toscana". Pero, en todo caso, y a
juzgar por lo que dice a su hermano
Santiago, siempre terminaba vencido
por el peso del trabajo:

Acabo de llegar a Roma: tengo un
trabajo imponente, pero con la gracia
del Sefior, aunque no he descansado
nada este verano, porque también
habia mucho quehacer, espero que
saldré adelante —como un buen
borriquito— con esta carga |# 118].

El verano de 1966 fue a esconderse
de nuevo al "rincon de la Toscana",
donde estuvo trabajando del 14 de
julio al 17 de agosto, sin otra
interrupcion que una corta estancia
en Roma a finales de julio. E1 17 de
agosto regreso a Villa Tevere, para
emprender enseguida viaje a Paris.
Antes de salir de Roma escribio al
Padre Arrupe, Preposito General de
los Jesuitas, prometiéndole
encomendar al Sefior los trabajos de
la proxima Sesion de la Congregacion



General de la Compafiia. No eran
palabras vanas ni de puro cumplido.
Deseaba muchos frutos espirituales
para la Compafiia. Con esta intencion
—Ile dice al General— me ha dado
mucha alegria hacer celebrar cien
santas misas |# 119].

En Avrainville, cerca de Paris, estuvo
unos dias. Visito Couvrelles, Centro
retiros y convivencias, promovido
por algunos miembros del Opus Dei,
no lejos de Soissons. Paso luego
varias semanas en Espafia: en la
Clinica Universitaria de Pamplona se
hizo una revision médica; y, estando
en Zaragoza, el Arzobispo, Mons.
Pedro Cantero, viejo amigo, le dio la
alegria de invitarle a decir misa en el
altar donde recibio la tonsura, y
rezar a la Virgen en la basilica del
Pilar |#120|. E1 7 de octubre de 1966
asistia al acto de entrega del titulo de
Hijo adoptivo de Barcelona, que el
Ayuntamiento de la ciudad habia
acordado otorgarle en 1964. Dos afios



después pudo celebrarse la
ceremonia, intima y discreta, como
queria Mons. Escriva de Balaguer. El
Alcalde, José Maria de Porcioles, se
dirigio al Fundador con estas
palabras:

«Barcelona os agradece, Monsefior,
que a través de vuestro Opus Dei —
en el que se funden tantos corazones
barceloneses— se hayan creado
obras de tal relieve como el Instituto
de Estudios Superiores de la
Empresa, cuyo prestigio se reconoce
internacionalmente; los Colegios
Mayores Darsena y Monterols»... (y
aqui una lista de centros e
instituciones educativas de todo
género), «que reflejan una
preocupacion social de gran
trascendencia» |# 121].

Palabras a las que, dominado el
sentimiento por viejas memorias,
contestd el Fundador:



Buenas pruebas he dado yo de este
carifio, que ahora es enteramente
filial, a Barcelona. Cuando, pasado el
tiempo, se escriba la historia del
Opus Dei, habra en sus paginas —
jcuantos acontecimientos llegan
ahora a mi memoria!— hechos que
vieron la luz en esta Ciudad Condal,
entre vosotros y a la sombra de la
Virgen Santisima de la Merced |#
122].

El 12 de octubre estaba de regreso en
Roma. Entre las cartas de
agradecimiento por las atenciones
que con €l se habian tenido durante
estos viajes, hay una dirigida al Dr.
Ortiz de Landazuri, que, juntamente
con otros doctores, hicieron las
exploraciones y andlisis necesarios
para someterle a tratamiento
médico.

A mi regreso a Roma —le escribe—,
quiero ponerte estas lineas, para
repetiros una vez mas mi



agradecimiento, a ti y a todo ese
maravilloso equipo de la Clinica de la
Universidad de Navarra. Te ruego
que lo digas a todos. Me entusiasma
vuestro carifo, vuestra dedicacion y
vuestra competencia |# 123].

En la historia clinica del paciente
quedo registrada una insuficiencia
renal progresiva, hipertension
arterial y alteraciones vasculares. El
26 de septiembre de 1966 se le indico
un plan a seguir. Semanas después,
el 2 de diciembre, informaban desde
Roma a la Clinica Universitaria que
la tendencia hipertensiva y las
manifestaciones metabdlicas, post-
diabetes, se encontraban
normalizadas |# 124].

kK 3k

En 1962, cuando en las labores
preparatorias del Concilio se decidio
desarrollar los temas concernientes a
la espiritualidad y apostolado de los
laicos, el Fundador escribia a sus



hijos lleno de esperanza: jSi vierais
cuanto me alegro de que el Concilio
vaya a ocuparse de estos temas, que
desde el afio 1928 llenan nuestra
vida! |# 125].Y, ciertamente, el
espiritu y apostolado del Opus Dei
contribuyo a dejar una profunda
huella en los trabajos del Concilio |#
126].

Al recorrer la doctrina que vivifica
los documentos del Vaticano II, en el
que se repiten las ensefianzas
tradicionales remozando su ropaje,
sorprende ver con qué fidelidad se
ajusta a los textos oficiales lo ya
predicado por el Fundador. Aquella
doctrina, que, treinta y tantos afios
antes, algunos consideraron
descabellada y herética, estaba ahora
revestida de solemnidad oficial.

En primer término, la llamada
universal a santificarse, que el
Fundador habia consignado por



escrito en 1930, como para
desvanecer ambigiedades:

La santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos llama el
Sefior, que de todos espera Amor: de
todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesion o su oficio |# 127].

Su estricto paralelo se halla en la
Constitucion dogmatica sobre la
Iglesia (Lumen Gentium, 40 y 41),
cuando dice: «Es de evidencia
palmaria que todos los fieles,
cualquiera que sea su estado y
condicion, estan llamados a la
plenitud de la vida cristiana y a la
perfeccion de la caridad [...]. Por lo
tanto todos los fieles se hallan
invitados y obligados a buscar la
santidad y la perfeccion en su propio
estado». Esto es, «se podran
santificar, de dia en dia, dentro de su
condicion de vida, oficio y
circunstancias; y, precisamente a



traveés de ello, siempre que lo reciban
con fe de manos del Padre celestial, y
cooperen con la voluntad divina,
manifestando a todos los hombres,
con sus tareas terrenales, el amor
con que Dios ha amado el mundo».

El Sefior —dice también el Decreto
sobre el ministerio y vida de los
sacerdotes (Presbyterorum Ordinis, 2
y 12)— ha hecho participe a todo su
Cuerpo Mistico de la uncién del
Espiritu: «todos los fieles estan
dotados de un sacerdocio santo y
real». Y los presbiteros, que por el
sacramento del orden se configuran
a Cristo Sacerdote, y que ya
recibieron el don de la gracia en el
bautismo, «pueden y deben tender a
la perfeccion».

Se podia captar en esas palabras la
actividad iniciada en su juventud
entre sacerdotes diocesanos, y
también aquella solicitud en la
direccion espiritual de los laicos,



hombres y mujeres, trazandoles un
ideal de vida contemplativa, con
«alma sacerdotal» y «mentalidad
laical». Insistencia subrayada por el
Fundador en carta del 11 de marzo
de 1940:

Todos, por tanto, estamos llamados a
formar parte de esta divina unidad.
Con alma sacerdotal, haciendo de la
Santa Misa el centro de nuestra vida
interior, buscamos estar con Jesus
entre Dios y los hombres |# 128].

Hasta las palabras de ese Decreto,
denominando a la Santa Misa
centrum et radix, son eco literal de
su repetir que la misa es el centro y
raiz de la vida interior |# 129].

Delinea, asimismo, el Concilio la
esencia y papel del laicado. Era
obligado reconocer que, dentro de la
funcion redentora asignada a la
Iglesia, la mision evangélica de los
fieles adquiere caracteristicas
especiales. La vocacion cristiana es,



por su misma naturaleza, vocacion al
apostolado. Dicha mision especifica
se desempeiia por el «apostolado del
trabajo». Puesto que —como afirma
el Decreto Apostolicam actuositatem,
2— «es propio del estado de los laicos
vivir en medio del mundo y de los
quehaceres seculares, estando
llamados por Dios para que,
encendidos de espiritu cristiano,
ejerzan su apostolado en el mundo,
obrando como levadura».

¢Qué aires inspiraban el documento
sino aquellas mismas convicciones
de Mons. Escriva de Balaguer?,
cuando en 1932 escribia:

Hay que rechazar el prejuicio de que
los fieles corrientes no pueden hacer
mas que limitarse a ayudar al clero,
en apostolados eclesiasticos. El
apostolado de los seglares no tiene
por qué ser siempre una simple
participacion en el apostolado



jerarquico: a ellos les compete el
deber de hacer apostolado [...].

Y esto no porque reciban una mision
canonica, sino porque son parte de la
Iglesia |# 130].

También en la Constitucion pastoral
sobre la Iglesia en el mundo
moderno (Gaudium et Spes) se
respira aire fresco: un enfoque
nuevo y optimista ante la crisis de
crecimiento historico de la
humanidad. La Iglesia no debe
desertar la civitas terrena,
desentendiéndose de su cultura y de
su técnica. Al contrario, proclama la
dignidad de la persona, creada a
imagen de Dios, y demanda la
integracion del cristiano en los
quehaceres del mundo.

Proclamase también en el Concilio
(Gaudium et Spes, 34) como el
trabajo se halla presente en el plan
divino: «El colosal acopio de
emperfios individuales y colectivos,



desplegados por el hombre en el
curso de los siglos para mejorar su
condicion de vida, es cuestion que no
tiene vuelta de hoja para los
creyentes: esta actividad humana,
considerada en si misma, responde al
designio de Dios».

El mandato del Génesis de que el
hombre sometiera a su imperio las
cosas terrenas, ordenandolas al
Creador —continua el documento
conciliar—, «se aplica a las
ocupaciones ordinarias de cada dia».

Qué dicha la de Mons. Escriva de
Balaguer, viendo que el Concilio
refrendaba con solemnidad el que la
Iglesia no rechaza el mundo en que
vive, ni su progreso y desarrollo, sino
que lo comprende y ama |# 131]|. La
revalidacion teoldgica del trabajo —
punto de encuentro de Dios con la
vida del cristiano corriente— serviria
como portavoz del mensaje del Opus
Dei:



Leyendo los decretos del Concilio
Vaticano II se ve claramente que
parte importante de esa renovacion
ha sido precisamente la revaloracion
del trabajo ordinario y de la dignidad
de la vocacion del cristiano que vive
y trabaja en el mundo |# 132].

Qué exultacion la suya, cuando el
Magisterio rubrico oficialmente los
caminos divinos de la tierra:

Una de mis mayores alegrias ha sido
precisamente ver como el Concilio
Vaticano II ha proclamado con gran
claridad la vocacion divina del
laicado. Sin jactancia alguna, debo
decir que, por lo que se refiere a
nuestro espiritu, el Concilio no ha
supuesto una invitacion a cambiar,
sino que, al contrario, ha confirmado
lo que —por la gracia de Dios—
veniamos viviendo y ensefiando
desde hace tantos afios |# 133].

Junto con esta nota de jubilo resuena,
simultdneamente, un presagio de



dolor. Al tiempo de la clausura del
Vaticano II prevenia por carta a sus
hijos:

El Concilio estd terminando: se ha
anunciado repetidas veces que ésta
serd la ultima sesion. Cuando la carta
que ahora os escribo llegue a
vuestras manos, se habra iniciado ya
el periodo postconciliar, y mi
corazon tiembla al pensar que pueda
ser ocasion para nuevas heridas en el
cuerpo de la Iglesia.

Los aflos que siguen a un Concilio
son siempre afios importantes, que
exigen docilidad para aplicar las
decisiones adoptadas, que exigen
también firmeza en la fe, espiritu
sobrenatural, amor a Dios y a la
Iglesia de Dios, fidelidad al Romano
Pontifice |# 134].

Como hombre precavido y
responsable, el Padre se habia
adelantado a mirar por la salud
espiritual de los suyos. Ya



anteriormente les habia dado
normas sobre los escritos de autores
sospechosos de desviacion doctrinal:
atenerse a los criterios de la
Constitucion Dogmatica Dei Verbum,
del Concilio Vaticano II; orientarse
por los principios fundamentales de
la doctrina de santo Tomas de
Aquino; y ser fieles y dociles al
Magisterio de la Iglesia y del Papa |#
135].

Conforme se fueron promulgando
Constituciones y Decretos conciliares,
el Fundador prestaba su firme
asentimiento y rendida obediencia |
#136|. Y si en las disposiciones habia
un margen de opcidn, como Padre y
Pastor del Opus Dei aconsejaba las
soluciones que favorecian
mayormente la vida de piedad de sus
miembros |# 137].

Un fino sentido liturgico le mantuvo
en guardia contra los abusos y
desmanes que se cometian en el culto



por quienes modificaban a su antojo
la lex orandi, forzando lo dispuesto
en los documentos conciliares, sin
tener en cuenta que ha de llevar
siempre al recogimiento, a la
adoracion y a la piedad. Le dolian,
particularmente, las tropelias en la
celebracion del Santo Sacrificio de la
Misa, en derredor de la cual giraba la
vida del cristiano. Asilo advertia a
sus hijos tan pronto empezaron esos
abusos:

Hay que integrar a este vasto Pueblo
en el culto litargico, ensefidndole —
como nos lo ensefia a nosotros la
Iglesia, manteniéndonos siempre
fieles a lo que la Jerarquia
legitimamente disponga— a amar la
Santa Misa, sin diluir el hondo
sentido de la liturgia en un mero
simbolismo comunitario: porque en
la liturgia se ha de realizar también
el misterioso encuentro personal del
hombre con su Dios, en didlogo de



alabanza, de accion de gracias, de
peticion y de reparacion |# 138].

Su alma sacerdotal notaba cualquier
alteracion en las rubricas del Ordo
Missae, por minima que fuera. El 24
de octubre de 1964 escribia a sus
hijos de Espafia, con motivo de la
audiencia que tuvo con el Papa dos
semanas antes, y no puede reprimir
un suspiro, sin que llegue a ser queja:

Otra vez nos cambian la liturgia de la
Santa Misa: a mis casi sesenta y tres
afos, me afano con la ayuda de Javi
por obedecer a la Madre Iglesia hasta
en lo mas pequefio, aunque no puedo
negar que me duelen ciertos cambios
innecesarios. Pero obedeceré
siempre con alegria |# 139].

A los pocos meses volvia a escribir a
los de Espafa: Aqui me tenéis,
procurando celebrar la Santa Misa
con el cuidado de un misacantano
[...]1. iQué estupendo es, también en la
tierra, aprender a obedecer y querer



obedecer! |# 140|. A medida que
pasaban los afios, la secuela de
recuerdos divinos, que jalonaban las
distintas partes de su misa, se iba
haciendo mas densa, mas rica. Al
revivirlos hacia resonar en su alma
un acto de adoracion y de accion de
gracias |# 141].

Eran los tiempos en que se estaba
incubando una grave crisis en las
entrafias mismas de la Iglesia. ¢ COmo
juzgaba tal coyuntura el Fundador
del Opus Dei? Contestando en 1967 a
una pregunta sobre este particular,
calificé el momento de "positivo" y, a
la vez de "delicado™:

Positivo, sin duda, porque las
riquezas doctrinales del Concilio
Vaticano IT han puesto la Iglesia toda
—el entero Pueblo sacerdotal de Dios
— de frente a una nueva etapa,
sumamente esperanzadora, de
renovada fidelidad al propdsito
divino de salvacion que se le ha



confiado. Momento delicado
también, porque las conclusiones
teoldgicas a las que se ha llegado no
son de caracter —valga la expresion
— abstracto o tedrico, sino que se
trata de una teologia sumamente
viva, es decir, con inmediatas y
directas aplicaciones de orden
pastoral, ascético y disciplinar, que
tocan muy en lo intimo la vida
interna y externa de la comunidad
cristiana |# 142].

Por supuesto que el momento era
delicado, aunque las disposiciones
del Concilio tenian tan sélo caracter
pastoral. Pero la interpretacion que
de los textos hicieron algunos, fuera
del contexto y de las fuentes
tradicionales de la Iglesia, buscando
la novedad como instrumento de
renovacion eclesiastica, dio lugar a
un extendido confusionismo en
materias de fe y de moral. La
justificacion de este desconcierto
doctrinal hacia referencia a un



imaginario "espiritu del Concilio",
basado en arbitrarias corrientes
pseudo-teoldgicas a la moda. Los
autorreformadores se abanderaban
en las filas del progreso, calificando
de rechazo como retrogrados e
inmovilistas a quienes no seguian su
corriente y se mantenian en la
doctrina del Magisterio catdlico.
(También habia, entre estos ultimos,
quienes se aferraban a lo antiguo, sin
admitir posibilidad de desarrollo o
crecimiento). Como era de prever, no
se libro el Fundador de que le
acusaran de paternalismo,
integrismo, triunfalismo y otras
agresiones verbales de esa categoria
|# 143|. Contra tan injusto
encasillamiento se revolvia
enérgicamente, aclarando conceptos:
iIntegrismo! iProgresismo! A mi me
gusta conservar integro el tesoro de
la fe y progresar en su conocimiento
|# 144 ].



En otro lugar y circunstancias
hubiera recurrido a su vieja
costumbre de callar, perdonar, rezar
y servir. Pero no podia callarse
cuando se estaba falsificando la
Verdad, se hacian estragos en la
doctrina de la Iglesia y se sembraban
disensiones en el pueblo cristiano.
Para mantener a los suyos fuertes en
la fe y salvarlos de la confusion
doctrinal reinante les envio una
extensa carta, con fecha 19 de marzo
de 1967. Tales son las primeras
palabras de la carta: Fortes in fide,
asi os veo, hijas e hijos queridisimos:
fuertes en la fe, dando con esa
fortaleza divina el testimonio de
vuestras creencias en todos los
ambientes del mundo |# 145]; Y poco
mas adelante:

Conviene que os diga, ya al
comenzar, que este documento es
exclusivamente pastoral: tiende, por
tanto, a ensefiaros a custodiar y
defender el tesoro de la doctrina



catolica, acrecentando sus frutos
sobrenaturales en vuestras almas y
en la sociedad, en la que vivis. Nadie
podra decir con verdad, al
preveniros para que el ambiente
actual no corroa vuestra fe, que soy
integrista o progresista, que soy
reformador o reaccionario.
Cualquiera de estas calificaciones
seria injusta y falsa. Soy sacerdote de
Jesucristo, que ama la doctrina clara
expuesta en términos precisos con
contenido bien conocido, que admira
y agradece a Dios todos los grandes
pasos de la sabiduria humana,
porque contribuyen —si son
verdaderamente cientificos— a
acercarnos al Creador |# 146/.

El tono de este largo documento es
sereno y esperanzador; y con estas
notas concluye:

Estos tiempos malos pasaran, como
han pasado siempre. En la Iglesia



nunca han faltado enfermos y
enfermedades [...].

iOptimistas, alegres! jDios esta con
nosotros! Por eso, diariamente me
lleno de esperanza. La virtud de la
esperanza nos hace ver la vida como
es: bonita, de Dios |# 147]|.

Por mucho que se insista en el dafio y
en el desbarajuste doctrinal
ocasionado, es imposible describir
sus tristes consecuencias. De la crisis
que atravesaba la Iglesia hablé don
Josemaria con el Cardenal Joseph
Hoffner en varios encuentros, larga y
reposadamente. Y testimonia el
Cardenal su sorpresa por la
esperanza sobrenatural de Mons.
Escriva, al asegurar que «eso no le
daba miedo, ni tampoco la crisis de
identidad que sacudia a sacerdotes y
religiosos; porque el Sefior y el
Espiritu Santo viven y actuan en la
Iglesia» |# 148].



Corrio el tiempo y la situacion no
mejoraba. En 1972, a siete afios ya de
la clausura del Concilio, el Papa
Pablo VI expresaba, en nombre de
muchos cristianos, un publico
desencanto. ¢/No se habia esperado
que, una vez acabado el Concilio,
amaneceria un sol esplendoroso para
la historia de la Iglesia? «Vino, en
cambio —decia el Papa en una
homilia—, un dia de nubes, de
tormenta, de tinieblas, de busqueda
afanosa y de incertidumbres» |#
149|.Y, por si fuera poco, —
continuaba— «algo preternatural
aparecio en el mundo, con la
intencion de turbar y sofocar los
frutos del Concilio Ecuménico».
Mientras tanto, el Padre rezaba y
tomaba prudentes medidas para que
el Opus Dei se mantuviera fiel a la
doctrina de Cristo e incontaminado
de los males que amenazaban a una
buena parte del Pueblo de Dios.

kK 3k



El confusionismo doctrinal en que se
habia caido era prueba, mas que
evidente, de la necesidad de que los
cristianos adquiriesen una
formacion religiosa solida y
cientifica. A ojos del Gran Canciller
de la Universidad de Navarra era
preciso erigir, cuanto antes, la
Facultad de Teologia, integrada con
los demds Departamentos y
Facultades existentes, porque

Un hombre que carezca de
formacion religiosa no esta
completamente formado. Por eso la
religion debe estar presente en la
Universidad; y ha de ensefiarse a un
nivel superior, cientifico, de buena
teologia. Una Universidad de la que
la religion esté ausente, es una
Universidad incompleta: porque
ignora una dimension fundamental
de la persona humana, que no
excluye —sino que exige— las demas
dimensiones |# 150].



La urgencia del Gran Canciller por
inaugurar una Facultad de Teologia
se iba convirtiendo en pesadilla.
Todo esfuerzo tropezaba con
indefinibles obstaculos que
demoraban sus propositos. Mas de
un afio llevaba asi. Por entonces
todos los obispos de Espafia estaban
al cabo de la calle acerca de quién
era la persona que con su influjo e
informes se oponia al deseo,
repetidamente expresado a la Santa
Sede, de erigir una Facultad de
Teologia en Pamplona |# 151]. Al
escribir a Mons. Dell’Acqua, el
Fundador apunta, muy veladamente,
al causante de las obstrucciones: una
determinada persona cuyo
comportamiento no parece
razonable |# 152].

En vista, pues, de que las respuestas
de la Sagrada Congregacion no
acababan de ser definitivas, antes
bien, alargaban las gestiones,
exigiendo informacion



suplementaria o poniendo nuevas
condiciones a cumplir, el Gran
Canciller penso en otra solucion.
¢Por qué no obtener una
autorizacion ad experimentum, y
poder comenzar asi los cursos de
estudios teoldgicos? Solucion
provisional, desde luego, pero que no
significaba la renuncia a conseguir
cuanto antes una Facultad. Don
Alvaro, siguiendo las indicaciones del
Padre, en carta del 31 de marzo de
1967, proponia a Mons. Garrone la
ereccion ad experimentum |# 153].
Pasados dos meses sin recibir
contestacion, volvio a insistir sobre el
asunto, porque se acercaban las
vacaciones de verano y habia que
hacer imprescindibles preparativos |
#154].

Llegd, por fin, la ansiada respuesta
de la Sagrada Congregacion, en carta
del 19 de junio, firmada por el
Cardenal Pizzardo. Estaba muy
sabiamente redactada y, sin



pronunciarse resolutivamente sobre
el fondo de la cuestion, dejaba
entreabierta la puerta para
comenzar los cursos de Teologia y, en
el momento oportuno, estudiar la
posible ereccion canonica de la
Facultad. Pero, a renglon seguido de
estas explicaciones, venia una frase
un tanto sibilina: «<Hay que afadir
que delicadas circunstancias de
incidencia local nos aconsejan no
pronunciarnos siquiera sobre el
comienzo oficial de la Facultad» |#
155|. De todos modos, a la discrecion
del Gran Canciller se dejaba la
conveniencia, o no, de comenzar los
cursos, premisa indispensable para
una ulterior ereccion de la Facultad
de Teologia.

Pronto descubrid el Fundador el
sentido de aquellas misteriosas
lineas sobre «delicadas
circunstancias de incidencia local»,
que hacian referencia a los manejos
calumniosos a sus espaldas. En



efecto, unos cuantos sacerdotes de la
diocesis habian acusado ante la
Santa Sede al Arzobispo de Pamplona
por haber cedido, sin consultar al
Cabildo, unos bienes de la Iglesia a la
Universidad de Navarra. En carta de
don Alvaro del Portillo al Cardenal
Garrone, en agosto de 1967, se
deshace la falsedad de la doble
acusacion al Prelado y a las
autoridades universitarias: «me
permito el notificarle una vez mas —
escribe don Alvaro— que jamas se ha
pedido ni recibido para la
Universidad de Navarra ni una
peseta ni un metro cuadrado de
terreno del Excelentisimo Arzobispo
de Pamplona» |# 156].

Todo hacia presumir que se habia
removido el ultimo obstaculo de tan
accidentada historia; pero no fue asi.
Para abreviar diremos que el decreto
de erecciéon canodnica de la Facultad
de Teologia de la Universidad de
Navarra no vino a manos del Gran



Canciller hasta el 13 de noviembre de
1969 |#157].

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-anos-

posconciliares/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/
https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/
https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/

	3. Años posconciliares

