
opusdei.org

3. Años
posconciliares

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

09/12/2010

La clausura del Concilio fue un
respiro para todos aquellos
eclesiásticos, teólogos y peritos que,
desde hacía años, trabajaban a
marchas forzadas en las Comisiones
del Vaticano II. Ahora que don
Álvaro había recobrado libertad de
movimientos después de varios años
de sujeción, el Padre pensó hacer un



viaje apostólico a Grecia. De largo
tiempo atrás venía acariciando la
idea de iniciar allí la labor del Opus
Dei.

Salieron de Nápoles el 26 de febrero
de 1966. Como no se trataba de una
gira turística por el país, solamente
transigió en dar un corto paseo por el
Partenón, pero sin gastar dinero ni
tiempo en visitar monumentos. Su
mente y su conversación estaban
constantemente orientados al futuro
trabajo apostólico que habían de
desarrollar en aquellas tierras |#
100|. Entraron en algunas iglesias.
Unas cuantas mujeres oraban en la
penumbra. La soledad y el vacío les
produjeron tristeza. En Atenas y en
Corinto pasaron por los lugares en
donde, según la tradición, predicó el
apóstol san Pablo. Solamente le
importaba que sus sentimientos se
acercasen a los del Apóstol. De tal
modo absorbía su espíritu la oración
que, con sinceridad paterna, el 10 de



marzo escribía desde Atenas a sus
hijos del Consejo General:

Ya se está acabando este viaje, que
también es sin duda la prehistoria de
la Obra, en estas tierras.

Rezamos —a veces, querría hacer
menos oración, pero es inevitable—,
os recordamos y pensamos en la
futura labor —la Obra de Dios— que
habrá que hacer en este extremo del
Mediterráneo: no será fácil, ni difícil
|# 101|.

El día anterior había estado en el
estrecho de Corinto, de cuyas vistas y
paisaje nunca quiso disfrutar excepto
los pocos minutos que consintió en
dejar su trabajo en el camarote del
barco para subir al puente |# 102|.
Este perseverante espíritu de
recogimiento interior que mantuvo
el Padre en su viaje era debido, en
buena parte, al dolor que le
causaban los ataques al Romano
Pontífice. El 14 de marzo estaba de



vuelta en Roma y, al mes siguiente,
confesaba a Mons. Dell’Acqua que,
durante ese breve viaje por tierras de
Grecia, no habían hecho
prácticamente otra cosa que rezar
por el Vicario de Cristo |# 103|.

La impresión general que el
Fundador sacó de aquel viaje fue que
las posibilidades de empezar a
trabajar en Grecia eran muy pocas.
El clima social y religioso no era, de
momento, favorable para desplegar
una actividad apostólica de gran
magnitud. Como en todas partes,
saldrían adelante a fuerza de
oración, de mortificación y de
trabajo. Sin embargo, mientras las
circunstancias no mejorasen, la
prudencia dictaba calma. No era
todavía tiempo oportuno para
comenzar el Opus Dei en Grecia |#
104|. De vuelta a Roma maduró las
ideas y puso en orden los datos.
Después hizo una breve nota para
entregar a Mons. Dell’Acqua y



tenerle informado de una materia
que quizá fuese de interés para el
Papa |# 105|.

Otro de los asuntos a los que daba
vueltas el Fundador era el de la
urgente necesidad de crear una
Facultad de Teología en la
Universidad de Navarra. No esperó a
estar de regreso en Roma. Desde
Atenas escribía a su amigo, Mons.
Marcelino Olaechea, arzobispo de
Valencia y Presidente de la Comisión
para Seminarios de la Conferencia
episcopal española. Le mandaba la
carta certificada, porque no tenía
seguridad en el servicio de correos y
le urgía una respuesta:

Le escribo estas líneas, para rogarle
que tenga la bondad de decirme
cómo ha ido el asunto de la nueva
facultad de teología de la
Universidad de Navarra. Me dará
alegría, por mi espíritu de sacerdote
secular, que esto salga —porque



saldrá de todas formas— con la
simpatía de sus venerados colegas,
en cuyo servicio se hará esa labor.

Ayer estuve despacio en Corinto, y
encomendé con cariño al Señor todas
las labores de mi arzobispo de
Valencia, especialmente invoqué a S.
Pablo en el lugar que la tradición
señala como su tribuna |# 106|.

Cuatro días más tarde el arzobispo
de Valencia comunicaba oficialmente
al Fundador que en la Asamblea
plenaria de la Conferencia el
proyecto de una nueva Facultad
había sido acogido con gran
satisfacción por parte de los Obispos
|# 107|. Esta iniciativa de Mons.
Escrivá, Gran Canciller de la
Universidad de Navarra, nacía de su
amor a la Iglesia y el deseo de llevar
cuanto antes a la práctica lo
aconsejado por el Concilio. En efecto,
la Declaración conciliar sobre la
educación (Gravissimum



educationis) promulgada el 28 de
octubre de 1965, establecía que en las
Universidades católicas donde no
existiera Facultad de Teología
debería haber, al menos, un Instituto
o cátedra de Teología para fomentar
la investigación y promover el
diálogo con los hermanos separados
|# 108|. El Fundador, que había
comprobado la confusión doctrinal
existente en los años del Concilio, se
adhirió inmediatamente a la idea de
la Declaración conciliar. De manera
que el 22 de noviembre de 1965 todos
los Obispos de la provincia
eclesiástica de Pamplona instaban al
Gran Canciller a solicitar de la Santa
Sede la erección de dicha Facultad |#
109|. Pero, prudentemente, el Gran
Canciller quería conocer la opinión
del resto de los Obispos españoles.
Así, pues, a instancias del episcopado
español, se lanzó a una empresa que
le iba a resultar extremadamente
onerosa. Con fecha 20 de abril de
1966 el Fundador dirigió al Santo



Padre una solicitud para la erección
canónica de una Facultad de Teología
|# 110|.

La respuesta de la Curia daba largas
al asunto |# 111|. Así pasaron seis
meses. Al cabo de los cuales, en
diciembre, la Asamblea plenaria de
la Conferencia episcopal española
acordó volver a pedir a la Santa Sede
la erección de la Facultad de Teología
en Pamplona |# 112|. Instancia que
presentó don Josemaría a la Sagrada
Congregación de Seminarios y
Universidades el 27 de diciembre |#
113|. La contestación por parte de la
Curia, sin ser negativa, resultaba
ambigua y condicionada a un nuevo
estudio, «a fin de que este Sagrado
Dicasterio pueda ser
convenientemente informado acerca
de la capacidad efectiva del Opus Dei,
sobre todo en personal docente, para
enfrentarse con una empresa tan
exigente» |# 114|. Para entonces ya
era voz pública que el proyecto en



cuestión estaba siendo obstruido. El
Fundador no pudo por menos que
dar crédito a tales noticias, ya que
provenían de los obispos. La
información y las pruebas merecían
plena credibilidad. Así pues, el 2 de
marzo de 1967 escribía a Mons.
Dell’Acqua sobre la erección de la
Facultad de Teología. Habla el Gran
Canciller de cómo llega a sus oídos
rumor de manejos y presiones, como
si se quisiera evitar a toda costa la
erección de esa Facultad. Por la
carta, y por las notas y documentos
que la acompañan, deja entrever el
Fundador la existencia de una
inexplicable obstrucción a un
proyecto recomendado por el
Concilio y deseado por el Episcopado
español. A causa de ello la postura
del Fundador resultaba algo más que
desairada, porque le ponía entre la
espada y la pared. Así lo manifestaba
a Mons. Dell’Acqua en la posdata de
la carta, pidiéndole, tácitamente, que
le sacase de tal apuro:



Realmente me hallo en una situación
embarazosa, porque, de una parte,
no puedo dar la impresión al
venerable Episcopado español de que
no quiero tener en cuenta su
petición. De otro lado, tampoco
puedo darles una respuesta (que
obligatoriamente ha de mencionar
que estamos en espera de que
lleguen las indicaciones de la Santa
Sede), lo que equivaldría a sugerir
que la decisión que han tomado de
crear una nueva Facultad, no ha sido
bien acogida |# 115|.

* * *

Como se ve, desde que terminó el
Concilio no le faltaron disgustos y
sinsabores. Tampoco le faltó trabajo;
porque, entre otras tareas, a fines de
abril de 1966 se celebró en Roma el
Congreso General del Opus Dei.

Al acercarse el verano, y con él los
calores, los médicos le recomendaron
descanso. Palabra fácil, que estaba



dispuesto a cumplir y que aconsejaba
a todo el mundo; pero que, en lo que
a su persona se refería, nunca
lograba poner en práctica. Este
verano —contaba a su hermano
Santiago y a su cuñada Yoya en julio
de 1966— no tendré más remedio
que descansar un poco, porque hace
tres años que no he podido hacerlo,
aunque haya salido de Roma |# 116|.

En efecto, parte del verano de 1964,
tres años atrás, lo había pasado en
Elorrio, un pueblecito del País vasco,
desde el que, en agosto de ese año,
escribía a sus hijos:

Estamos en este rincón, fresco y
húmedo, haciendo cada día —no lo
creeréis— un paseo de más de dos
horas: ya somos parte del paisaje,
nos conocen los campesinos, las
vacas y los perros, que apenas nos
ladran.

Pienso que, si sacamos en Roma un
ratico de andar también cada día,



después de esa clausura monjil de
años, a la que hemos estado sujetos
contra todo lo dispuesto —mea
culpa!— y contra el sentido común,
tendremos más salud y podremos
servir mejor al Señor en su Opus Dei.
Ya me ayudaréis a cumplir este difícil
propósito: así lo haremos cumplir a
Don Álvaro, que para él es medicina
necesaria |# 117|.

Los calores de julio de 1965 los había
pasado trabajando en Cafaggiolo,
cerca de Florencia, en un lugar
conocido por "Il Trebbio". Residía en
una vieja casa, propiedad de una
anciana señora. Aquel sitio, ya de por
sí aislado, carecía de teléfono. A esa
"ratonera medieval" (así llamaba a la
casona, vieja e incomunicada), se
llevó consigo cartas y documentos
que dar a la imprenta. Si hacía
alguna salida por la campiña para
estirar las piernas, entonces
calificaba a "Il Trebbio", en términos
más risueños, como "rincón de la



Toscana". Pero, en todo caso, y a
juzgar por lo que dice a su hermano
Santiago, siempre terminaba vencido
por el peso del trabajo:

Acabo de llegar a Roma: tengo un
trabajo imponente, pero con la gracia
del Señor, aunque no he descansado
nada este verano, porque también
había mucho quehacer, espero que
saldré adelante —como un buen
borriquito— con esta carga |# 118|.

El verano de 1966 fue a esconderse
de nuevo al "rincón de la Toscana",
donde estuvo trabajando del 14 de
julio al 17 de agosto, sin otra
interrupción que una corta estancia
en Roma a finales de julio. El 17 de
agosto regresó a Villa Tevere, para
emprender enseguida viaje a París.
Antes de salir de Roma escribió al
Padre Arrupe, Prepósito General de
los Jesuitas, prometiéndole
encomendar al Señor los trabajos de
la próxima Sesión de la Congregación



General de la Compañía. No eran
palabras vanas ni de puro cumplido.
Deseaba muchos frutos espirituales
para la Compañía. Con esta intención
—le dice al General— me ha dado
mucha alegría hacer celebrar cien
santas misas |# 119|.

En Avrainville, cerca de París, estuvo
unos días. Visitó Couvrelles, Centro
retiros y convivencias, promovido
por algunos miembros del Opus Dei,
no lejos de Soissons. Pasó luego
varias semanas en España: en la
Clínica Universitaria de Pamplona se
hizo una revisión médica; y, estando
en Zaragoza, el Arzobispo, Mons.
Pedro Cantero, viejo amigo, le dio la
alegría de invitarle a decir misa en el
altar donde recibió la tonsura, y
rezar a la Virgen en la basílica del
Pilar |# 120|. El 7 de octubre de 1966
asistía al acto de entrega del título de
Hijo adoptivo de Barcelona, que el
Ayuntamiento de la ciudad había
acordado otorgarle en 1964. Dos años



después pudo celebrarse la
ceremonia, íntima y discreta, como
quería Mons. Escrivá de Balaguer. El
Alcalde, José María de Porcioles, se
dirigió al Fundador con estas
palabras:

«Barcelona os agradece, Monseñor,
que a través de vuestro Opus Dei —
en el que se funden tantos corazones
barceloneses— se hayan creado
obras de tal relieve como el Instituto
de Estudios Superiores de la
Empresa, cuyo prestigio se reconoce
internacionalmente; los Colegios
Mayores Dársena y Monterols»... (y
aquí una lista de centros e
instituciones educativas de todo
género), «que reflejan una
preocupación social de gran
trascendencia» |# 121|.

Palabras a las que, dominado el
sentimiento por viejas memorias,
contestó el Fundador:



Buenas pruebas he dado yo de este
cariño, que ahora es enteramente
filial, a Barcelona. Cuando, pasado el
tiempo, se escriba la historia del
Opus Dei, habrá en sus páginas —
¡cuántos acontecimientos llegan
ahora a mi memoria!— hechos que
vieron la luz en esta Ciudad Condal,
entre vosotros y a la sombra de la
Virgen Santísima de la Merced |#
122|.

El 12 de octubre estaba de regreso en
Roma. Entre las cartas de
agradecimiento por las atenciones
que con él se habían tenido durante
estos viajes, hay una dirigida al Dr.
Ortiz de Landázuri, que, juntamente
con otros doctores, hicieron las
exploraciones y análisis necesarios
para someterle a tratamiento
médico.

A mi regreso a Roma —le escribe—,
quiero ponerte estas líneas, para
repetiros una vez más mi



agradecimiento, a ti y a todo ese
maravilloso equipo de la Clínica de la
Universidad de Navarra. Te ruego
que lo digas a todos. Me entusiasma
vuestro cariño, vuestra dedicación y
vuestra competencia |# 123|.

En la historia clínica del paciente
quedó registrada una insuficiencia
renal progresiva, hipertensión
arterial y alteraciones vasculares. El
26 de septiembre de 1966 se le indicó
un plan a seguir. Semanas después,
el 2 de diciembre, informaban desde
Roma a la Clínica Universitaria que
la tendencia hipertensiva y las
manifestaciones metabólicas, post-
diabetes, se encontraban
normalizadas |# 124|.

* * *

En 1962, cuando en las labores
preparatorias del Concilio se decidió
desarrollar los temas concernientes a
la espiritualidad y apostolado de los
laicos, el Fundador escribía a sus



hijos lleno de esperanza: ¡Si vierais
cuánto me alegro de que el Concilio
vaya a ocuparse de estos temas, que
desde el año 1928 llenan nuestra
vida! |# 125|. Y, ciertamente, el
espíritu y apostolado del Opus Dei
contribuyó a dejar una profunda
huella en los trabajos del Concilio |#
126|.

Al recorrer la doctrina que vivifica
los documentos del Vaticano II, en el
que se repiten las enseñanzas
tradicionales remozando su ropaje,
sorprende ver con qué fidelidad se
ajusta a los textos oficiales lo ya
predicado por el Fundador. Aquella
doctrina, que, treinta y tantos años
antes, algunos consideraron
descabellada y herética, estaba ahora
revestida de solemnidad oficial.

En primer término, la llamada
universal a santificarse, que el
Fundador había consignado por



escrito en 1930, como para
desvanecer ambigüedades:

La santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos llama el
Señor, que de todos espera Amor: de
todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesión o su oficio |# 127|.

Su estricto paralelo se halla en la
Constitución dogmática sobre la
Iglesia (Lumen Gentium, 40 y 41),
cuando dice: «Es de evidencia
palmaria que todos los fieles,
cualquiera que sea su estado y
condición, están llamados a la
plenitud de la vida cristiana y a la
perfección de la caridad [...]. Por lo
tanto todos los fieles se hallan
invitados y obligados a buscar la
santidad y la perfección en su propio
estado». Esto es, «se podrán
santificar, de día en día, dentro de su
condición de vida, oficio y
circunstancias; y, precisamente a



través de ello, siempre que lo reciban
con fe de manos del Padre celestial, y
cooperen con la voluntad divina,
manifestando a todos los hombres,
con sus tareas terrenales, el amor
con que Dios ha amado el mundo».

El Señor —dice también el Decreto
sobre el ministerio y vida de los
sacerdotes (Presbyterorum Ordinis, 2
y 12)— ha hecho partícipe a todo su
Cuerpo Místico de la unción del
Espíritu: «todos los fieles están
dotados de un sacerdocio santo y
real». Y los presbíteros, que por el
sacramento del orden se configuran
a Cristo Sacerdote, y que ya
recibieron el don de la gracia en el
bautismo, «pueden y deben tender a
la perfección».

Se podía captar en esas palabras la
actividad iniciada en su juventud
entre sacerdotes diocesanos, y
también aquella solicitud en la
dirección espiritual de los laicos,



hombres y mujeres, trazándoles un
ideal de vida contemplativa, con
«alma sacerdotal» y «mentalidad
laical». Insistencia subrayada por el
Fundador en carta del 11 de marzo
de 1940:

Todos, por tanto, estamos llamados a
formar parte de esta divina unidad.
Con alma sacerdotal, haciendo de la
Santa Misa el centro de nuestra vida
interior, buscamos estar con Jesús
entre Dios y los hombres |# 128|.

Hasta las palabras de ese Decreto,
denominando a la Santa Misa
centrum et radix, son eco literal de
su repetir que la misa es el centro y
raíz de la vida interior |# 129|.

Delinea, asimismo, el Concilio la
esencia y papel del laicado. Era
obligado reconocer que, dentro de la
función redentora asignada a la
Iglesia, la misión evangélica de los
fieles adquiere características
especiales. La vocación cristiana es,



por su misma naturaleza, vocación al
apostolado. Dicha misión específica
se desempeña por el «apostolado del
trabajo». Puesto que —como afirma
el Decreto Apostolicam actuositatem,
2— «es propio del estado de los laicos
vivir en medio del mundo y de los
quehaceres seculares, estando
llamados por Dios para que,
encendidos de espíritu cristiano,
ejerzan su apostolado en el mundo,
obrando como levadura».

¿Qué aires inspiraban el documento
sino aquellas mismas convicciones
de Mons. Escrivá de Balaguer?,
cuando en 1932 escribía:

Hay que rechazar el prejuicio de que
los fieles corrientes no pueden hacer
más que limitarse a ayudar al clero,
en apostolados eclesiásticos. El
apostolado de los seglares no tiene
por qué ser siempre una simple
participación en el apostolado



jerárquico: a ellos les compete el
deber de hacer apostolado [...].

Y esto no porque reciban una misión
canónica, sino porque son parte de la
Iglesia |# 130|.

También en la Constitución pastoral
sobre la Iglesia en el mundo
moderno (Gaudium et Spes) se
respira aire fresco: un enfoque
nuevo y optimista ante la crisis de
crecimiento histórico de la
humanidad. La Iglesia no debe
desertar la civitas terrena,
desentendiéndose de su cultura y de
su técnica. Al contrario, proclama la
dignidad de la persona, creada a
imagen de Dios, y demanda la
integración del cristiano en los
quehaceres del mundo.

Proclámase también en el Concilio
(Gaudium et Spes, 34) cómo el
trabajo se halla presente en el plan
divino: «El colosal acopio de
empeños individuales y colectivos,



desplegados por el hombre en el
curso de los siglos para mejorar su
condición de vida, es cuestión que no
tiene vuelta de hoja para los
creyentes: esta actividad humana,
considerada en sí misma, responde al
designio de Dios».

El mandato del Génesis de que el
hombre sometiera a su imperio las
cosas terrenas, ordenándolas al
Creador —continúa el documento
conciliar—, «se aplica a las
ocupaciones ordinarias de cada día».

Qué dicha la de Mons. Escrivá de
Balaguer, viendo que el Concilio
refrendaba con solemnidad el que la
Iglesia no rechaza el mundo en que
vive, ni su progreso y desarrollo, sino
que lo comprende y ama |# 131|. La
revalidación teológica del trabajo —
punto de encuentro de Dios con la
vida del cristiano corriente— serviría
como portavoz del mensaje del Opus
Dei:



Leyendo los decretos del Concilio
Vaticano II se ve claramente que
parte importante de esa renovación
ha sido precisamente la revaloración
del trabajo ordinario y de la dignidad
de la vocación del cristiano que vive
y trabaja en el mundo |# 132|.

Qué exultación la suya, cuando el
Magisterio rubricó oficialmente los
caminos divinos de la tierra:

Una de mis mayores alegrías ha sido
precisamente ver cómo el Concilio
Vaticano II ha proclamado con gran
claridad la vocación divina del
laicado. Sin jactancia alguna, debo
decir que, por lo que se refiere a
nuestro espíritu, el Concilio no ha
supuesto una invitación a cambiar,
sino que, al contrario, ha confirmado
lo que —por la gracia de Dios—
veníamos viviendo y enseñando
desde hace tantos años |# 133|.

Junto con esta nota de júbilo resuena,
simultáneamente, un presagio de



dolor. Al tiempo de la clausura del
Vaticano II prevenía por carta a sus
hijos:

El Concilio está terminando: se ha
anunciado repetidas veces que ésta
será la última sesión. Cuando la carta
que ahora os escribo llegue a
vuestras manos, se habrá iniciado ya
el periodo postconciliar, y mi
corazón tiembla al pensar que pueda
ser ocasión para nuevas heridas en el
cuerpo de la Iglesia.

Los años que siguen a un Concilio
son siempre años importantes, que
exigen docilidad para aplicar las
decisiones adoptadas, que exigen
también firmeza en la fe, espíritu
sobrenatural, amor a Dios y a la
Iglesia de Dios, fidelidad al Romano
Pontífice |# 134|.

Como hombre precavido y
responsable, el Padre se había
adelantado a mirar por la salud
espiritual de los suyos. Ya



anteriormente les había dado
normas sobre los escritos de autores
sospechosos de desviación doctrinal:
atenerse a los criterios de la
Constitución Dogmática Dei Verbum,
del Concilio Vaticano II; orientarse
por los principios fundamentales de
la doctrina de santo Tomás de
Aquino; y ser fieles y dóciles al
Magisterio de la Iglesia y del Papa |#
135|.

Conforme se fueron promulgando
Constituciones y Decretos conciliares,
el Fundador prestaba su firme
asentimiento y rendida obediencia |
# 136|. Y si en las disposiciones había
un margen de opción, como Padre y
Pastor del Opus Dei aconsejaba las
soluciones que favorecían
mayormente la vida de piedad de sus
miembros |# 137|.

Un fino sentido litúrgico le mantuvo
en guardia contra los abusos y
desmanes que se cometían en el culto



por quienes modificaban a su antojo
la lex orandi, forzando lo dispuesto
en los documentos conciliares, sin
tener en cuenta que ha de llevar
siempre al recogimiento, a la
adoración y a la piedad. Le dolían,
particularmente, las tropelías en la
celebración del Santo Sacrificio de la
Misa, en derredor de la cual giraba la
vida del cristiano. Así lo advertía a
sus hijos tan pronto empezaron esos
abusos:

Hay que integrar a este vasto Pueblo
en el culto litúrgico, enseñándole —
como nos lo enseña a nosotros la
Iglesia, manteniéndonos siempre
fieles a lo que la Jerarquía
legítimamente disponga— a amar la
Santa Misa, sin diluir el hondo
sentido de la liturgia en un mero
simbolismo comunitario: porque en
la liturgia se ha de realizar también
el misterioso encuentro personal del
hombre con su Dios, en diálogo de



alabanza, de acción de gracias, de
petición y de reparación |# 138|.

Su alma sacerdotal notaba cualquier
alteración en las rúbricas del Ordo
Missae, por mínima que fuera. El 24
de octubre de 1964 escribía a sus
hijos de España, con motivo de la
audiencia que tuvo con el Papa dos
semanas antes, y no puede reprimir
un suspiro, sin que llegue a ser queja:

Otra vez nos cambian la liturgia de la
Santa Misa: a mis casi sesenta y tres
años, me afano con la ayuda de Javi
por obedecer a la Madre Iglesia hasta
en lo más pequeño, aunque no puedo
negar que me duelen ciertos cambios
innecesarios. Pero obedeceré
siempre con alegría |# 139|.

A los pocos meses volvía a escribir a
los de España: Aquí me tenéis,
procurando celebrar la Santa Misa
con el cuidado de un misacantano
[...]. ¡Qué estupendo es, también en la
tierra, aprender a obedecer y querer



obedecer! |# 140|. A medida que
pasaban los años, la secuela de
recuerdos divinos, que jalonaban las
distintas partes de su misa, se iba
haciendo más densa, más rica. Al
revivirlos hacía resonar en su alma
un acto de adoración y de acción de
gracias |# 141|.

Eran los tiempos en que se estaba
incubando una grave crisis en las
entrañas mismas de la Iglesia. ¿Cómo
juzgaba tal coyuntura el Fundador
del Opus Dei? Contestando en 1967 a
una pregunta sobre este particular,
calificó el momento de "positivo" y, a
la vez de "delicado":

Positivo, sin duda, porque las
riquezas doctrinales del Concilio
Vaticano II han puesto la Iglesia toda
—el entero Pueblo sacerdotal de Dios
— de frente a una nueva etapa,
sumamente esperanzadora, de
renovada fidelidad al propósito
divino de salvación que se le ha



confiado. Momento delicado
también, porque las conclusiones
teológicas a las que se ha llegado no
son de carácter —valga la expresión
— abstracto o teórico, sino que se
trata de una teología sumamente
viva, es decir, con inmediatas y
directas aplicaciones de orden
pastoral, ascético y disciplinar, que
tocan muy en lo íntimo la vida
interna y externa de la comunidad
cristiana |# 142|.

Por supuesto que el momento era
delicado, aunque las disposiciones
del Concilio tenían tan sólo carácter
pastoral. Pero la interpretación que
de los textos hicieron algunos, fuera
del contexto y de las fuentes
tradicionales de la Iglesia, buscando
la novedad como instrumento de
renovación eclesiástica, dio lugar a
un extendido confusionismo en
materias de fe y de moral. La
justificación de este desconcierto
doctrinal hacía referencia a un



imaginario "espíritu del Concilio",
basado en arbitrarias corrientes
pseudo-teológicas a la moda. Los
autorreformadores se abanderaban
en las filas del progreso, calificando
de rechazo como retrógrados e
inmovilistas a quienes no seguían su
corriente y se mantenían en la
doctrina del Magisterio católico.
(También había, entre estos últimos,
quienes se aferraban a lo antiguo, sin
admitir posibilidad de desarrollo o
crecimiento). Como era de prever, no
se libró el Fundador de que le
acusaran de paternalismo,
integrismo, triunfalismo y otras
agresiones verbales de esa categoría
|# 143|. Contra tan injusto
encasillamiento se revolvía
enérgicamente, aclarando conceptos:
¡Integrismo! ¡Progresismo! A mí me
gusta conservar íntegro el tesoro de
la fe y progresar en su conocimiento
|# 144|.



En otro lugar y circunstancias
hubiera recurrido a su vieja
costumbre de callar, perdonar, rezar
y servir. Pero no podía callarse
cuando se estaba falsificando la
Verdad, se hacían estragos en la
doctrina de la Iglesia y se sembraban
disensiones en el pueblo cristiano.
Para mantener a los suyos fuertes en
la fe y salvarlos de la confusión
doctrinal reinante les envió una
extensa carta, con fecha 19 de marzo
de 1967. Tales son las primeras
palabras de la carta: Fortes in fide,
así os veo, hijas e hijos queridísimos:
fuertes en la fe, dando con esa
fortaleza divina el testimonio de
vuestras creencias en todos los
ambientes del mundo |# 145|; Y poco
más adelante:

Conviene que os diga, ya al
comenzar, que este documento es
exclusivamente pastoral: tiende, por
tanto, a enseñaros a custodiar y
defender el tesoro de la doctrina



católica, acrecentando sus frutos
sobrenaturales en vuestras almas y
en la sociedad, en la que vivís. Nadie
podrá decir con verdad, al
preveniros para que el ambiente
actual no corroa vuestra fe, que soy
integrista o progresista, que soy
reformador o reaccionario.
Cualquiera de estas calificaciones
sería injusta y falsa. Soy sacerdote de
Jesucristo, que ama la doctrina clara
expuesta en términos precisos con
contenido bien conocido, que admira
y agradece a Dios todos los grandes
pasos de la sabiduría humana,
porque contribuyen —si son
verdaderamente científicos— a
acercarnos al Creador |# 146|.

El tono de este largo documento es
sereno y esperanzador; y con estas
notas concluye:

Estos tiempos malos pasarán, como
han pasado siempre. En la Iglesia



nunca han faltado enfermos y
enfermedades [...].

¡Optimistas, alegres! ¡Dios está con
nosotros! Por eso, diariamente me
lleno de esperanza. La virtud de la
esperanza nos hace ver la vida como
es: bonita, de Dios |# 147|.

Por mucho que se insista en el daño y
en el desbarajuste doctrinal
ocasionado, es imposible describir
sus tristes consecuencias. De la crisis
que atravesaba la Iglesia habló don
Josemaría con el Cardenal Joseph
Höffner en varios encuentros, larga y
reposadamente. Y testimonia el
Cardenal su sorpresa por la
esperanza sobrenatural de Mons.
Escrivá, al asegurar que «eso no le
daba miedo, ni tampoco la crisis de
identidad que sacudía a sacerdotes y
religiosos; porque el Señor y el
Espíritu Santo viven y actúan en la
Iglesia» |# 148|.



Corrió el tiempo y la situación no
mejoraba. En 1972, a siete años ya de
la clausura del Concilio, el Papa
Pablo VI expresaba, en nombre de
muchos cristianos, un público
desencanto. ¿No se había esperado
que, una vez acabado el Concilio,
amanecería un sol esplendoroso para
la historia de la Iglesia? «Vino, en
cambio —decía el Papa en una
homilía—, un día de nubes, de
tormenta, de tinieblas, de búsqueda
afanosa y de incertidumbres» |#
149|. Y, por si fuera poco, —
continuaba— «algo preternatural
apareció en el mundo, con la
intención de turbar y sofocar los
frutos del Concilio Ecuménico».
Mientras tanto, el Padre rezaba y
tomaba prudentes medidas para que
el Opus Dei se mantuviera fiel a la
doctrina de Cristo e incontaminado
de los males que amenazaban a una
buena parte del Pueblo de Dios.

* * *



El confusionismo doctrinal en que se
había caído era prueba, más que
evidente, de la necesidad de que los
cristianos adquiriesen una
formación religiosa sólida y
científica. A ojos del Gran Canciller
de la Universidad de Navarra era
preciso erigir, cuanto antes, la
Facultad de Teología, integrada con
los demás Departamentos y
Facultades existentes, porque

Un hombre que carezca de
formación religiosa no está
completamente formado. Por eso la
religión debe estar presente en la
Universidad; y ha de enseñarse a un
nivel superior, científico, de buena
teología. Una Universidad de la que
la religión esté ausente, es una
Universidad incompleta: porque
ignora una dimensión fundamental
de la persona humana, que no
excluye —sino que exige— las demás
dimensiones |# 150|.



La urgencia del Gran Canciller por
inaugurar una Facultad de Teología
se iba convirtiendo en pesadilla.
Todo esfuerzo tropezaba con
indefinibles obstáculos que
demoraban sus propósitos. Más de
un año llevaba así. Por entonces
todos los obispos de España estaban
al cabo de la calle acerca de quién
era la persona que con su influjo e
informes se oponía al deseo,
repetidamente expresado a la Santa
Sede, de erigir una Facultad de
Teología en Pamplona |# 151|. Al
escribir a Mons. Dell’Acqua, el
Fundador apunta, muy veladamente,
al causante de las obstrucciones: una
determinada persona cuyo
comportamiento no parece
razonable |# 152|.

En vista, pues, de que las respuestas
de la Sagrada Congregación no
acababan de ser definitivas, antes
bien, alargaban las gestiones,
exigiendo información



suplementaria o poniendo nuevas
condiciones a cumplir, el Gran
Canciller pensó en otra solución.
¿Por qué no obtener una
autorización ad experimentum, y
poder comenzar así los cursos de
estudios teológicos? Solución
provisional, desde luego, pero que no
significaba la renuncia a conseguir
cuanto antes una Facultad. Don
Álvaro, siguiendo las indicaciones del
Padre, en carta del 31 de marzo de
1967, proponía a Mons. Garrone la
erección ad experimentum |# 153|.
Pasados dos meses sin recibir
contestación, volvió a insistir sobre el
asunto, porque se acercaban las
vacaciones de verano y había que
hacer imprescindibles preparativos |
# 154|.

Llegó, por fin, la ansiada respuesta
de la Sagrada Congregación, en carta
del 19 de junio, firmada por el
Cardenal Pizzardo. Estaba muy
sabiamente redactada y, sin



pronunciarse resolutivamente sobre
el fondo de la cuestión, dejaba
entreabierta la puerta para
comenzar los cursos de Teología y, en
el momento oportuno, estudiar la
posible erección canónica de la
Facultad. Pero, a renglón seguido de
estas explicaciones, venía una frase
un tanto sibilina: «Hay que añadir
que delicadas circunstancias de
incidencia local nos aconsejan no
pronunciarnos siquiera sobre el
comienzo oficial de la Facultad» |#
155|. De todos modos, a la discreción
del Gran Canciller se dejaba la
conveniencia, o no, de comenzar los
cursos, premisa indispensable para
una ulterior erección de la Facultad
de Teología.

Pronto descubrió el Fundador el
sentido de aquellas misteriosas
líneas sobre «delicadas
circunstancias de incidencia local»,
que hacían referencia a los manejos
calumniosos a sus espaldas. En



efecto, unos cuantos sacerdotes de la
diócesis habían acusado ante la
Santa Sede al Arzobispo de Pamplona
por haber cedido, sin consultar al
Cabildo, unos bienes de la Iglesia a la
Universidad de Navarra. En carta de
don Álvaro del Portillo al Cardenal
Garrone, en agosto de 1967, se
deshace la falsedad de la doble
acusación al Prelado y a las
autoridades universitarias: «me
permito el notificarle una vez más —
escribe don Álvaro— que jamás se ha
pedido ni recibido para la
Universidad de Navarra ni una
peseta ni un metro cuadrado de
terreno del Excelentísimo Arzobispo
de Pamplona» |# 156|.

Todo hacía presumir que se había
removido el último obstáculo de tan
accidentada historia; pero no fue así.
Para abreviar diremos que el decreto
de erección canónica de la Facultad
de Teología de la Universidad de
Navarra no vino a manos del Gran



Canciller hasta el 13 de noviembre de
1969 |# 157|.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/3-anos-

posconciliares/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/
https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/
https://opusdei.org/es-es/article/3-anos-posconciliares/

	3. Años posconciliares

