opusdei.org

24 de diciembre de
2010: Misa de
Nochebuena

25/12/2010

SOLEMNIDAD DE LA NATIVIDAD
DEL SENOR HOMILIA DEL SANTO
PADRE BENEDICTO XVI Basilica
Vaticana

24 de diciembre de 2010 Queridos
hermanos y hermanas

«Tu eres mi hijo, yo te he engendrado
hoy». La Iglesia comienza la liturgia
del Noche Santa con estas palabras
del Salmo segundo. Ella sabe que



estas palabras pertenecian
originariamente al rito de la
coronacion de los reyes de Israel. E1
rey, que de por si es un ser humano
como los demas hombres, se
convierte en «hijo de Dios» mediante
la llamada y la toma de posesion de
su cargo: es una especie de adopcion
por parte de Dios, un acto de
decision, por el que confiere a ese
hombre una nueva existencia, lo
atrae en su propio ser. La lectura
tomada del profeta Isaias, que
acabamos de escuchar, presenta de
manera todavia mas clara el mismo
proceso en una situacion de
turbacion y amenaza para Israel: «Un
hijo se nos ha dado: lleva sobre sus
hombros el principado» (9,5). La
toma de posesion de la funcion de
rey es COmo un nuevo nacimiento.
Precisamente como recién nacido
por decision personal de Dios, como
nifio procedente de Dios, el rey
constituye una esperanza. El futuro
recae sobre sus hombros. El es el



portador de la promesa de paz. En la
noche de Belén, esta palabra
profética se ha hecho realidad de un
modo que habria sido todavia
inimaginable en tiempos de Isaias. Si,
ahora es realmente un nifio el que
lleva sobre sus hombros el poder. En
Fl aparece la nueva realeza que Dios
establece en el mundo. Este nifio ha
nacido realmente de Dios. Es la
Palabra eterna de Dios, que une la
humanidad y la divinidad. Para este
nifio valen los titulos de dignidad que
el cantico de coronacion de Isaias le
atribuye: Consejero admirable, Dios
poderoso, Padre por siempre,
Principe de la paz (9,5). Si, este rey
no necesita consejeros provenientes
de los sabios del mundo. Fl lleva en si
mismo la sabiduria y el consejo de
Dios. Precisamente en la debilidad
como nifio El es el Dios fuerte, y nos
muestra asi, frente a los poderes
presuntuosos del mundo, la fortaleza
propia de Dios.



A decir verdad, las palabras del rito
de coronacion en Israel eran siempre
solo ritos de esperanza, que preveian
a lo lejos un futuro que seria
otorgado por Dios. Ninguno de los
reyes saludados de este modo se
correspondia con lo sublime de
dichas palabras. En ellos, todas las
palabras sobre la filiacion de Dios,
sobre su designacion como heredero
de las naciones, sobre el dominio de
las tierras lejanas (Sal 2,8), quedaron
sOlo como referencia a un futuro;
casi como carteles que sefialan la
esperanza, indicaciones que guian
hacia un futuro, que en aquel
entonces era todavia inconcebible.
Por eso, el cumplimiento de la
palabra que da comienzo en la noche
de Belén es a la vez inmensamente
mas grande y —desde el punto de
vista del mundo— mads humilde que
lo que la palabra profética permitia
intuir. Es mas grande, porque este
nifio es realmente Hijo de Dios,
verdaderamente «Dios de Dios, Luz



de Luz, engendrado, no creado, de la
misma naturaleza del Padre». Ha
quedado superada la distancia
infinita entre Dios y el hombre. Dios
no solamente se ha inclinado hacia
abajo, como dicen los Salmos; Fl ha
«descendido» realmente, ha entrado
en el mundo, haciéndose uno de
nosotros para atraernos a todos a si.
Este nifio es verdaderamente el
Emmanuel, el Dios-con-nosotros. Su
reino se extiende realmente hasta los
confines de la tierra. En la magnitud
universal de la santa FEucaristia, F£1 ha
hecho surgir realmente islas de paz.
En cualquier lugar que se celebra
hay una isla de paz, de esa paz que es
propia de Dios. Este nifio ha
encendido en los hombres la luz de la
bondad y les ha dado la fuerza de
resistir a la tirania del poder. Fl
construye su reino desde dentro,
partiendo del corazon, en cada
generacion. Pero también es cierto
que no se ha roto la «vara del
opresor». También hoy siguen



marchando con estruendo las botas
de los soldados y todavia hoy, una y
otra vez, queda la «tunica empapada
de sangre» (Is 9,3s). Asi, forma parte
de esta noche la alegria por la
cercania de Dios. Damos gracias
porque el Dios nifio se pone en
nuestras manos, mendiga, por
decirlo asi, nuestro amor, infunde su
paz en nuestro corazon. Esta alegria,
sin embargo, es también una
oracion: Sefior, cumple por entero tu
promesa. Quiebra las varas de los
opresores. Quema las botas
resonantes. Haz que termine el
tiempo de las tunicas
ensangrentadas. Cumple la promesa:
«La paz no tendra fin» (Is 9,6). Te
damos gracias por tu bondad, pero
también te pedimos: Muestra tu
poder. Erige en el mundo el dominio
de tu verdad, de tu amor; el «reino de
justicia, de amor y de paz».

«Maria dio a la luz a su hijo
primogeénito» (Lc 2,7). San Lucas



describe con esta frase, sin énfasis
alguno, el gran acontecimiento que
habian vislumbrado con antelacion
las palabras proféticas en la historia
de Israel. Designa al nifio como
«primogénito». En el lenguaje que se
habia ido formando en la Sagrada
Escritura de la Antigua Alianza,
«primogeénito» no significa el
primero de otros hijos.
«Primogénito» es un titulo de honor,
independientemente de que después
sigan o no otros hermanos y
hermanas. Asi, en el Libro del Exodo
(Ex 4,22), Dios llama a Israel «mi hijo
primogénito», expresando de este
modo su eleccion, su dignidad unica,
el amor particular de Dios Padre. La
Iglesia naciente sabia que esta
palabra habia recibido una nueva
profundidad en Jesus; que en El se
resumen las promesas hechas a
Israel. Asi, la Carta a los Hebreos
llama a Jesus simplemente «el
primogeénito», para identificarlo
como el Hijo que Dios envia al



mundo después de los preparativos
en el Antiguo Testamento (cf. Hb
1,5-7). El primogénito pertenece de
modo particular a Dios, y por eso —
como en muchas religiones— debia
ser entregado de manera especial a
Dios y ser rescatado mediante un
sacrificio sustitutivo, como relata san
Lucas en el episodio de la
presentacion de Jesus en templo. El
primogeénito pertenece a Dios de
modo particular; esta destinado al
sacrificio, por decirlo asi. El destino
del primogénito se cumple de modo
unico en el sacrificio de Jesus en la
cruz. El ofrece en si mismo la
humanidad a Dios, y une al hombre y
a Dios de tal modo que Dios sea todo
en todos. Pablo ha ampliado y
profundizado la idea de Jesus como
primogeénito en las Cartas a los
Colosenses y a los Efesios: Jesus, nos
dicen estas Cartas, es el Primogénito
de la creacion: el verdadero
arquetipo del hombre, segun el cual
Dios ha formado la criatura hombre.



El hombre puede ser imagen de Dios,
porque Jesus es Dios y Hombre, la
verdadera imagen de Dios y el
Hombre. El es el primogénito de los
muertos, nos dicen ademas estas
Cartas. En la Resurreccion, £l ha
desfondado el muro de la muerte
para todos nosotros. Ha abierto al
hombre la dimension de la vida
eterna en la comunion con Dios.
Finalmente, se nos dice: El es el
primogénito de muchos hermanos.
Si, con todo, El es ahora el primero
de mas hermanos, es decir, el
primero que inaugura para nosotros
el estar en comunion con Dios. Crea
la verdadera hermandad: no la
hermandad deteriorada por el
pecado, la de Cain y Abel, de Romulo
y Remo, sino la hermandad nueva en
la que somos de la misma familia de
Dios. Esta nueva familia de Dios
comienza en el momento en el que
Maria envuelve en pafiales al
«primogeénito» y lo acuesta en el
pesebre. Pidamosle: Sefor Jesus, tu



que has querido nacer como el
primero de muchos hermanos, danos
la verdadera hermandad. Ayudanos
para que nos parezcamos a ti.
Ayudanos a reconocer tu rostro en el
otro que me necesita, en los que
sufren o estan desamparados, en
todos los hombres, y a vivir junto a ti
como hermanos y hermanas, para
convertirnos en una familia, tu
familia.

El Evangelio de Navidad nos relata al
final que una multitud de dngeles del
ejército celestial alababa a Dios
diciendo: «Gloria a Dios en el cielo, y
en la tierra paz a los hombres que
Dios ama» (Lc2,14). La Iglesia ha
amplificado esta alabanza, que los
angeles entonaron ante el
acontecimiento de la Noche Santa,
haciéndola un himno de alegria
sobre la gloria de Dios. «Por tu gloria
inmensa, te damos gracias». Te
damos gracias por la belleza, por la
grandeza, por la bondad de Dios, que



en esta noche se nos manifiestan. La
aparicion de la belleza, de lo
hermoso, nos hace alegres sin tener
que preguntarnos por su utilidad. La
gloria de Dios, de la que proviene
toda belleza, hace saltar en nosotros
el asombro y la alegria. Quien
vislumbra a Dios siente alegria, y en
esta noche vemos algo de su luz. Pero
el mensaje de los angeles en la Noche
Santa habla también de los hombres:
«Paz a los hombres que Dios ama».
La traduccion latina de estas
palabras, que usamos en la liturgia y
que se remonta a Jeronimo, suena de
otra manera: «Paz a los hombres de
buena voluntad». La expresion
«hombres de buena voluntad» ha
entrado en el vocabulario de la
Iglesia de un modo particular
precisamente en los ultimos
decenios. Pero, ¢cudl es la traduccién
correcta? Debemos leer ambos textos
juntos; solo asi entenderemos la
palabra de los dngeles del modo
justo. Seria equivocada una



interpretacion que reconociera
solamente el obrar exclusivo de Dios,
como si Fl no hubiera llamado al
hombre a una libre respuesta de
amor. Pero seria también erronea
una interpretacion moralizadora,
segun la cual, por decirlo asi, el
hombre podria con su buena
voluntad redimirse a si mismo.
Ambas cosas van juntas: gracia y
libertad; el amor de Dios, que nos
precede, y sin el cual no podriamos
amarlo, y nuestra respuesta, que El
espera y que incluso nos ruega en el
nacimiento de su Hijo. El entramado
de gracia y libertad, de llamada y
respuesta, no lo podemos dividir en
partes separadas una de otra. Las dos
estan indisolublemente entretejidas
entre si. Asi, esta palabra es promesa
y llamada a la vez. Dios nos ha
precedido con el don de su Hijo. Una
y otra vez, nos precede de manera
inesperada. No deja de buscarnos, de
levantarnos cada vez que lo
necesitamos. No abandona a la oveja



extraviada en el desierto en que se
ha perdido. Dios no se deja confundir
por nuestro pecado. El siempre
vuelve a comenzar con nosotros. No
obstante, espera que amemos con El.
Fl nos ama para que nosotros
podamos convertirnos en personas
que aman junto con El y asi haya paz
en la tierra.

Lucas no dice que los angeles
cantaran. El escribe muy
sobriamente: el ejército celestial
alababa a Dios diciendo: «Gloria a
Dios en el cielo... » (Lc 2,13s). Pero los
hombres siempre han sabido que el
hablar de los dngeles es diferente al
de los hombres; que precisamente
esta noche del mensaje gozoso ha
sido un canto en el que ha brillado la
gloria sublime de Dios. Por eso, este
canto de los angeles ha sido
percibido desde el principio como
musica que viene de Dios, mas aun,
como invitacién a unirse al canto, a
la alegria del corazon por ser amados



por Dios. Cantare amantis est, dice
Agustin: cantar es propio de quien
ama. Asi, a lo largo de los siglos, el
canto de los dngeles se ha convertido
siempre en un nuevo canto de amor
y alegria, un canto de los que aman.
En esta hora, nosotros nos asociamos
llenos de gratitud a este cantar de
todos los siglos, que une cielo y
tierra, &ngeles y hombres. Si, te
damos gracias por tu gloria inmensa.
Te damos gracias por tu amor. Haz
que seamos cada vez mas personas
que aman contigo y, por tanto,
personas de paz. Amen.

www.vatican.va

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/24-de-
diciembre-de-2010-misa-de-
nochebuena/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/

	24 de diciembre de 2010: Misa de Nochebuena

