
opusdei.org

24 de diciembre de
2010: Misa de
Nochebuena

25/12/2010

SOLEMNIDAD DE LA NATIVIDAD
DEL SEÑOR HOMILÍA DEL SANTO
PADRE BENEDICTO XVI Basílica
Vaticana

24 de diciembre de 2010 Queridos
hermanos y hermanas

«Tú eres mi hijo, yo te he engendrado
hoy». La Iglesia comienza la liturgia
del Noche Santa con estas palabras
del Salmo segundo. Ella sabe que



estas palabras pertenecían
originariamente al rito de la
coronación de los reyes de Israel. El
rey, que de por sí es un ser humano
como los demás hombres, se
convierte en «hijo de Dios» mediante
la llamada y la toma de posesión de
su cargo: es una especie de adopción
por parte de Dios, un acto de
decisión, por el que confiere a ese
hombre una nueva existencia, lo
atrae en su propio ser. La lectura
tomada del profeta Isaías, que
acabamos de escuchar, presenta de
manera todavía más clara el mismo
proceso en una situación de
turbación y amenaza para Israel: «Un
hijo se nos ha dado: lleva sobre sus
hombros el principado» (9,5). La
toma de posesión de la función de
rey es como un nuevo nacimiento.
Precisamente como recién nacido
por decisión personal de Dios, como
niño procedente de Dios, el rey
constituye una esperanza. El futuro
recae sobre sus hombros. Él es el



portador de la promesa de paz. En la
noche de Belén, esta palabra
profética se ha hecho realidad de un
modo que habría sido todavía
inimaginable en tiempos de Isaías. Sí,
ahora es realmente un niño el que
lleva sobre sus hombros el poder. En
Él aparece la nueva realeza que Dios
establece en el mundo. Este niño ha
nacido realmente de Dios. Es la
Palabra eterna de Dios, que une la
humanidad y la divinidad. Para este
niño valen los títulos de dignidad que
el cántico de coronación de Isaías le
atribuye: Consejero admirable, Dios
poderoso, Padre por siempre,
Príncipe de la paz (9,5). Sí, este rey
no necesita consejeros provenientes
de los sabios del mundo. Él lleva en sí
mismo la sabiduría y el consejo de
Dios. Precisamente en la debilidad
como niño Él es el Dios fuerte, y nos
muestra así, frente a los poderes
presuntuosos del mundo, la fortaleza
propia de Dios.



A decir verdad, las palabras del rito
de coronación en Israel eran siempre
sólo ritos de esperanza, que preveían
a lo lejos un futuro que sería
otorgado por Dios. Ninguno de los
reyes saludados de este modo se
correspondía con lo sublime de
dichas palabras. En ellos, todas las
palabras sobre la filiación de Dios,
sobre su designación como heredero
de las naciones, sobre el dominio de
las tierras lejanas (Sal 2,8), quedaron
sólo como referencia a un futuro;
casi como carteles que señalan la
esperanza, indicaciones que guían
hacia un futuro, que en aquel
entonces era todavía inconcebible.
Por eso, el cumplimiento de la
palabra que da comienzo en la noche
de Belén es a la vez inmensamente
más grande y —desde el punto de
vista del mundo— más humilde que
lo que la palabra profética permitía
intuir. Es más grande, porque este
niño es realmente Hijo de Dios,
verdaderamente «Dios de Dios, Luz



de Luz, engendrado, no creado, de la
misma naturaleza del Padre». Ha
quedado superada la distancia
infinita entre Dios y el hombre. Dios
no solamente se ha inclinado hacia
abajo, como dicen los Salmos; Él ha
«descendido» realmente, ha entrado
en el mundo, haciéndose uno de
nosotros para atraernos a todos a sí.
Este niño es verdaderamente el
Emmanuel, el Dios-con-nosotros. Su
reino se extiende realmente hasta los
confines de la tierra. En la magnitud
universal de la santa Eucaristía, Él ha
hecho surgir realmente islas de paz.
En cualquier lugar que se celebra
hay una isla de paz, de esa paz que es
propia de Dios. Este niño ha
encendido en los hombres la luz de la
bondad y les ha dado la fuerza de
resistir a la tiranía del poder. Él
construye su reino desde dentro,
partiendo del corazón, en cada
generación. Pero también es cierto
que no se ha roto la «vara del
opresor». También hoy siguen



marchando con estruendo las botas
de los soldados y todavía hoy, una y
otra vez, queda la «túnica empapada
de sangre» (Is 9,3s). Así, forma parte
de esta noche la alegría por la
cercanía de Dios. Damos gracias
porque el Dios niño se pone en
nuestras manos, mendiga, por
decirlo así, nuestro amor, infunde su
paz en nuestro corazón. Esta alegría,
sin embargo, es también una
oración: Señor, cumple por entero tu
promesa. Quiebra las varas de los
opresores. Quema las botas
resonantes. Haz que termine el
tiempo de las túnicas
ensangrentadas. Cumple la promesa:
«La paz no tendrá fin» (Is 9,6). Te
damos gracias por tu bondad, pero
también te pedimos: Muestra tu
poder. Erige en el mundo el dominio
de tu verdad, de tu amor; el «reino de
justicia, de amor y de paz».

«María dio a la luz a su hijo
primogénito» (Lc 2,7). San Lucas



describe con esta frase, sin énfasis
alguno, el gran acontecimiento que
habían vislumbrado con antelación
las palabras proféticas en la historia
de Israel. Designa al niño como
«primogénito». En el lenguaje que se
había ido formando en la Sagrada
Escritura de la Antigua Alianza,
«primogénito» no significa el
primero de otros hijos.
«Primogénito» es un título de honor,
independientemente de que después
sigan o no otros hermanos y
hermanas. Así, en el Libro del Éxodo
(Ex 4,22), Dios llama a Israel «mi hijo
primogénito», expresando de este
modo su elección, su dignidad única,
el amor particular de Dios Padre. La
Iglesia naciente sabía que esta
palabra había recibido una nueva
profundidad en Jesús; que en Él se
resumen las promesas hechas a
Israel. Así, la Carta a los Hebreos
llama a Jesús simplemente «el
primogénito», para identificarlo
como el Hijo que Dios envía al



mundo después de los preparativos
en el Antiguo Testamento (cf. Hb
1,5-7). El primogénito pertenece de
modo particular a Dios, y por eso —
como en muchas religiones— debía
ser entregado de manera especial a
Dios y ser rescatado mediante un
sacrificio sustitutivo, como relata san
Lucas en el episodio de la
presentación de Jesús en templo. El
primogénito pertenece a Dios de
modo particular; está destinado al
sacrificio, por decirlo así. El destino
del primogénito se cumple de modo
único en el sacrificio de Jesús en la
cruz. Él ofrece en sí mismo la
humanidad a Dios, y une al hombre y
a Dios de tal modo que Dios sea todo
en todos. Pablo ha ampliado y
profundizado la idea de Jesús como
primogénito en las Cartas a los
Colosenses y a los Efesios: Jesús, nos
dicen estas Cartas, es el Primogénito
de la creación: el verdadero
arquetipo del hombre, según el cual
Dios ha formado la criatura hombre.



El hombre puede ser imagen de Dios,
porque Jesús es Dios y Hombre, la
verdadera imagen de Dios y el
Hombre. Él es el primogénito de los
muertos, nos dicen además estas
Cartas. En la Resurrección, Él ha
desfondado el muro de la muerte
para todos nosotros. Ha abierto al
hombre la dimensión de la vida
eterna en la comunión con Dios.
Finalmente, se nos dice: Él es el
primogénito de muchos hermanos.
Sí, con todo, Él es ahora el primero
de más hermanos, es decir, el
primero que inaugura para nosotros
el estar en comunión con Dios. Crea
la verdadera hermandad: no la
hermandad deteriorada por el
pecado, la de Caín y Abel, de Rómulo
y Remo, sino la hermandad nueva en
la que somos de la misma familia de
Dios. Esta nueva familia de Dios
comienza en el momento en el que
María envuelve en pañales al
«primogénito» y lo acuesta en el
pesebre. Pidámosle: Señor Jesús, tú



que has querido nacer como el
primero de muchos hermanos, danos
la verdadera hermandad. Ayúdanos
para que nos parezcamos a ti.
Ayúdanos a reconocer tu rostro en el
otro que me necesita, en los que
sufren o están desamparados, en
todos los hombres, y a vivir junto a ti
como hermanos y hermanas, para
convertirnos en una familia, tu
familia.

El Evangelio de Navidad nos relata al
final que una multitud de ángeles del
ejército celestial alababa a Dios
diciendo: «Gloria a Dios en el cielo, y
en la tierra paz a los hombres que
Dios ama» (Lc2,14). La Iglesia ha
amplificado esta alabanza, que los
ángeles entonaron ante el
acontecimiento de la Noche Santa,
haciéndola un himno de alegría
sobre la gloria de Dios. «Por tu gloria
inmensa, te damos gracias». Te
damos gracias por la belleza, por la
grandeza, por la bondad de Dios, que



en esta noche se nos manifiestan. La
aparición de la belleza, de lo
hermoso, nos hace alegres sin tener
que preguntarnos por su utilidad. La
gloria de Dios, de la que proviene
toda belleza, hace saltar en nosotros
el asombro y la alegría. Quien
vislumbra a Dios siente alegría, y en
esta noche vemos algo de su luz. Pero
el mensaje de los ángeles en la Noche
Santa habla también de los hombres:
«Paz a los hombres que Dios ama».
La traducción latina de estas
palabras, que usamos en la liturgia y
que se remonta a Jerónimo, suena de
otra manera: «Paz a los hombres de
buena voluntad». La expresión
«hombres de buena voluntad» ha
entrado en el vocabulario de la
Iglesia de un modo particular
precisamente en los últimos
decenios. Pero, ¿cuál es la traducción
correcta? Debemos leer ambos textos
juntos; sólo así entenderemos la
palabra de los ángeles del modo
justo. Sería equivocada una



interpretación que reconociera
solamente el obrar exclusivo de Dios,
como si Él no hubiera llamado al
hombre a una libre respuesta de
amor. Pero sería también errónea
una interpretación moralizadora,
según la cual, por decirlo así, el
hombre podría con su buena
voluntad redimirse a sí mismo.
Ambas cosas van juntas: gracia y
libertad; el amor de Dios, que nos
precede, y sin el cual no podríamos
amarlo, y nuestra respuesta, que Él
espera y que incluso nos ruega en el
nacimiento de su Hijo. El entramado
de gracia y libertad, de llamada y
respuesta, no lo podemos dividir en
partes separadas una de otra. Las dos
están indisolublemente entretejidas
entre sí. Así, esta palabra es promesa
y llamada a la vez. Dios nos ha
precedido con el don de su Hijo. Una
y otra vez, nos precede de manera
inesperada. No deja de buscarnos, de
levantarnos cada vez que lo
necesitamos. No abandona a la oveja



extraviada en el desierto en que se
ha perdido. Dios no se deja confundir
por nuestro pecado. Él siempre
vuelve a comenzar con nosotros. No
obstante, espera que amemos con Él.
Él nos ama para que nosotros
podamos convertirnos en personas
que aman junto con Él y así haya paz
en la tierra.

Lucas no dice que los ángeles
cantaran. Él escribe muy
sobriamente: el ejército celestial
alababa a Dios diciendo: «Gloria a
Dios en el cielo... » (Lc 2,13s). Pero los
hombres siempre han sabido que el
hablar de los ángeles es diferente al
de los hombres; que precisamente
esta noche del mensaje gozoso ha
sido un canto en el que ha brillado la
gloria sublime de Dios. Por eso, este
canto de los ángeles ha sido
percibido desde el principio como
música que viene de Dios, más aún,
como invitación a unirse al canto, a
la alegría del corazón por ser amados



por Dios. Cantare amantis est, dice
Agustín: cantar es propio de quien
ama. Así, a lo largo de los siglos, el
canto de los ángeles se ha convertido
siempre en un nuevo canto de amor
y alegría, un canto de los que aman.
En esta hora, nosotros nos asociamos
llenos de gratitud a este cantar de
todos los siglos, que une cielo y
tierra, ángeles y hombres. Sí, te
damos gracias por tu gloria inmensa.
Te damos gracias por tu amor. Haz
que seamos cada vez más personas
que aman contigo y, por tanto,
personas de paz. Amén.

www.vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/24-de-

diciembre-de-2010-misa-de-
nochebuena/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/
https://opusdei.org/es-es/article/24-de-diciembre-de-2010-misa-de-nochebuena/

	24 de diciembre de 2010: Misa de Nochebuena

