
opusdei.org

20. La beatificación
de Josemaría Escrivá

Semblante biográfico de Mons.
Álvaro del Portillo escrito por
Salvador Bernal

11/01/2012

Algunas virtudes de don Álvaro,
como la tenacidad, la capacidad
organizativa y el impulso de la tarea
en equipo, resultaron notorias
durante la preparación de la
documentación para el proceso de
beatificación de Mons. Escrivá de
Balaguer. He visto, en parte, cómo
planeó las diversas etapas, cómo



eligió a las personas que habían de
ocuparse de tantos asuntos, y cómo
estaba pendiente -sin agobios ni
controles- de que fuesen adelante. La
verdad es que a la solemne
ceremonia del 17 de mayo de 1992 -
en la que fue beatificada también
Giuseppina Bakhita, religiosa
canosiana de las Hijas de la Caridad,
nacida en Sudán, luminoso
testimonio de reconciliación y
perdón evangélicos, en palabras de
Juan Pablo II- habían precedido miles
de horas de trabajo a conciencia, que
cuajaron en multitud de páginas
encuadernadas en decenas de
volúmenes. Las reformas jurídicas
promulgadas por los Papas Pablo VI
y Juan Pablo II -en aplicación del
Concilio Vaticano II‑ agilizaron los
procesos. Pero no por eso dejó de ser
indispensable un esfuerzo ímprobo
de reunir y estudiar documentos.
Don Álvaro manifestaba también que
no habría sido posible acabar tan
pronto sin los modernos medios



informáticos: los ordenadores habían
permitido trabajar mucho más
deprisa y mejor.

El 17 de mayo de 1992, don Álvaro
publicó un artículo en el diario ABC
de Madrid: "Reconozco -terminaba-
que mi deuda personal con el Beato
Josemaría resulta impagable. Tengo
el privilegio, y siento la gran
responsabilidad, de haber sido
testigo, durante cuarenta años, de su
afán de santidad. Muchas veces he
pedido al Señor que me conceda al
menos un poquito del amor que he
visto en su corazón. En este
momento de alegría, como deudor
insolvente, me acojo a la
misericordia de Dios, a la afectuosa
lealtad de los miembros de la Obra, y
a la oración de los hijos de la Iglesia".

En cierto modo, pagó esa deuda
desde 1975 difundiendo
incansablemente las enseñanzas del
Fundador, así como la devoción



privada al futuro beato: aconsejando
a millares de almas que recurrieran
asiduamente a la intercesión de
Mons. Escrivá de Balaguer. Predicó
una y otra vez que, desde el Cielo,
ayudaría más, y con mayor eficacia, a
cuantos le invocaran ante Dios.

Año tras año, se podía observar esa
creciente convicción cuando evocaba
las noticias de conversiones, de amor
de Dios renovado, que recibía con
ocasión de las Misas de sufragio que
en torno al 26 de junio se celebraban
en Roma, en Madrid, o en Bogotá,
Manila o Sidney. Se conmovía hasta
saltársele las lágrimas.

Además, pensando en el proceso
canónico, vibraba con la difusión de
la fama de santidad del Fundador:
así, cuando contábamos -o leíamos‑
relatos de favores divinos
extraordinarios. Si la narración era
verbal, subrayaba la importancia de
escribirla. Si se trataba de la curación



de enfermedades, nunca dejaba de
preguntar si se había recogido la
documentación médica pertinente.

Lo que más le emocionaba era la
reacción sobrenatural de miles de
personas que ponían su confianza en
la oración, y consideraban al
Fundador del Opus Dei una vía
directa y fácil para llegar a Dios.
Estaba convencido de que hacía de 
altavoz del Espíritu en las almas, y
también de altavoz de nuestras
súplicas ante el Señor. A través de
esa devoción, y especialmente en la
cripta de Villa Tevere, muchas almas
se decidían a tomarse plenamente en
serio la vida cristiana, o a
reconciliarse con Dios, por medio de
la confesión, a veces después de
muchos años:

"-Ésos son los milagros más
importantes -precisaba don Álvaro
en 1983‑, pero que no cuentan, no
sirven para la beatificación".



Alentó continuamente a utilizar el
ejemplo y la doctrina del Fundador
como instrumentos de apostolado:

"-Durante toda su vida -señalaba en
noviembre de 1979-, nuestro Padre
fue un instrumento fidelísimo en las
manos de Dios; también lo es, ya para
siempre, en el Cielo, y con mayor
eficacia. Ahora, además, como buen
Padre, está encantado de ser 
instrumento nuestro: de que
empleemos el ejemplo de su vida y la
riqueza de sus enseñanzas para
hablar a las almas de las maravillas
de su Dios".

Ya desde 1975, don Álvaro había
impulsado la preparación de los
documentos requeridos, con
indicaciones precisas para recoger
escritos, sucesos y anécdotas del
Fundador. Se trataba de disponer lo
necesario para incoar más adelante
la tramitación, dentro de las normas
generales de la Congregación para



las Causas de los Santos, que
establecían un plazo mínimo de
cinco años desde la muerte del
candidato. Y señaló algunas ideas
centrales, que serían como un
retornelo a lo largo de los años.

El primer gran criterio hablaba de
rectitud de intención: para el Opus
Dei era cosa lícita y noble soñar con
la beatificación del Fundador,
pensando en el bien de la Obra; pero
el último fin era la gloria de Dios y el
servicio a la Iglesia, convencidos de
que proponer como modelo de
santidad a una persona tan amable y
tan actual, sería un gran beneficio
para las almas.

Por otra parte, don Álvaro exigía
realizar muy bien, lo mejor posible,
cada uno de los pasos. Mons. Escrivá
había enseñado y urgido a no hacer 
chapuzas. Por tanto, no se podía
dejar a medias ninguna tarea, pero



menos aún en actividades referidas
tan directamente al Fundador.

En fin, como el diablo se opondría,
era necesaria la ayuda de Dios, hacía
falta mucha humildad. Lo comentó el
6 de agosto de 1978, casi a la misma
hora en que un puñado de miembros
del Opus Dei recibían el diaconado a
muchos kilómetros de distancia:
como harían ellos dentro de la
ceremonia, había que postrarse
sobre el suelo:

"-Hay que convertir toda nuestra
vida -agregaba- en una letanía
constante, una letanía de continua
petición de ayuda".

La solicitud formal para incoar el
proceso se presentó en 1980 ante la
Congregación para las Causas de los
Santos. Don Álvaro no pudo
acompañar al Postulador, como
deseaba, porque aquella jornada
tuvo una alegría mayor: ser recibido
en audiencia por el Santo Padre. No



le pasó inadvertido el detalle
simpático de que correspondiese al
expediente el número de registro
1339: con esas tres cifras ‑1, 3, 9- 
jugaba Mons. Escrivá de Balaguer en
su trato filial a las Personas de la
Trinidad Beatísima. Cuando dio la
noticia en el Colegio Romano de la
Santa Cruz, insistió en humildad, en 
no hacer ruido:

"-Lo nuestro es pasar inadvertidos, y
estamos seguros de que nuestro
Padre no quiere que nos demos
importancia".

Algo semejante sucedió un año
después, cuando el Cardenal Ugo
Poletti, Vicario del Papa para la
diócesis de Roma, firmó el decreto de
introducción de la causa en 1981, y
fijó la fecha para la constitución del
tribunal.

No dejó de prevenir entonces contra
posibles ataques. Le parecía natural
que los hubiera: si no hiciésemos



nada, el diablo no los promovería; en
cambio, las dificultades venían a ser
una señal de estar en buen camino:
"como la prueba del nueve", añadió
bromeando. Y contó que, a raíz de la
difusión de unos panfletos, le había
escrito un obispo para darle la
enhorabuena: "Eso mismo nos pasó a
los Salesianos cuando empezamos el
proceso de Beatificación de San Juan
Bosco; hubo unas calumnias
tremendas contra el santo y contra
sus hijos. Ahora que la Santa Sede ha
empezado el proceso de Beatificación
del Fundador de la Obra ‑decía este
buen obispo‑, es natural que el diablo
se revuelva. ¡Que sea enhorabuena!"

El 12 de mayo de 1981 tuvo lugar en
el Palacio de Letrán la sesión de
apertura del proceso, presidida por
el Cardenal Poletti. Asistió un
puñado de personas, las que cabían
en la sala. Fue un acto solemne y
sobrio, lleno de sentido sobrenatural



y espíritu de oración, como recalcó el
Cardenal Vicario en su discurso.

Seis días después, el 18 de mayo, el
Cardenal Tarancón, Arzobispo de
Madrid, constituyó el Tribunal para
el proceso cognicional con testigos de
habla castellana o residentes en
España. Para presidirlo, designó al P.
Rafael Pérez, un agustino de gran
prestigio, que había sido durante
muchos años promotor de la fe -
abogado del diablo- en la Santa Sede:
tenía justa fama de ser muy riguroso
y hacer las cosas bien. Los trabajos se
desarrollaron día a día, en largas
sesiones vespertinas, hasta que el 26
de junio de 1984 se llegó al solemne
acto de clausura, presidido por Mons.
Angel Suquía, Arzobispo de Madrid.

Tuve oportunidad de estar también
presente, el 8 de noviembre de 1986,
en la clausura del proceso en Roma,
presidida por el Cardenal Poletti, en
la Sala della Conciliazione del



Palazzo Lateranense (donde se
firmaron, en 1929, los Pactos de
Letrán). Allí se encontraban
Cardenales y obispos, así como
embajadores acreditados ante la
Santa Sede, y tal vez un millar de
personas. El Cardenal Vicario de
Roma insistió en una idea muy
querida para él ‑Mons. Escrivá fue
"un gran Fundador, que ha dejado
una huella imborrable en la Iglesia y
especialmente en la ciudad de
Roma"‑, y concluyó manifestando un
deseo:

"-La esperanza de todos nosotros es
verlo pronto elevado al honor de los
altares, y propuesto como modelo de
vida cristiana para la Iglesia
universal. Vayan nuestras oraciones
para solicitar del Señor esta gracia".

El proceso siguió su curso, y el 9 de
abril de 1990, el Papa promulgó el
decreto que reconocía la heroicidad
de las virtudes del Venerable



Josemaría Escrivá de Balaguer: su
santidad de vida y la rectitud de su
doctrina. Al comunicar la noticia en
Villa Tevere, don Álvaro manifestó
espontáneamente:

"-Pido a Dios que no nos
envanezcamos: la declaración de las
virtudes heroicas de nuestro Padre
no debe dar pábulo a la vanidad, sino
que ha de empujarnos a tener más
sentido de responsabilidad. Ha de
servir para que haya una explosión
de deseos de santidad en todo el
mundo, dentro de la Obra".

A finales de abril celebró Misa en el
oratorio del Centro de Diego de León
en Madrid. En su homilía, comenzó
aplicando al Fundador el qui se
humiliat exaltabitur: ahora que
comienza la exaltación de quien
procuró pasar la vida escondido,
hemos de dar gracias a Dios sin 
faroleos, renovando nuestra entrega
personal al Señor... Por esto, había



querido que la misa en acción de
gracias fuese en honor de la
Santísima Trinidad. En nuestra
alegría, justa, legítima, propia de
hijos buenos, debíamos saborear -así
hacía Mons. Escrivá de Balaguer-
aquellas palabras que recoge la
liturgia -quid retribuam Domino pro
omnibus quae retribuit mihi? Calicem
salutaris accipiam, et nomen Domini
invocabo-, para abrazar la Cruz y, con
la gracia del Señor, cumplir su
Voluntad.

Debíamos pagar ese beneficio tan
grande recibido de Dios, procurando
ser mejores hijos, viviendo lo mejor
posible el espíritu del Opus Dei, con
íntegra fidelidad a la herencia del
Fundador y con iniciativa. Y animaba
a imitarle practicando el nunc coepi!:
¡empiezo otra vez!

Al cabo de algo más de un año, el 6
de julio de 1991, la Santa Sede hizo
público el decreto super miro del



Venerable Josemaría Escrivá, es
decir, el reconocimiento del carácter
milagroso de una curación física
atribuida a su intercesión.
Lógicamente, este nuevo hito
conducía a la recta final del proceso.
Sólo faltaba ya fijar el día más
oportuno para la beatificación,
dentro de la agenda de viajes y
ceremonias del Papa, así como de las
ineludibles necesidades
organizativas, pues se preveía una
afluencia numerosa de fieles. Se
determinaría la fecha después del
verano: post aquas, explicó don
Álvaro con frase típica de la Curia
Vaticana.

"No me olvidéis -escribió el 7 de julio
a los Centros de la Prelatura- que este
paso es una nueva campanada de
nuestro Fundador, para que nos
decidamos a ser santos, a luchar para
pertenecer enteramente a Dios, sin
componendas ni cesiones".



Cuatro días más tarde, el 11, le
esperábamos en Madrid. Y justo esa
mañana se publicaron en un diario
afirmaciones muy inexactas e
injuriosas sobre el Fundador del
Opus Dei. Resurgía la reacción
negativa contra la que nos había
prevenido años atrás. También a
finales de ese mes apareció algún
reportaje más bien desafortunado. A
don Álvaro le dio pena por los
autores ‑"que Dios les perdone",
repitió‑, y le dolió el daño que podían
causar a la Iglesia y a las almas. A la
vez, comprobé su delicadeza filial
hacia la Santa Sede. Para
contrarrestar esas informaciones,
planteé la posibilidad de escribir
algún reportaje positivo. Pero
prefirió esperar, y evitar la falsa
impresión de que deseábamos
presionar sobre la Santa Sede para
anticipar la fecha de la beatificación.

A la vez, por esos días de julio de
1991, recibió una noticia que le



alegró mucho, también como
madrileño: don Antonio Astillero
‑uno de los Vicarios episcopales de
Madrid, encargado de la terminación
de las obras de la futura catedral de
la Almudena‑ había ofrecido la
posibilidad de que una de las capillas
laterales se dedicase a Mons. Escrivá
de Balaguer, después de ser
beatificado por el Papa. A don Álvaro
le encantó la idea, y nos animó a ir
pensando un proyecto adecuado,
recordando tantas escenas de la vida
del Fundador rezando ante la imagen
de la Almudena situada extramuros,
frente a la Cuesta de la Vega.

Los sucesivos jalones hasta la
beatificación acrecentaron la
gratitud en el corazón de don Álvaro.
Cuando supo la fecha determinada
por la Santa Sede, confió a los
Centros de la Prelatura el primer
impulso de su alma: "Gracias, Señor,
he repetido, porque eres Bueno y
ensalzas a los que se han querido



humillar. Durante toda su vida,
nuestro Padre se esforzó por
ocultarse y desaparecer, para que
sólo Dios se luciera; y ahora, el Señor
quiere elevarle a la gloria de los
altares, proponerle como modelo de
virtudes y como intercesor en todas
las necesidades de los cristianos".

Desde el anuncio público de esta
fecha, se planteó cierta oposición a la
decisión pontificia, especialmente -
por paradoja‑ en algunos medios de
comunicación más o menos laicistas.
Don Álvaro perdonaba,
desagraviaba, y hacía rezar y
trabajar, lleno de fortaleza y sosiego,
sin dejar de decir la verdad con
caridad y claridad, cuando lo
consideraba necesario.

A título de ejemplo, un semanario
norteamericano publicó en enero de
1992 cosas tan increíbles como que
Mons. Escrivá estuvo a punto de
abandonar la Iglesia Católica para



pasarse a la Ortodoxa, o que había
exculpado a Hitler del Holocausto.
Esas informaciones alcanzaron
difusión en Europa. Don Álvaro no
dio especial importancia a lo
primero, pero vio conveniente hacer
una declaración formal sobre el
segundo punto: "Es absolutamente
contrario a la realidad afirmar eso de
una persona que amó
profundamente al pueblo hebreo y
siempre condenó vigorosamente
cualquier tiranía. Tan pronto como
he leído la prensa de hoy, me he
puesto en contacto con la Embajada
de Israel y con representantes de la
comunidad israelita, y les he
expresado mi solidaridad y mi
indignación por semejantes
mentiras. Sé que de este modo no
hago otra cosa que participar del
dolor de Mons. Escrivá por el
holocausto sufrido por el pueblo
hebreo, por obra del criminal
programa nazi".



Por aquellos días de 1992, el 9 de
enero, Mons. Escrivá habría
cumplido 90 años. Con ese motivo, el
Cardenal Angel Suquía, Arzobispo de
Madrid, publicó un extenso artículo
en la tercera plana del diario ABC, en
que mostraba su alegría por la
llegada a los altares de ese sacerdote
español, "que recibió aquí, en la
diócesis de Madrid, la llamada clara
del Señor para encarnar y difundir
un mensaje de alcance universal".
Esa misma fecha, en Heraldo de
Aragón, Mons. Ambrosio Echebarría,
Obispo de Barbastro, recordaba la
palabras que había escuchado a
Pablo VI en 1976 para referirse al
Fundador del Opus Dei: "hijo
amadísimo de la Iglesia". De otra
parte, en la edición sevillana de ABC,
escribía Simón Hassán Benasayag,
Presidente de la Comunidad Israelita
de esa ciudad andaluza: "Parecía que
ya no se podría decir nada nuevo
sobre el Opus Dei, y la invención del
nazismo o antisemitismo del



fundador alcanza las cumbres más
altas de la fantasía".

Don Álvaro animó a rectificar con
claridad esas calumnias
inverosímiles. Y siguió ultimando los
preparativos de la beatificación. Ese
mes de enero pasó dos o tres días en
Madrid, al regreso de Valencia,
donde asistió a los funerales por el
alma del fallecido Arzobispo de la
diócesis, Mons. Miguel Roca
Cabanella. Aprovechó su estancia en
la capital de España para acercarse
una mañana a la futura catedral de
la Almudena, todavía en obras, y ver 
in situ la posible capilla dedicada al
ya próximo Beato. La Almudena
estaba aún llena de polvo, hacía un
frío glacial, y no resultaba nada fácil
calibrar cómo quedaría. A la vuelta,
con sentido del humor, evocó un
viejo refrán: a la suegra, a la cuñada
y a la mujer, no les enseñes cosas a
medio hacer.



A comienzos de abril, don Álvaro
dirigió una carta a los Centros de la
Prelatura, centrada en la
contemplación de la Cruz y la
Resurrección de Cristo, como
correspondía al tiempo litúrgico. Al
final, ofrecía una rápida
consideración sobre "esa campaña de
calumnias y sandeces que unos pocos
promueven": "Rezad por ellos,
renovad vuestros actos de desagravio
al Señor por las ofensas que cometen,
y no perdamos ni por un momento la
paz. Comportémonos así a diario, con
el fin de ahogar el mal en
abundancia de bien, difundiendo la
verdad sin cansancios".

Antonio Prieto hizo un rápido viaje a
Roma por esos días de abril.
Resultaban llamativos los coletazos
de la campaña. Don Álvaro se refirió
una vez más a que era preciso
sofocar esos males con amplitud de
bienes, prevenidos contra la omisión
y, desde luego, sin tristeza ni



pesimismo alguno. De hecho, al
comienzo de la Semana Santa, se
difundieron otras insidias,
publicadas el Domingo de Ramos con
gran despliegue en el diario nacional
de más circulación. Quienes nos
ocupábamos de este tipo de asuntos
estábamos lógicamente apenados,
aunque muy tranquilos. Pero nos
confortó la energía y la paz de don
Álvaro. El Jueves Santo, don Tomás
Gutiérrez, Vicario Regional de la
Prelatura en España, recibió dos
cartas de Roma: una, de don Álvaro;
la otra, de don Javier Echevarría.

Las líneas de don Álvaro venían a ser
un resello de la identificación con
Cristo: sus seguidores están
llamados, como el Maestro, "a
padecer incomprensión y
sufrimientos". Así había ocurrido
siempre en la historia de la Iglesia, y
las calumnias y enredos venían a ser
una prueba más de la santidad del
Fundador. En el núcleo de esa



apretada página, don Álvaro
escribía: "Estad alegres, serenos,
vivid in laetitia, con la pequeña Cruz
que ahora nos toca llevar. Acordaos
de que, como aseguraba nuestro
Padre, cuando el Señor quiso coronar
su Obra puso el resello de la Santa
Cruz, moneda divina, que daba
prueba, si hiciera falta, de su
autenticidad. Más aún, traigo a
vuestra consideración que, en los
años cuarenta, y luego, cuando
arreciaba la persecución, nuestro
Fundador, con buen humor
comentaba que, en esa España mía,
yo era una escupidera en la que todos
se consideraban con derecho a
escupir. Por su generosidad ante la
contradicción, por su alegría que 
tiene raíces en forma de Cruz, se hizo
la expansión de la Obra. Ahora, en
tiempos de prueba para la Iglesia, la
Trinidad permite que algunos pocos,
¡muy pocos!, sigan tratando la santa
memoria de nuestro Padre como una
escupidera: trabajemos serenos,



porque también de este episodio
saldrá más gloria para Dios".

Y, ya antes de despedirse, afirmaba
lacónicamente: "Sobre las sandeces
que afirman del Proceso, no os
preocupe nada: se ha actuado de
acuerdo con las normas, con grande
rigor".

La fortaleza de don Álvaro difundía
paz a su alrededor. Jordi Miralbell
había acudido desde Barcelona al
Congreso UNIV, que cumplía
entonces su XXV aniversario. El día
de la clausura, pasó por Villa Tevere,
y se enteró de que Fernando
Valenciano, colaborador inmediato
de don Álvaro, había sufrido un
ataque de ciática. Decidió ir a
saludarle. Al llegar, se encontró con
el Prelado, que salía de la habitación
después de hacer un buen rato de
compañía al enfermo. Se dirigió a
Jordi por su nombre de pila, le dio un



par de besos, y lo dejó abrumado con
su entereza:

"-En medio de aquel momento
durísimo de calumnias, don Álvaro
estaba completamente sereno,
pendiente de su hijo enfermo, con
paz para dedicarle su tiempo, y muy
cariñoso. Me impresionó mucho".

Pocas jornadas más tarde, el 27 de
abril, dirigió una carta breve a los
Centros de la Prelatura, cuando
había comenzado el sprint final -así
escribía- de los preparativos para la
ceremonia de la beatificación.
Enviaba algunas recomendaciones
cara a la ya inminente peregrinación:
ante todo, deseaba que acudieran a
Roma con el espíritu de los antiguos
romeros, con un intenso espíritu de
oración, muy unidos a Santa María,
ofreciendo con generosidad el
cansancio y las contrariedades que
podrían surgir durante los viajes.



Entre el 9 y el 11 de mayo se
publicaron entrevistas con don
Álvaro en un buen número de
diarios. A la vez, salían de la
imprenta la breve biografía del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer, los
folletos para las Misas (de
beatificación y de acción de gracias),
la diversa documentación práctica
para viajes y actos. Y, entre tantas
noticias y artículos en los periódicos
‑no todas agradables, desde luego-,
destacó el breve y enjundioso
artículo de don Álvaro, ya citado, y
una extensa nota oficial de la
Congregación para las Causas de los
Santos: reiteraba el rigor y precisión
con que se había llevado el proceso,
en contra de algunas infamias
difundidas hasta el último momento.

El 17 de mayo seguí la ceremonia por
televisión, desde Madrid. Aunque lo
esperaba, me dejaron atónito los
planos generales de la Plaza de San
Pedro, sin hueco alguno, hasta bien



avanzada la Via della Conciliazione.
Era más difícil captar el clima de
cálida piedad de aquel gentío a
través de los micrófonos de ambiente
(parecía como si estuvieran
cerrados), pero se intuía por el rigor
de la liturgia, especialmente al
terminar el rito de la beatificación y
descubrir las imágenes de los nuevos
beatos. No pasaba inadvertido el
impresionante recogimiento de la
multitud, fruto de una íntima alegría.
Al acabar la ceremonia, el silencio
emocionado se transformaría en
fuerza renovada para la vida del
espíritu.

A la mañana siguiente, la prensa de
Madrid informaba con amplitud,
desde la primera plana de los diarios.
En conjunto, y dentro de las
limitaciones o la orientación de cada
periódico, las crónicas resultaban
muy positivas: concluí que, hasta a
los que fueron a Roma prevenidos en
contra, les debió de sorprender la



atmósfera excepcional que
observaron con sus propios ojos en la
Plaza de San Pedro. Y algo semejante
-aunque ya con menor espacio-
sucedió en las informaciones de días
sucesivos.

Pero don Álvaro no pensaba en eso,
sino en que la beatificación había
constituido, "para todos los
cristianos, un reclamo fuerte a
escuchar la llamada de Jesús, que 
quiere que todos los hombres se
salven y lleguen al conocimiento de la
verdad (1ª Carta a Timoteo II, 4)". Y
para los fieles de la Prelatura, "si
siempre es tiempo de conversión, el
Señor nos invita ahora a que se opere
en nosotros -en cada una, en cada
uno- un auténtico nunc coepi!"

El 3 de junio, fue recibido en
audiencia por el Papa, quien le dijo
expresamente que daba gracias a
Dios por la beatificación del
Fundador, y que le había conmovido



la participación de todos en las
ceremonias celebradas en la Plaza de
San Pedro. Así lo expresaba don
Álvaro en la carta que envió ese
mismo día a los Centros de la
Prelatura: "Aunque éramos muchos,
cada uno ha sido motivo de alegría
para el Vicario de Cristo e
instrumento de apostolado: seamos,
pues, leales a esta llamada siempre
actual, y el Señor nos bendecirá.

"Me he sentido santamente orgulloso
de ser hijo de nuestro Padre, y de ser
Padre de vosotros: veo muy claro, en
mi caso, que il sangue del soldato fa
grande il capitano! Os agradezco
todo, y os pido, haciendo eco a
nuestro Padre: ¡más, más, más!

"Rezad mucho por la Persona e
intenciones del Papa, y por sus
colaboradores".



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/20-la-

beatificacion-de-josemaria-escriva/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/20-la-beatificacion-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/20-la-beatificacion-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/20-la-beatificacion-de-josemaria-escriva/

	20. La beatificación de Josemaría Escrivá

