
opusdei.org

2. Valor cristiano de
las realidades
humanas

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprensión histórico-
espiritual de una fecha.

01/10/2010

«Tienes razón. —Desde la cumbre —
me escribes— en todo lo que se
divisa —y es un radio de muchos
kilómetros—, no se percibe ni una
llanura: tras de cada montaña, otra.



Si en algún sitio parece suavizarse el
paisaje, al levantarse la niebla,
aparece una sierra que estaba oculta.
—Así es, así tiene que ser el
horizonte de tu apostolado: es
preciso atravesar el mundo. Pero no
hay caminos hechos para vosotros...
Los haréis, a través de las montañas,
al golpe de vuestras pisadas».

Estas palabras del punto 928 de 
Camino se aplican a toda vida
cristiana, y en términos más amplios
a cualquier tarea de orden espiritual,
ya que la vida del espíritu no es
nunca algo pasivo, sino una realidad
que debe ser constantemente
actualizada; pero adquieren un matiz
particular si las situamos en el
contexto de la existencia del Beato
Josemaría, especialmente durante los
primeros años de la fundación del
Opus Dei: la tarea que Dios había
puesto sobre sus hombros el 2 de
octubre de 1928 no podía realizarse
sin abrir caminos nuevos y subsanar



importantes lagunas de la teología
espiritual, de la praxis ascética y del
derecho canónico de aquella época.

«Me puse a trabajar —recordaba en
la ya citada meditación del 2 de
octubre de 1962—, y no era fácil: se
escapaban las almas como se
escapan las anguilas en el agua.
Además, había la incomprensión más
brutal: porque lo que hoy ya es
doctrina corriente en el mundo,
entonces no lo era. Y si alguno afirma
lo contrario, desconoce la verdad».
«Tenía yo veintiséis años —prosigue
—, la gracia de Dios y buen humor:
nada más. Pero así como los hombres
escribimos con la pluma, el Señor
escribe con la pata de la mesa, para
que se vea que es Él el que escribe:
eso es lo increíble, eso es lo
maravilloso. Había que crear toda la
doctrina teológica y ascética, y toda
la doctrina jurídica. Me encontré con
una solución de continuidad de
siglos: no había nada. La Obra



entera, a los ojos humanos, era un
disparatón. Por eso, algunos decían
que yo estaba loco y que era hereje, y
tantas cosas más»(78).

En 1974, durante un viaje por el
Brasil, aludió de pasada a esas
dificultades de los comienzos. Uno de
los que escuchaban quiso saber más:
«Padre, usted nos dijo antes que le
llamaban loco. ¿Podría decirnos por
qué, cuándo y quién?». «¿Te parece
poca locura —fue su respuesta—
decir que en medio de la calle se
puede y se debe ser santo? ¿Que
puede y debe ser santo el que vende
helados en un carrito, y la empleada
que pasa el día en la cocina, y el
director de una empresa bancaria, y
el profesor de la universidad, y el
que trabaja en el campo, y el que
carga sobre las espaldas las
maletas...? ¡Todos llamados a la
santidad! Ahora esto lo ha recogido
el último Concilio, pero en aquella
época —1928—, no le cabía en la



cabeza a nadie. De modo que era
lógico que pensaran que estaba
loco».

«Ahora —añadió después de una
pausa— ya parece natural, pero
entonces no era así. A uno que
quería ser santo le decían: pues,
métete ... fratinho » . Se paró un
momento y preguntó si se decía así
en portugués. Fradinho, le
contestaron. En seguida continuó:
«¡No, señor! Si Dios le llama para
casado, que se case, y que sea santo,
un padre de familia santo. Y si no, no
necesita meterse en un convento. Y si
le llama para ser fradinho, pues 
fradinho. Pero ¡todos iguales!, ¡todos
llamados a la santidad!, ¡todos!» (79).

«¡Qué claro estaba —había afirmado
en una de sus Carta dirigidas a los
miembros del Opus Dei— para los
que sabían leer en el Evangelio, esa
llamada general a la santidad en la
vida ordinaria, en la profesión, sin



abandonar el propio ambiente! Sin
embargo, durante siglos, no la
entendieron la mayoría de los
cristianos: no se pudo dar el
fenómeno ascético de que muchos
buscaran así la santidad, sin salirse
de su sitio, santificando la profesión
y santificándose con la profesión. Y
muy pronto, a fuerza de no vivirla,
fue olvidada la doctrina; y la
reflexión teológica fue absorbida por
el estudio de otros fenómenos
ascéticos, que reflejan otros aspectos
del Evangelio»(80).

En estos textos, en los que el Beato
Josemaría Escrivá resumía su
experiencia vivida, se refleja con
claridad las coordenadas y
vicisitudes históricas que hacen que,
refiriéndose a ese periodo histórico,
y en concreto al influjo ejercido por
su mensaje, pueda hablarse con
verdad de «viraje» o de «capítulo
nuevo y original » en la historia de la
espiritualidad cristiana(81).



Detengámonos, pues, a fin de
comentarlos. Los precedentes de la
situación a que esos textos se
refieren nos remiten a épocas muy
anteriores. Remiten, en efecto, a un
proceso cuyos inicios cabe remontar
hasta el propio Orígenes en aquellos
textos en los que, acudiendo a la
exégesis alegórica, sostiene que la
distinción, atestiguada por el
Evangelio, entre los discípulos que
seguían a Cristo y las muchedumbres
que le escuchaban, puede ser
trasladada al interior de la misma
Iglesia, de forma que algunas de las
palabras y exigencias de Jesús dejan
de estar dirigidas a todos los
cristianos para ser referidas sólo a
algunos de entre ellos(82).

En todo caso, y más allá del influjo de
esa exégesis origeniana, sobre cuyo
alcance cabe discutir(83), debe
mencionarse otro factor que, de
forma ni prevista ni deseada
explícitamente por nadie, contribuyó



a que el planteamiento mencionado
llegara a consolidarse. Ese factor está
vinculado a la aparición del
monaquismo y, más concretamente,
a los avatares históricos en virtud de
los cuales, a raíz de la caída del
Imperio romano de Occidente, la
cultura, y especialmente la cultura
teológica, acabó estando concentrada
en los monasterios. Eso provocó, en
efecto, que, desde tiempos remotos y
durante siglos, la teología espiritual
estuviera cultivada casi
exclusivamente por monjes o por
miembros de órdenes y
congregaciones religiosas, es decir
por personas formadas en
asociaciones que, revistiendo formas
y obedeciendo a inspiraciones muy
diversas, estaban no obstante
caracterizadas todas ellas por el
apartamiento, en uno u otro grado,
de las actividades y tareas seculares
o, al menos, por una actitud de
distanciamiento psicológico y
ascético con respecto al mundo y a



las condiciones de la vida ordinaria
de los hombres. Monjes y religiosos
mostraron, a lo largo de toda su
historia, un hondo afán apostólico,
que les llevó a prodigarse en obras
de predicación y de celo con respecto
a los ámbitos seculares, pero, como
es lógico, su reflexión teológica,
especialmente en el orden ascético y
espiritual, se alimentó ante todo de la
propia vivencia interior.

Ese hecho es, en sí, absolutamente
normal y contribuyó, históricamente,
a poner de relieve múltiples facetas
del Evangelio. Pero, carente del
contrapeso que hubiera
representado un pensamiento
surgido de una experiencia secular,
con el transcurso del tiempo acabó
provocando una actitud, difusa pero
imperante, que identificaba
prácticamente la perfección cristiana
con la vocación religiosa.
Ciertamente nadie negó nunca que
un cristiano, fuera cual fuese su



estado y condición, pudiera alcanzar
la santidad, pero se tendía a pensar
—de manera más o menos explícita
— que, tratándose de laicos, ello
ocurría más bien excepcionalmente
y, en todo caso, al margen y en cierto
modo a pesar de su condición
secular. En suma, no se percibían ni
analizaban los valores cristianos que
encierra la vida secular, mientras
que por el contrario se insistía hasta
la exageración en los obstáculos que,
para la plenitud de una vida
cristiana, podría encontrar quien
viviera en medio del mundo. Y de esa
forma, al menos de manera implícita,
se acabó por pensar que no era
posible acoger con plenitud las
exigencias del Evangelio sin
abandonar el mundo y las
ocupaciones seculares, es decir sin
ingresar en una orden o
congregación religiosa(84).

No faltaron a lo largo de los siglos
santos y pensadores que, advirtiendo



el carácter negativo de esa evolución,
aspiraron a corregirla, presentando a
los seglares las perspectivas de la
santidad. Una figura, situada en los
albores de la época contemporánea,
merece especial mención: San
Francisco de Sales. Y ello no sólo
porque en el obispo de Ginebra esa
preocupación pastoral tuvo carácter
de empeño programático, expresa y
formalmente declarado(85), sino
también porque su obra tuvo una
gran repercusión en la posterior
historia de la espiritualidad, al
menos por lo que se refiere al
catolicismo de la Europa occidental.
De hecho, a partir de los escritos de
San Francisco de Sales —y de los de
algunas otras figuras señeras que
continuaron su obra, como, entre
otros, San Alfonso María de Ligorio
—, los autores que escriben sobre
temas de espiritualidad no han
vacilado en proponer a los laicos, a
los cristianos corrientes que viven en



medio del mundo, las perspectivas de
una vida cristiana más honda.

Un análisis de las numerosas obras
que en esa línea se jalonan desde el
siglo XVIII hasta las primeras
décadas del XX, pone de manifiesto
que en ellas se recoge, de una forma
o de otra, la herencia pastoral del
obispo de Ginebra y de quienes
siguieron el camino por él abierto,
pero evidencia a la vez que no van
más allá, con las limitaciones que eso
implica. Porque, conviene notarlo
con claridad, San Francisco de Sales
comprendió las deficiencias de una
predicación que oscurecía la llamada
universal a la santidad, es decir a la
plenitud del cristianismo, pero no
alcanzó a llegar a la raíz teológica
desde la que superar plenamente los
planteamientos que le habían
precedido(86).

Dicho con otras palabras, habiendo
advertido la necesidad de un



acercamiento pastoral a la vida
espiritual del seglar y aspirando a
una predicación que abriera a los
cristianos corrientes las perspectivas
de una espiritualidad y una oración
existencialmente vividas, el obispo
de Ginebra procedió por la vía de
una acomodación al mundo secular y
laical de las exhortaciones y
enseñanzas ascéticas que, hasta ese
momento, habían sido dirigidas casi
exclusivamente a los religiosos, pero
en ningún momento intentó
repensar la teología espiritual
teniendo presente de modo frontal la
experiencia y la situación seculares
tomadas en si mismas.

La consecuencia es un estilo de
predicación con múltiples aciertos en
campos importantes, pero incapaz de
percibir y de subrayar muchos de los
valores típicamente laicales. Para
documentar de forma concreta lo
que estamos señalando, hagamos
referencia a una de las realidades



seculares básicas: el trabajo. Y
veamos cómo hablan de él los
autores a los que estamos aludiendo.
Entre los numerosos textos que
podrían alegarse hemos escogido los
de dos autores españoles de
principios del siglo XX, reflejo por
tanto del ambiente en el que
transcurrió la juventud del Beato
Josemaría Escrivá y en el que se
desenvolvieron los inicios de su
actividad sacerdotal y de la tarea
fundacionales del Opus Dei.

El primero de esos autores es el
redentorista Francisco María Negro,
que en 1911 publicó unos Ejercicios
espirituales para seglares. Hay en las
páginas de ese libro frases y acentos
de innegable valor, y su autor afirma
decididamente que todo cristiano
puede y debe asumir a fondo esa
realidad, central para la vida
espiritual, que es la oración. Pero en
los párrafos en los que trata del
trabajo, se buscará en vano cualquier



referencia a las virtualidades
humanas y espirituales del empeño
laboral; predomina, en cambio, la
referencia a los aspectos penales,
dolorosos, del trabajo, y a las
posibilidades de tentación que la
actividad profesional puede traer
consigo. Citemos unas palabras
suyas: «El exacto cumplimiento de
vuestras ocupaciones —escribe— es
un cargo de conciencia que debéis
llevar escrupulosamente,
sobrellevando con resignación y
paciencia las molestias y el cansancio
que acarrean, y ofreciéndolo todo al
Señor, a quien debéis tener siempre
presente, invocándole a menudo con
estas o semejantes jaculatorias:
“¡Señor, dadme paciencia! ¡Hágase,
Dios mío, tu santa voluntad!”. Esta
divina presencia renovadla de
tiempo en tiempo, pensando: “¡Dios
me ve, me oye, me mira! ¡Ay de mí si
le ofendo!”» (87).



El otro texto que vamos a citar está
tomado de las Meditaciones
espirituales del jesuita Francisco
Garzón, el libro que —según
consignamos más arriba— se leía por
las mañanas, durante los ratos de
meditación, en el seminario de
Zaragoza en el que estuvo el
Fundador del Opus Dei, así como en
muchos otros seminarios de esos
años y de los posteriores. También
ahí encontramos páginas muy
acertadas, incluso desde una
perspectiva laical —por ejemplo, las
dedicadas a hablar de la vida de
Jesús en el hogar de Nazaret como
«escuela de perfección de nuestras
obras ordinarias»(88)—, pero
también ahí predominan los acentos
negativos al hablar del trabajo.

Francisco Garzón se ocupa del
trabajo al comentar la vida de Cristo
durante los años que anteceden al
Bautismo en el Jordán y a la
predicación pública. ¿Por qué trabajó



Jesús?, se pregunta. Para darnos
ejemplo de humildad, responde,
siguiendo una tradición que remonta
a las Meditaciones sobre la vida de
Cristo surgidas en el medioevo. Pero
citemos, aunque sean algo largas, sus
propias palabras: «Jesús trabaja en
Nazaret. Recuerda lo que pasa en el
interior de una pobre familia. Un
artesano que trabaja con sus manos,
una esposa ocupada en todo lo más
humilde que da de sí el cuidado de
las cosas domésticas de un hogar
sencillo, y un niño que participa de
las penas del uno y del otro (...). Esa
es la imagen fiel de lo que nos
presenta Nazaret. Considera
atentamente la dignidad del que
trabaja de este modo. ¿Cómo se mira
en el mundo la suerte de un pobre
artesano? ¿Qué lástima no inspira la
desgracia de un hombre a quien un
revés de fortuna obliga a descender a
esta humilde clase? Deduce, pues, de
esto lo poco que conviene, según las
luces de la razón, semejante estado a



Jesucristo, al descendiente de David,
al Mesías que podía trabajar con
tanto esplendor y fruto en la
promulgación del Evangelio, a un
Dios esperado por todos los siglos
(...). Mira además de que manera
trabaja Jesucristo. Entra en su
corazón. La oración se junta
constantemente al trabajo de las
manos. En las fatigas del cuerpo
bendice la justicia de su Padre, que
ha condenado al hombre a regar con
sus sudores la tierra que le da el pan
(...). Considera los motivos del rudo
trabajo de Jesucristo. Entre tantas
diversas profesiones, ¿por qué escoge
la más dura y la más baja? Para
enseñar a los hombres que, después
del pecado original, tienen dos
grandes desórdenes que combatir: el
orgullo y la voluptuosidad, y que el
solo camino para llegar al fin último
es el camino

de la humillación y del
sufrimiento»(89).



Es fácil percibir en esas frases, junto
a una minusvaloración del trabajo
manual, una acentuación del aspecto
gravoso propio del esfuerzo que
comporta el trabajo en detrimento de
las otras facetas que la actividad
laboral posee. Ciertamente en el
trabajo de Jesucristo, como en todos
los momentos de su vivir terreno,
están presentes ese anonadamiento y
esa humillación o kénosis que marca
la Encarnación del Hijo de Dios(90).
Pero, ¿es ése el único aspecto o
incluso el predominante?, ¿es eso lo
que debe recordarse ante todo a
cristianos que viven en medio del
mundo, entregados a las tareas
profesionales?, ¿no hay también en
el trabajo de Cristo, como en toda la
vida del Señor, dimensiones de
revelación, de redención, de
elevación? En suma, en esos textos, y
en otros muchos que cabría
mencionar, falta, como ya
anticipábamos, una profundización
en los valores seculares en cuanto



tales. De ahí que no consigan
alcanzar una plena integración de
esos valores en las perspectivas del
mensaje cristiano, llegando, en el
mejor de los casos, a una simple
yuxtaposición.

Un nuevo texto, tanto más
significativo cuanto que es de época
tardía —el inicio de los años
cincuenta—, puede contribuir a
perfilar lo que venimos diciendo. Se
trata de una comunicación,
presentada en una semana de
teología por el pasionista Basilio de
San Pablo, sobre el tema La
perfección cristiana en el laicado (91).
En ella, el padre Basilio, después de
dedicar cuatro páginas a señalar lo
que consideraba «laudable» en la
literatura sobre esa cuestión —la
afirmación de una llamada a la
perfección cristiana—, destina
catorce a comentar «las deficiencias»
que, a su juicio, deben achacarse a
quienes tratan modernamente del



tema. Entre las «deficiencias »
incluye, en lugar predominante, la
valoración de las virtudes humanas
—en lo que cree encontrar rastros de
pelagianismo— y el no considerar
como traba u obstáculo para el
acceso a la perfección el vivir en el
mundo participando en las tareas
propias de la vida secular. El ideal de
santidad para el laicado —afirma,
coherentemente con esas premisas—
no puede ser el de quien trabaja en
tareas y negocios seculares
buscando, también a través de ellos,
su santificación, «sino el de un
hombre que, colocado
providencialmente en esa situación,
no se deja absorber por ellos (por
esos negocios y tareas),
compaginándolos con una intensa
vida de oración y recogimiento».
«Por descontado —añade— que esa
vida interior no la alimentarán de
suyo los negocios, sino los ejercicios
espirituales, a cuyo favor logrará
envolver en las llamas del amor



divino esas actividades, de suyo
indiferentes y más bien
tentadoras»(92). Se podrá estar en
desacuerdo con el padre Basilio de
San Pablo, pero no se puede por
menos de admirar su claridad: es, en
efecto, imposible postular más
decididamente de lo que él lo hace la
heterogeneidad entre experiencia
secular y vivir cristiano.

Frente a todo ello, el mensaje que, a
partir del 2 de octubre de 1928,
difundió el Fundador del Opus Dei
venía a representar un cambio
radical. El cardenal Albino Luciani,
en un artículo escrito poco antes de
su elección como Romano Pontífice,
lo señalaba con nitidez. «Escrivá de
Balaguer, con el Evangelio, ha dicho
constantemente: Cristo no quiere de
nosotros un poco de bondad, sino
mucha bondad. Y quiere que la
consigamos no a través de acciones
extraordinarias, sino con acciones
comunes; lo que no debe ser común,



vulgar, es el modo de realizar estas
acciones (...). Cosas semejantes las
había enseñado San Francisco de
Sales hace más de trescientos años
(...). Sin embargo, en más de un
aspecto, Escrivá supera a Francisco
de Sales. También éste proponía la
santidad para todos, pero parece
señalar solamente una espiritualidad
de los laicos, mientras que Escrivá
ofrece una espiritualidad laical. Es
decir, al dirigirse a los laicos
Francisco les sugiere casi siempre los
mismos medios practicados por los
religiosos, con las oportunas
adaptaciones. Escrivá es más radical:
habla incluso de materializar — en el
buen sentido— la santidad. Para él,
lo que debe transformarse en
oración y santidad es el mismo
trabajo material»(93).

«Unir el trabajo profesional con la
lucha ascética y con la
contemplación —cosa que puede
parecer imposible, pero que es



necesaria para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios—, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación y de
apostolado. ¿No es éste un ideal
noble y grande por el que vale la
pena dar la vida?», afirmaba el
Fundador del Opus Dei el 19 de
marzo de 1934(94). Y en 
Consideraciones espirituales escribía:
«Una hora de estudio, para un
apóstol moderno, es una hora de
apostolado»; «Si has de servir a Dios
con tu inteligencia, para ti estudiar es
una obligación grave»; «Frecuentas
los Sacramentos, haces oración, eres
casto... y no estudias... —No me digas
que eres bueno: eres solamente
bondadoso»(95).

De una de sus Cartas a los miembros
del Opus Dei son estas otras palabras
en las que la vida interior y la
oración cristianas aparecen
afirmadas no de espaldas o al
margen de las realidades seculares,



sino íntimamente unidas a ellas:
«Donde quiera que estemos, en
medio del rumor de la calle y de los
afanes humanos —en la fabrica, en la
universidad, en el campo, en la
oficina o en el hogar—, nos
encontramos en sencilla
contemplación filial, en un constante
diálogo con Dios. Porque todo —
personas, cosas, tareas— nos ofrece
la ocasión y el tema para una
continua conversación con el Señor.
Lo mismo que a otras almas, con
vocación diversa, les facilita la
contemplación el abandono del
mundo —el contemptus mundi— y el
silencio de la celda o del desierto. A
nosotros, hijos míos, el Señor nos
pide sólo el silencio interior —acallar
las voces del egoísmo del hombre
viejo—, no el silencio del mundo:
porque el mundo no puede ni debe
callar para nosotros »(96).

En el breve florilegio de textos del
Fundador del Opus Dei que



acabamos de ofrecer, aflora, neta y
clara, una afirmación fundamental,
cuyo alcance doctrinal y cuya
importancia histórica podemos quizá
captar ahora con más fuerza: no se
trata solamente de santificarse
mientras se trabaja, sino, más
radicalmente, de santificarse a través
del trabajo y por medio del trabajo.
Desde los inicios de su labor
fundacional, Mons. Escrivá de
Balaguer proclamó, en efecto, sin
ambages el valor no sólo humano
sino cristiano, santificable y
santificador, del trabajo y de todas
las demás ocupaciones y tareas
nobles que estructuran el vivir
ordinario de los hombres.

El salto con respecto a lo que
afirmaba la generalidad de la
teología espiritual de aquellos años
era enorme. No es, pues, de extrañar
que personas formadas en ese
ambiente no alcanzaran a
comprender el sentido de su



predicación, y que algunos —como el
propio Fundador de la Obra
recordaba en frases
precedentemente citadas— llegaran
a tomarle por loco, considerando que
proponía a sus oyentes metas
ilusorias e insensatas, o que incluso,
dando un paso más, lo acusaran de
exaltar excesivamente lo humano, de
apartarse de lo que,
equivocadamente, tomaban por
enseñanza tradicional de la Iglesia,
cuando en realidad no era sino un
simple parecer teológico, por lo
demás parcial y, en más de un punto,
necesitado de revisión. El Beato
Josemaría Escrivá conoció así críticas
y momentos duros —si bien nunca le
faltó el cariño de quienes le
comprendían y el apoyo
incondicional de la autoridad
eclesiástica competente(97)—, pero
supo mantenerse firme en la defensa
de lo que veía claramente como
doctrina auténticamente cristiana
—«vieja como el Evangelio y como el



Evangelio nueva», según
acostumbraba a decir(98)— y, de esa
forma, contribuyó poderosamente a
ese viraje, a esa etapa nueva y
original en la historia de la
espiritualidad de la que antes se
hablaba, y, en consecuencia, a la
reafirmación solemne de la llamada
universal a la santidad tal y como ha
sido proclamada en el Concilio
Vaticano II(99).

Para ir al fondo de cuanto venimos
diciendo, conviene subrayar que la
novedad que la predicación del
Fundador del Opus Dei ha
representado desde el año de 1928
no se sitúa a un nivel exclusivamente
de lenguaje, ni consiste sólo en
acentos pastorales particularmente
vibrantes, sino que obedece a
planteamientos de fondo: a su ir
decidido, guiado por la luz de Dios,
hasta el núcleo del Evangelio y, desde
allí, proyectar una mirada nueva
sobre el mundo reconociéndolo



como «lugar del encuentro con
Cristo»(100). Dicho de otra forma,
todo en sus palabras y en sus gestos
giró siempre en torno a una
profundísima conciencia del poder
de la gracia, que le llevó a tener una
visión unitaria de la realidad y a
percibir, con la claridad de lo
evidente, que el entero vivir puede y
debe integrarse en el caminar hacia
Dios: «la vocación humana es parte, y
parte importante, de la vocación
divina»(101). La llamada que Dios
dirige al cristiano corriente no se
limita a tocar tangencialmente su
existencia secular sino que la
informa desde dentro, orientándola a
Dios sin destruirla, antes bien
respetando y potenciando las
virtualidades que le son propias, y
eso en el instante mismo en que
revela su finalización en Dios.

Toda una teología de las realidades
terrenas, del mundo, de la
secularidad, toda una particular



profundización en los dogmas de la
creación y de la gracia están
implícitas en esas frases: equivalen,
en efecto, a afirmar una bondad y
una grandeza cristianas del mundo,
ciertamente no independientes de la
gracia sino relacionadas con ella,
pero no por eso menos reales y
menos auténticas. Es preciso
reconocer que, para una persona
formada en una teología espiritual
como la antes aludida, dar el paso
necesario para llegar hasta ahí no
era fácil, ya que exige repensar desde
verdades dogmáticas fundamentales
algunos de los juicios presentados
por esa teología como definitivos. Eso
explica que muchos escritores del
pasado, a pesar de estar dotados de
gran afán apostólico y, en algunos
casos, de excepcional discernimiento
de espíritus, se quedaran no obstante
a mitad de camino. Y que algunos
contemporáneos de los años iniciales
de la actividad del Beato Josemaría,
incapaces de superar los esquemas



de pensamiento que habían
heredado, no consiguieran captar la
hondura de su predicación y se
lanzaran a interpretaciones
aventuradas.

Pero la radicalidad de la novedad
doctrinal que el mensaje del
Fundador del Opus Dei representa no
sólo permite comprender algunos
hechos del pasado, sino que pone a la
vez de manifiesto la importancia de
dicho mensaje en orden a la
comprensión y proclamación
definitivas de la llamada universal a
la santidad. Porque —insistamos en
ello, ya que es un punto decisivo—
mientras no se afirma la capacidad
santificable y santificadora de la
realidad terrena en cuanto que
informada por la gracia, la invitación
a la santidad queda, en el caso del
cristiano corriente, como suspendida
en el aire, carente de
fundamentación, privada de eficacia
y expuesta a tensiones difícilmente



solubles(102). Cuando, en cambio, el
sentido cristiano del mundo se
percibe, esa invitación adquiere
cuerpo y concreción plenas ya que,
desde ese mismo instante, resulta
claro que la vocación divina puede y
debe, con absoluta legitimidad,
asumir la entera existencia terrena.

Lo que subyace, desde una
perspectiva teológica, a toda la
predicación del Beato Josemaría es,
en suma, una profundísima fe en la
gracia en cuanto fuerza divina capaz
de incidir a fondo en todas las
dimensiones de la existencia, tanto
las formalmente religiosas como las
seculares. Es, en efecto, porque la
gracia puede vencer al pecado y
poner de manifiesto la bondad de la
creación, reflejo de la infinita
bondad de Dios, y porque «la teología
de la creación y la teología de la
redención se entrelazan en la
concreta vida cotidiana»(103), por lo
que el cristiano corriente puede y



debe ser «contemplativo en medio
del mundo»(104), tomar conciencia
de la constante cercanía de Dios a su
caminar terreno y, por tanto, llenarse
de El, «endiosarse», con un
endiosamiento que lo haga «más
hermano de sus hermanos los
hombres»(105).

Cerremos por eso estas páginas con
unos textos del Fundador del Opus
Dei, en los que esas enseñanzas se
manifiestan con especial riqueza.
«Debéis —afirmaba en una homilía
pronunciada en 1967— comprender
ahora —con una nueva claridad—
que Dios os llama a servirle en y
desde las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana». «Yo
solía decir —prosigue a continuación
— a aquellos universitarios y a
aquellos obreros que venían junto a
mí por los años treinta, que tenían
que saber materializar la vida
espiritual. Quería apartarlos así de la
tentación, tan frecuente entonces y



ahora, de llevar como una doble
vida: la vida interior, la vida de
relación con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida
familiar, profesional y social, plena
de pequeñas realidades terrenas. —
¡Que no, hijos míos! Que no puede
haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay
una única vida, hecha de carne y
espíritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y en el cuerpo— santa y
llena de

Dios: a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales»(106).

«¡Si los hombres nos decidiésemos —
exclamaba en otra homilía, de 1970—
a albergar en nuestros corazones el
amor de Dios! Cristo, Señor Nuestro,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimió al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los



hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32), si vosotros me colocáis en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeño, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraeré hacia mí». «Cristo,
Nuestro Señor —continuaba—, sigue

empeñado en esta siembra de
salvación de los hombres y de la
creación entera, de este mundo
nuestro, que es bueno, porque salió
bueno de las manos de Dios. Fue la
ofensa de Adán, el pecado de la
soberbia humana, el que rompió la
armonía divina de lo creado. —Pero
Dios Padre, cuando llegó la plenitud
de los tiempos, envió a su Hijo
Unigénito, que —por obra del
Espíritu Santo— tomó carne en
María siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,



redimiendo al hombre del pecado, 
adoptionem filiorum reciperemus (Ga
4, 5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que así fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rm 6, 4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr. Ef 1,
9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Col 1, 20)». «A esto hemos
sido llamados los cristianos, ésa es
nuestra tarea apostólica y el afán que
nos debe comer el alma (...). Pidamos
hoy a nuestro Rey —se trata de una
homilía pronunciada en la fiesta de
la realeza de Cristo— que nos haga
colaborar humilde y fervorosamente
en el divino propósito de unir lo que
esta roto, de salvar lo que está
perdido, de ordenar lo que el hombre
ha desordenado, de llevar a su fin lo
que se descamina, de reconstruir la
concordia de todo lo creado»(107).



«El trabajo, todo trabajo —
concretaba en una tercera homilía,
de 1963—, es testimonio de la
dignidad del hombre, de su dominio
sobre la creación. Es ocasión de
desarrollo de la propia personalidad.
Es vínculo de unión con los demás
seres, fuente de recursos para
sostener a la propia familia; medio
de contribuir a la mejora de la
sociedad, en la que se vive, y al
progreso de toda la Humanidad. —
Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplían. Porque el
trabajo aparece como participación
en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, lo bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y
henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra (Gn 1, 28).
Porque, además, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sólo es el ámbito en el



que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora»(108).

José Luis Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-valor-
cristiano-de-las-realidades-humanas/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/
https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/
https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/

	2. Valor cristiano de las realidades humanas

