opusdei.org

2. Valor cristiano de
las realidades
humanas

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprension histérico-
espiritual de una fecha.

01/10/2010

«Tienes razon. —Desde la cumbre —
me escribes— en todo lo que se
divisa —y es un radio de muchos
kilometros—, no se percibe ni una
llanura: tras de cada montafia, otra.



Si en algun sitio parece suavizarse el
paisaje, al levantarse la niebla,
aparece una sierra que estaba oculta.
—Asi es, asi tiene que ser el
horizonte de tu apostolado: es
preciso atravesar el mundo. Pero no
hay caminos hechos para vosotros...
Los haréis, a través de las montanas,
al golpe de vuestras pisadas».

Estas palabras del punto 928 de
Camino se aplican a toda vida
cristiana, y en términos mas amplios
a cualquier tarea de orden espiritual,
ya que la vida del espiritu no es
nunca algo pasivo, sino una realidad
que debe ser constantemente
actualizada; pero adquieren un matiz
particular si las situamos en el
contexto de la existencia del Beato
Josemaria, especialmente durante los
primeros afos de la fundacion del
Opus Dei: la tarea que Dios habia
puesto sobre sus hombros el 2 de
octubre de 1928 no podia realizarse
sin abrir caminos nuevos y subsanar



importantes lagunas de la teologia
espiritual, de la praxis ascética y del
derecho canonico de aquella época.

«Me puse a trabajar —recordaba en
la ya citada meditacion del 2 de
octubre de 1962—, y no era facil: se
escapaban las almas como se
escapan las anguilas en el agua.
Ademas, habia la incomprension mas
brutal: porque lo que hoy ya es
doctrina corriente en el mundo,
entonces no lo era. Y si alguno afirma
lo contrario, desconoce la verdad».
«Tenia yo veintiséis afios —prosigue
—, la gracia de Dios y buen humor:
nada mas. Pero asi como los hombres
escribimos con la pluma, el Sefior
escribe con la pata de la mesa, para
que se vea que es El el que escribe:
eso es lo increible, eso es lo
maravilloso. Habia que crear toda la
doctrina teoldgica y ascética, y toda
la doctrina juridica. Me encontré con
una solucion de continuidad de
siglos: no habia nada. La Obra



entera, a los ojos humanos, era un
disparaton. Por eso, algunos decian
que yo estaba loco y que era hereje, y
tantas cosas mas»(78).

En 1974, durante un viaje por el
Brasil, aludio de pasada a esas
dificultades de los comienzos. Uno de
los que escuchaban quiso saber mas:
«Padre, usted nos dijo antes que le
llamaban loco. ¢Podria decirnos por
qué, cuando y quién?». «;Te parece
poca locura —fue su respuesta—
decir que en medio de la calle se
puede y se debe ser santo? ;Que
puede y debe ser santo el que vende
helados en un carrito, y la empleada
que pasa el dia en la cocina, y el
director de una empresa bancaria, y
el profesor de la universidad, y el
que trabaja en el campo, y el que
carga sobre las espaldas las
maletas...? jTodos llamados a la
santidad! Ahora esto lo ha recogido
el ultimo Concilio, pero en aquella
época —1928—, no le cabia en la



cabeza a nadie. De modo que era
16gico que pensaran que estaba
loco».

«Ahora —afiadio después de una
pausa— ya parece natural, pero
entonces no era asi. A uno que
queria ser santo le decian: pues,
métete ... fratinho » . Se par6 un
momento y pregunto si se decia asi
en portugués. Fradinho, le
contestaron. En seguida continud:
«jNo, sefior! Si Dios le llama para
casado, que se case, y que sea santo,
un padre de familia santo. Y si no, no
necesita meterse en un convento. Y si
le llama para ser fradinho, pues
fradinho. Pero jtodos iguales!, jtodos
llamados a la santidad!, jtodos!» (79).

«jQué claro estaba —habia afirmado
en una de sus Carta dirigidas a los
miembros del Opus Dei— para los
que sabian leer en el Evangelio, esa
llamada general a la santidad en la
vida ordinaria, en la profesion, sin



abandonar el propio ambiente! Sin
embargo, durante siglos, no la
entendieron la mayoria de los
cristianos: no se pudo dar el
fendmeno ascético de que muchos
buscaran asi la santidad, sin salirse
de su sitio, santificando la profesion
y santificaAndose con la profesion. Y
muy pronto, a fuerza de no vivirla,
fue olvidada la doctrina; y la
reflexion teologica fue absorbida por
el estudio de otros fenémenos
asceéticos, que reflejan otros aspectos
del Evangelio»(80).

En estos textos, en los que el Beato
Josemaria Escriva resumia su
experiencia vivida, se refleja con
claridad las coordenadas y
vicisitudes historicas que hacen que,
refiriéndose a ese periodo historico,
y en concreto al influjo ejercido por
su mensaje, pueda hablarse con
verdad de «viraje» o de «capitulo
nuevo y original » en la historia de la
espiritualidad cristiana(81).



Detengdmonos, pues, a fin de
comentarlos. Los precedentes de la
situacion a que esos textos se
refieren nos remiten a épocas muy
anteriores. Remiten, en efecto, a un
proceso cuyos inicios cabe remontar
hasta el propio Origenes en aquellos
textos en los que, acudiendo a la
exegesis alegorica, sostiene que la
distincion, atestiguada por el
Evangelio, entre los discipulos que
seguian a Cristo y las muchedumbres
que le escuchaban, puede ser
trasladada al interior de la misma
Iglesia, de forma que algunas de las
palabras y exigencias de Jesus dejan
de estar dirigidas a todos los
cristianos para ser referidas solo a
algunos de entre ellos(82).

En todo caso, y mas alla del influjo de
esa exégesis origeniana, sobre cuyo
alcance cabe discutir(83), debe
mencionarse otro factor que, de
forma ni prevista ni deseada
explicitamente por nadie, contribuyo



a que el planteamiento mencionado
llegara a consolidarse. Ese factor esta
vinculado a la aparicion del
monaquismo y, mas concretamente,
a los avatares historicos en virtud de
los cuales, a raiz de la caida del
Imperio romano de Occidente, la
cultura, y especialmente la cultura
teoldgica, acabo estando concentrada
en los monasterios. Eso provoco, en
efecto, que, desde tiempos remotos y
durante siglos, la teologia espiritual
estuviera cultivada casi
exclusivamente por monjes o por
miembros de érdenes y
congregaciones religiosas, es decir
por personas formadas en
asociaciones que, revistiendo formas
y obedeciendo a inspiraciones muy
diversas, estaban no obstante
caracterizadas todas ellas por el
apartamiento, en uno u otro grado,
de las actividades y tareas seculares
0, al menos, por una actitud de
distanciamiento psicoldgico y
ascético con respecto al mundo y a



las condiciones de la vida ordinaria
de los hombres. Monjes y religiosos
mostraron, a lo largo de toda su
historia, un hondo afan apostolico,
que les llevo a prodigarse en obras
de predicacion y de celo con respecto
a los ambitos seculares, pero, como
es logico, su reflexion teologica,
especialmente en el orden ascéticoy
espiritual, se alimenté ante todo de la
propia vivencia interior.

Ese hecho es, en si, absolutamente
normal y contribuyo, histéricamente,
a poner de relieve multiples facetas
del Evangelio. Pero, carente del
contrapeso que hubiera
representado un pensamiento
surgido de una experiencia secular,
con el transcurso del tiempo acabo
provocando una actitud, difusa pero
imperante, que identificaba
practicamente la perfeccion cristiana
con la vocacion religiosa.
Ciertamente nadie negd nunca que
un cristiano, fuera cual fuese su



estado y condicion, pudiera alcanzar
la santidad, pero se tendia a pensar
—de manera mas o menos explicita
— que, tratandose de laicos, ello
ocurria mas bien excepcionalmente
y, en todo caso, al margen y en cierto
modo a pesar de su condicion
secular. En suma, no se percibian ni
analizaban los valores cristianos que
encierra la vida secular, mientras
que por el contrario se insistia hasta
la exageracion en los obstaculos que,
para la plenitud de una vida
cristiana, podria encontrar quien
viviera en medio del mundo. Y de esa
forma, al menos de manera implicita,
se acabo por pensar que no era
posible acoger con plenitud las
exigencias del Evangelio sin
abandonar el mundo y las
ocupaciones seculares, es decir sin
ingresar en una orden o
congregacion religiosa(84).

No faltaron a lo largo de los siglos
santos y pensadores que, advirtiendo



el caracter negativo de esa evolucion,
aspiraron a corregirla, presentando a
los seglares las perspectivas de la
santidad. Una figura, situada en los
albores de la época contemporanea,
merece especial mencion: San
Francisco de Sales. Y ello no sélo
porque en el obispo de Ginebra esa
preocupacion pastoral tuvo caracter
de empefio programatico, expresa y
formalmente declarado(85), sino
también porque su obra tuvo una
gran repercusion en la posterior
historia de la espiritualidad, al
menos por lo que se refiere al
catolicismo de la Europa occidental.
De hecho, a partir de los escritos de
San Francisco de Sales —y de los de
algunas otras figuras sefieras que
continuaron su obra, como, entre
otros, San Alfonso Maria de Ligorio
—, los autores que escriben sobre
temas de espiritualidad no han
vacilado en proponer a los laicos, a
los cristianos corrientes que viven en



medio del mundo, las perspectivas de
una vida cristiana mas honda.

Un analisis de las numerosas obras
que en esa linea se jalonan desde el
siglo XVIII hasta las primeras
décadas del XX, pone de manifiesto
que en ellas se recoge, de una forma
o de otra, la herencia pastoral del
obispo de Ginebra y de quienes
siguieron el camino por él abierto,
pero evidencia a la vez que no van
mas alla, con las limitaciones que eso
implica. Porque, conviene notarlo
con claridad, San Francisco de Sales
comprendio las deficiencias de una
predicacion que oscurecia la llamada
universal a la santidad, es decir a la
plenitud del cristianismo, pero no
alcanzo a llegar a la raiz teologica
desde la que superar plenamente los
planteamientos que le habian
precedido(86).

Dicho con otras palabras, habiendo
advertido la necesidad de un



acercamiento pastoral a la vida
espiritual del seglar y aspirando a
una predicacion que abriera a los
cristianos corrientes las perspectivas
de una espiritualidad y una oracion
existencialmente vividas, el obispo
de Ginebra procedid por la via de
una acomodacion al mundo secular y
laical de las exhortaciones y
ensefianzas ascéticas que, hasta ese
momento, habian sido dirigidas casi
exclusivamente a los religiosos, pero
en ningdn momento intento
repensar la teologia espiritual
teniendo presente de modo frontal la
experiencia y la situacion seculares
tomadas en si mismas.

La consecuencia es un estilo de
predicacion con multiples aciertos en
campos importantes, pero incapaz de
percibir y de subrayar muchos de los
valores tipicamente laicales. Para
documentar de forma concreta lo
que estamos sefialando, hagamos
referencia a una de las realidades



seculares basicas: el trabajo. Y
veamos como hablan de él los
autores a los que estamos aludiendo.
Entre los numerosos textos que
podrian alegarse hemos escogido los
de dos autores esparfioles de
principios del siglo XX, reflejo por
tanto del ambiente en el que
transcurrio la juventud del Beato
Josemaria Escriva y en el que se
desenvolvieron los inicios de su
actividad sacerdotal y de la tarea
fundacionales del Opus Dei.

El primero de esos autores es el
redentorista Francisco Maria Negro,
que en 1911 publico6 unos Ejercicios
espirituales para seglares. Hay en las
paginas de ese libro frases y acentos
de innegable valor, y su autor afirma
decididamente que todo cristiano
puede y debe asumir a fondo esa
realidad, central para la vida
espiritual, que es la oracion. Pero en
los parrafos en los que trata del
trabajo, se buscara en vano cualquier



referencia a las virtualidades
humanas y espirituales del empefio
laboral; predomina, en cambio, la
referencia a los aspectos penales,
dolorosos, del trabajo, y a las
posibilidades de tentacion que la
actividad profesional puede traer
consigo. Citemos unas palabras
suyas: «El exacto cumplimiento de
vuestras ocupaciones —escribe— es
un cargo de conciencia que debéis
llevar escrupulosamente,
sobrellevando con resignacion y
paciencia las molestias y el cansancio
que acarrean, y ofreciéndolo todo al
Sefior, a quien debéis tener siempre
presente, invocandole a menudo con
estas o semejantes jaculatorias:
“;Senor, dadme paciencia! jHagase,
Dios mio, tu santa voluntad!”. Esta
divina presencia renovadla de
tiempo en tiempo, pensando: “iDios
me ve, me oye, me mira! jAy de mi si
le ofendo!”» (87).



El otro texto que vamos a citar esta
tomado de las Meditaciones
espirituales del jesuita Francisco
Garzon, el libro que —segun
consignamos mas arriba— se leia por
las mananas, durante los ratos de
meditacion, en el seminario de
Zaragoza en el que estuvo el
Fundador del Opus Dei, asi como en
muchos otros seminarios de esos
afos y de los posteriores. También
ahi encontramos paginas muy
acertadas, incluso desde una
perspectiva laical —por ejemplo, las
dedicadas a hablar de la vida de
Jesus en el hogar de Nazaret como
«escuela de perfeccion de nuestras
obras ordinarias»(88)—, pero
también ahi predominan los acentos
negativos al hablar del trabajo.

Francisco Garzon se ocupa del
trabajo al comentar la vida de Cristo
durante los afios que anteceden al
Bautismo en el Jordan y a la
predicacion publica. ¢Por qué trabajo



Jesus?, se pregunta. Para darnos
ejemplo de humildad, responde,
siguiendo una tradicion que remonta
a las Meditaciones sobre la vida de
Cristo surgidas en el medioevo. Pero
citemos, aunque sean algo largas, sus
propias palabras: «Jesus trabaja en
Nazaret. Recuerda lo que pasa en el
interior de una pobre familia. Un
artesano que trabaja con sus manos,
una esposa ocupada en todo lo mas
humilde que da de si el cuidado de
las cosas domésticas de un hogar
sencillo, y un nifio que participa de
las penas del uno y del otro (...). Esa
es la imagen fiel de lo que nos
presenta Nazaret. Considera
atentamente la dignidad del que
trabaja de este modo. ¢COmo se mira
en el mundo la suerte de un pobre
artesano? ¢Qué lastima no inspira la
desgracia de un hombre a quien un
reveés de fortuna obliga a descender a
esta humilde clase? Deduce, pues, de
esto lo poco que conviene, segun las
luces de la razon, semejante estado a



Jesucristo, al descendiente de David,
al Mesias que podia trabajar con
tanto esplendor y fruto en la
promulgacion del Evangelio, a un
Dios esperado por todos los siglos
(...). Mira ademas de que manera
trabaja Jesucristo. Entra en su
corazon. La oracidn se junta
constantemente al trabajo de las
manos. En las fatigas del cuerpo
bendice la justicia de su Padre, que
ha condenado al hombre a regar con
sus sudores la tierra que le da el pan
(...). Considera los motivos del rudo
trabajo de Jesucristo. Entre tantas
diversas profesiones, ;por qué escoge
la mas dura y la mas baja? Para
ensefiar a los hombres que, después
del pecado original, tienen dos
grandes desordenes que combatir: el
orgullo y la voluptuosidad, y que el
solo camino para llegar al fin ultimo
es el camino

de la humillacion y del
sufrimiento»(89).



Es facil percibir en esas frases, junto
a una minusvaloracion del trabajo
manual, una acentuacion del aspecto
gravoso propio del esfuerzo que
comporta el trabajo en detrimento de
las otras facetas que la actividad
laboral posee. Ciertamente en el
trabajo de Jesucristo, como en todos
los momentos de su vivir terreno,
estan presentes ese anonadamiento y
esa humillacidn o kénosis que marca
la Encarnacion del Hijo de Dios(90).
Pero, ¢es ése el unico aspecto o
incluso el predominante?, ;es eso lo
que debe recordarse ante todo a
cristianos que viven en medio del
mundo, entregados a las tareas
profesionales?, ¢no hay también en
el trabajo de Cristo, como en toda la
vida del Sefior, dimensiones de
revelacion, de redencion, de
elevacion? En suma, en esos textos, y
en otros muchos que cabria
mencionar, falta, como ya
anticipabamos, una profundizacion
en los valores seculares en cuanto



tales. De ahi que no consigan
alcanzar una plena integracion de
esos valores en las perspectivas del
mensaje cristiano, llegando, en el
mejor de los casos, a una simple
yuxtaposicion.

Un nuevo texto, tanto mas
significativo cuanto que es de época
tardia —el inicio de los afios
cincuenta—, puede contribuir a
perfilar lo que venimos diciendo. Se
trata de una comunicacion,
presentada en una semana de
teologia por el pasionista Basilio de
San Pablo, sobre el tema La
perfeccion cristiana en el laicado (91).
En ella, el padre Basilio, después de
dedicar cuatro paginas a sefialar lo
que consideraba «laudable» en la
literatura sobre esa cuestion —la
afirmacion de una llamada a la
perfeccion cristiana—, destina
catorce a comentar «las deficiencias»
que, a su juicio, deben achacarse a
quienes tratan modernamente del



tema. Entre las «deficiencias »
incluye, en lugar predominante, la
valoracion de las virtudes humanas
—en lo que cree encontrar rastros de
pelagianismo— y el no considerar
como traba u obstaculo para el
acceso a la perfeccion el vivir en el
mundo participando en las tareas
propias de la vida secular. El ideal de
santidad para el laicado —afirma,
coherentemente con esas premisas—
no puede ser el de quien trabaja en
tareas y negocios seculares
buscando, también a través de ellos,
su santificacién, «sino el de un
hombre que, colocado
providencialmente en esa situacion,
no se deja absorber por ellos (por
eso0s negocios y tareas),
compaginandolos con una intensa
vida de oracion y recogimiento».
«Por descontado —afiade— que esa
vida interior no la alimentaran de
suyo los negocios, sino los ejercicios
espirituales, a cuyo favor lograra
envolver en las llamas del amor



divino esas actividades, de suyo
indiferentes y mas bien
tentadoras»(92). Se podra estar en
desacuerdo con el padre Basilio de
San Pablo, pero no se puede por
menos de admirar su claridad: es, en
efecto, imposible postular mas
decididamente de lo que €l 1o hace la
heterogeneidad entre experiencia
secular y vivir cristiano.

Frente a todo ello, el mensaje que, a
partir del 2 de octubre de 1928,
difundio el Fundador del Opus Dei
venia a representar un cambio
radical. El cardenal Albino Luciani,
en un articulo escrito poco antes de
su eleccion como Romano Pontifice,
lo sefialaba con nitidez. «Escriva de
Balaguer, con el Evangelio, ha dicho
constantemente: Cristo no quiere de
nosotros un poco de bondad, sino
mucha bondad. Y quiere que la
consigamos no a través de acciones
extraordinarias, sino con acciones
comunes; lo que no debe ser comun,



vulgar, es el modo de realizar estas
acciones (...). Cosas semejantes las
habia ensefiado San Francisco de
Sales hace mas de trescientos afios
(...). Sin embargo, en mas de un
aspecto, Escriva supera a Francisco
de Sales. También éste proponia la
santidad para todos, pero parece
sefialar solamente una espiritualidad
de los laicos, mientras que Escriva
ofrece una espiritualidad laical. Es
decir, al dirigirse a los laicos
Francisco les sugiere casi siempre los
mismos medios practicados por los
religiosos, con las oportunas
adaptaciones. Escriva es mas radical:
habla incluso de materializar — en el
buen sentido— la santidad. Para él,
lo que debe transformarse en
oracion y santidad es el mismo
trabajo material»(93).

«Unir el trabajo profesional con la
lucha ascética y con la
contemplacion —cosa que puede
parecer imposible, pero que es



necesaria para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios—, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificacion y de
apostolado. ¢(No es éste un ideal
noble y grande por el que vale la
pena dar la vida?», afirmaba el
Fundador del Opus Dei el 19 de
marzo de 1934(94). Y en
Consideraciones espirituales escribia:
«Una hora de estudio, para un
apostol moderno, es una hora de
apostolado»; «Si has de servir a Dios
con tu inteligencia, para ti estudiar es
una obligacion grave»; «Frecuentas
los Sacramentos, haces oracion, eres
casto... y no estudias... —No me digas
que eres bueno: eres solamente
bondadoso»(95).

De una de sus Cartas a los miembros
del Opus Dei son estas otras palabras
en las que la vida interior y la
oracion cristianas aparecen
afirmadas no de espaldas o al
margen de las realidades seculares,



sino intimamente unidas a ellas:
«Donde quiera que estemos, en
medio del rumor de la calle y de los
afanes humanos —en la fabrica, en la
universidad, en el campo, en la
oficina o en el hogar—, nos
encontramos en sencilla
contemplacion filial, en un constante
dialogo con Dios. Porque todo —
personas, cosas, tareas— nos ofrece
la ocasion y el tema para una
continua conversacion con el Sefor.
Lo mismo que a otras almas, con
vocacion diversa, les facilita la
contemplacion el abandono del
mundo —el contemptus mundi—y el
silencio de la celda o del desierto. A
nosotros, hijos mios, el Sefior nos
pide solo el silencio interior —acallar
las voces del egoismo del hombre
viejo—, no el silencio del mundo:
porque el mundo no puede ni debe
callar para nosotros »(96).

En el breve florilegio de textos del
Fundador del Opus Dei que



acabamos de ofrecer, aflora, netay
clara, una afirmacién fundamental,
cuyo alcance doctrinal y cuya
importancia histérica podemos quiza
captar ahora con mas fuerza: no se
trata solamente de santificarse
mientras se trabaja, sino, mas
radicalmente, de santificarse a través
del trabajo y por medio del trabajo.
Desde los inicios de su labor
fundacional, Mons. Escriva de
Balaguer proclamd, en efecto, sin
ambages el valor no s6lo humano
sino cristiano, santificable y
santificador, del trabajo y de todas
las demds ocupaciones y tareas
nobles que estructuran el vivir
ordinario de los hombres.

El salto con respecto a lo que
afirmaba la generalidad de la
teologia espiritual de aquellos afios
era enorme. No es, pues, de extrafiar
que personas formadas en ese
ambiente no alcanzaran a
comprender el sentido de su



predicacion, y que algunos —como el
propio Fundador de la Obra
recordaba en frases
precedentemente citadas— llegaran
a tomarle por loco, considerando que
proponia a sus oyentes metas
ilusorias e insensatas, o que incluso,
dando un paso mas, lo acusaran de
exaltar excesivamente lo humano, de
apartarse de lo que,
equivocadamente, tomaban por
ensefianza tradicional de la Iglesia,
cuando en realidad no era sino un
simple parecer teoldgico, por lo
demads parcial y, en mas de un punto,
necesitado de revision. El Beato
Josemaria Escriva conocio asi criticas
y momentos duros —si bien nunca le
falto el carifio de quienes le
comprendian y el apoyo
incondicional de la autoridad
eclesidstica competente(97)—, pero
supo mantenerse firme en la defensa
de lo que veia claramente como
doctrina auténticamente cristiana
—«vieja como el Evangelio y como el



Evangelio nueva», segun
acostumbraba a decir(98)—vy, de esa
forma, contribuyo6 poderosamente a
ese viraje, a esa etapa nuevay
original en la historia de la
espiritualidad de la que antes se
hablaba, y, en consecuencia, a la
reafirmacion solemne de la llamada
universal a la santidad tal y como ha
sido proclamada en el Concilio
Vaticano I1(99).

Para ir al fondo de cuanto venimos
diciendo, conviene subrayar que la
novedad que la predicacion del
Fundador del Opus Dei ha
representado desde el afio de 1928
no se situa a un nivel exclusivamente
de lenguaje, ni consiste solo en
acentos pastorales particularmente
vibrantes, sino que obedece a
planteamientos de fondo: a su ir
decidido, guiado por la luz de Dios,
hasta el nucleo del Evangelio y, desde
alli, proyectar una mirada nueva
sobre el mundo reconociéndolo



como «lugar del encuentro con
Cristo»(100). Dicho de otra forma,
todo en sus palabras y en sus gestos
giro siempre en torno a una
profundisima conciencia del poder
de la gracia, que le llevo a tener una
vision unitaria de la realidad y a
percibir, con la claridad de lo
evidente, que el entero vivir puede y
debe integrarse en el caminar hacia
Dios: «la vocacién humana es parte, y
parte importante, de la vocacion
divina»(101). La llamada que Dios
dirige al cristiano corriente no se
limita a tocar tangencialmente su
existencia secular sino que la
informa desde dentro, orientandola a
Dios sin destruirla, antes bien
respetando y potenciando las
virtualidades que le son propias, y
eso en el instante mismo en que
revela su finalizacion en Dios.

Toda una teologia de las realidades
terrenas, del mundo, de la
secularidad, toda una particular



profundizacion en los dogmas de la
creacion y de la gracia estan
implicitas en esas frases: equivalen,
en efecto, a afirmar una bondad y
una grandeza cristianas del mundo,
ciertamente no independientes de la
gracia sino relacionadas con ella,
pero no por eso menos realesy
menos auténticas. Es preciso
reconocer (que, para una persona
formada en una teologia espiritual
como la antes aludida, dar el paso
necesario para llegar hasta ahi no
era facil, ya que exige repensar desde
verdades dogmaticas fundamentales
algunos de los juicios presentados
por esa teologia como definitivos. Eso
explica que muchos escritores del
pasado, a pesar de estar dotados de
gran afan apostolico y, en algunos
casos, de excepcional discernimiento
de espiritus, se quedaran no obstante
a mitad de camino. Y que algunos
contemporaneos de los afos iniciales
de la actividad del Beato Josemaria,
incapaces de superar los esquemas



de pensamiento que habian
heredado, no consiguieran captar la
hondura de su predicacion y se
lanzaran a interpretaciones
aventuradas.

Pero la radicalidad de la novedad
doctrinal que el mensaje del
Fundador del Opus Dei representa no
solo permite comprender algunos
hechos del pasado, sino que pone a la
vez de manifiesto la importancia de
dicho mensaje en orden a la
comprension y proclamacion
definitivas de la llamada universal a
la santidad. Porque —insistamos en
ello, ya que es un punto decisivo—
mientras no se afirma la capacidad
santificable y santificadora de la
realidad terrena en cuanto que
informada por la gracia, la invitacion
a la santidad queda, en el caso del
cristiano corriente, como suspendida
en el aire, carente de
fundamentacion, privada de eficacia
y expuesta a tensiones dificilmente



solubles(102). Cuando, en cambio, el
sentido cristiano del mundo se
percibe, esa invitacion adquiere
cuerpo y concrecion plenas ya que,
desde ese mismo instante, resulta
claro que la vocacion divina puede y
debe, con absoluta legitimidad,
asumir la entera existencia terrena.

Lo que subyace, desde una
perspectiva teoldgica, a toda la
predicacion del Beato Josemaria es,
en suma, una profundisima fe en la
gracia en cuanto fuerza divina capaz
de incidir a fondo en todas las
dimensiones de la existencia, tanto
las formalmente religiosas como las
seculares. Es, en efecto, porque la
gracia puede vencer al pecado y
poner de manifiesto la bondad de la
creacion, reflejo de la infinita
bondad de Dios, y porque «la teologia
de la creacion y la teologia de la
redencion se entrelazan en la
concreta vida cotidiana»(103), por lo
que el cristiano corriente puede y



debe ser «contemplativo en medio
del mundo»(104), tomar conciencia
de la constante cercania de Dios a su
caminar terreno y, por tanto, llenarse
de El, «endiosarse», con un
endiosamiento que lo haga «mas
hermano de sus hermanos los
hombres»(105).

Cerremos por eso estas paginas con
unos textos del Fundador del Opus
Dei, en los que esas ensefianzas se
manifiestan con especial riqueza.
«Debéis —afirmaba en una homilia
pronunciada en 1967— comprender
ahora —con una nueva claridad—
que Dios os llama a servirle eny
desde las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana». «Yo
solia decir —prosigue a continuacion
— a aquellos universitarios y a
aquellos obreros que venian junto a
mi por los afios treinta, que tenian
que saber materializar la vida
espiritual. Queria apartarlos asi de la
tentacion, tan frecuente entoncesy



ahora, de llevar como una doble
vida: la vida interior, la vida de
relacion con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida
familiar, profesional y social, plena
de pequeiias realidades terrenas. —
iQue no, hijos mios! Que no puede
haber una doble vida, que no
podemos ser como esquizofrénicos,
si queremos ser cristianos: que hay
una unica vida, hecha de carne y
espiritu, y ésa es la que tiene que ser
—en el alma y en el cuerpo— santa y
llena de

Dios: a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas mas
visibles y materiales»(106).

«jSilos hombres nos decidiésemos —
exclamaba en otra homilia, de 1970—
a albergar en nuestros corazones el
amor de Dios! Cristo, Sefior Nuestro,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimio al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los



hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32), si vosotros me colocais en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeio, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraeré hacia mi». «Cristo,
Nuestro Sefior —continuaba—, sigue

empefiado en esta siembra de
salvacion de los hombres y de la
creacion entera, de este mundo
nuestro, que es bueno, porque salio
bueno de las manos de Dios. Fue la
ofensa de Adan, el pecado de la
soberbia humana, el que rompio la
armonia divina de lo creado. —Pero
Dios Padre, cuando lleg6 la plenitud
de los tiempos, envio a su Hijo
Unigénito, que —por obra del
Espiritu Santo— tomo carne en
Maria siempre Virgen, para
restablecer la paz, para que,



redimiendo al hombre del pecado,
adoptionem filiorum reciperemus (Ga
4, 5), fuéramos constituidos hijos de
Dios, capaces de participar en la
intimidad divina: para que asi fuera
concedido a este hombre nuevo, a
esta nueva rama de los hijos de Dios
(cfr. Rm 6, 4-5), liberar el universo
entero del desorden, restaurando
todas las cosas en Cristo (cfr. Ef 1,
9-10), que las ha reconciliado con
Dios (cfr. Col 1, 20)». «A esto hemos
sido llamados los cristianos, ésa es
nuestra tarea apostolica y el afan que
nos debe comer el alma (...). Pidamos
hoy a nuestro Rey —se trata de una
homilia pronunciada en la fiesta de
la realeza de Cristo— que nos haga
colaborar humilde y fervorosamente
en el divino propdésito de unir lo que
esta roto, de salvar lo que esta
perdido, de ordenar lo que el hombre
ha desordenado, de llevar a su fin lo
que se descamina, de reconstruir la
concordia de todo lo creado»(107).



«El trabajo, todo trabajo —
concretaba en una tercera homilia,
de 1963—, es testimonio de la
dignidad del hombre, de su dominio
sobre la creacion. Es ocasion de
desarrollo de la propia personalidad.
Es vinculo de unidn con los demas
seres, fuente de recursos para
sostener a la propia familia; medio
de contribuir a la mejora de la
sociedad, en la que se vive, y al
progreso de toda la Humanidad. —
Para un cristiano, esas perspectivas
se alargan y se amplian. Porque el
trabajo aparece como participacion
en la obra creadora de Dios, que, al
crear al hombre, 1o bendijo
diciéndole: Procread y multiplicaos y
henchid la tierra y sojuzgadla, y
dominad en los peces del mar, y en las
aves del cielo, y en todo animal que se
mueve sobre la tierra (Gn 1, 28).
Porque, ademas, al haber sido
asumido por Cristo, el trabajo se nos
presenta como realidad redimida y
redentora: no sdlo es el &mbito en el



que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora»(108).

José Luis Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-valor-
cristiano-de-las-realidades-humanas/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/
https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/
https://opusdei.org/es-es/article/2-valor-cristiano-de-las-realidades-humanas/

	2. Valor cristiano de las realidades humanas

