
opusdei.org

2. Tu burrito sarnoso

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

Está claro que el Opus Dei es un
camino de santidad en las
circunstancias ordinarias. Lo ha
expresado el Fundador en infinidad
de lugares: uno, particularmente
bello, se encuentra en Forja, 741: El
oro bueno y los diamantes están en
las entrañas de la tierra, no en la
palma de la mano. / Tu labor de



santidad -propia y con los demás-
depende de ese fervor, de esa
alegría, de ese trabajo tuyo, oscuro
y cotidiano, normal y corriente.

A la vez, resulta ostensible que, en la
vida de Mons. Escrivá de Balaguer
hubo muchos sucesos
extraordinarios: algunos,
paradójicamente, vendrían a
confirmar y subrayar el valor de lo
ordinario, como las escenas
protagonizadas por el borrico.

Al comienzo de los años treinta, el
Fundador del Opus Dei saludó un día
al Señor en la iglesia del Patronato de
Santa Isabel con estas palabras: -
Aquí tienes a tu burrito sarnoso, y
oyó como respuesta esta delicadeza
divina: "un borrico fue mi trono en
Jerusalén". Pronto le asaltó la duda
de que Jesús había entrado en la
Ciudad Santa montado sobre una
burra -no en un jumento- y, entonces,
las palabras que había oído dentro



de su alma serían un engaño del
diablo. Su inquietud fue muy grande,
hasta que, ya en casa de su madre -se
le hizo larguísimo el trayecto desde
la iglesia ese día-, confrontó los
textos paralelos de los Evangelios y
se tranquilizó. Me comentaba que, a
pesar de haber obtenido las máximas
calificaciones en Exégesis, el Señor
permitió ese titubeo para que se
confirmase en su nada, en que todo
era de Dios, y su pobre persona, un
mal instrumento. Al comprobar el
texto evangélico, se disipó la
incertidumbre, y se hizo más intensa
su paz interior, que nunca había
perdido. En esas ocasiones, como
todo lo sobrenatural le dejaba tan
asombrado, el Señor le tranquilizaba:
"ne timeas! ["no temas"], soy Yo". En
este caso, lo advirtió con claridad
mientras leía el Evangelio.

Se entiende que Mons. Escrivá de
Balaguer -siempre ha solido suceder



así en la historia de la santidad- no
desease cosas extraordinarias.

En una carta de 1963 recordaba su
modo de actuar ante estas gracias
especiales. Tras una primera
reacción de sorpresa -por naturaleza
ponía la proa a todo lo
extraordinario-, abría el alma con su
confesor: a él acudía yo,
especialmente cuando el Señor o
su Madre Santísima hacían con
este pecador alguna de las suyas, y
yo, después de asustarme, porque
no quería aquello, sentía claro y
fuerte y sin palabras, en el fondo
del alma: "ne timeas!, que soy Yo".

Y se comprende también que hablase
muy raramente de esos hechos.

Con la prudencia de quien busca la
santidad en las circunstancias
habituales de la vida, no negó que en
la historia de la Obra había gracias
divinas que se salían de lo común.
Sin embargo, para que nadie se



dejase arrastrar por la tendencia a
apoyarse en estos argumentos,
descuidando la fidelidad en el
quehacer diario, prohibió que se
hablara de esos temas: por
prudencia sobrenatural, pongo un
espolón de acero a todo lo que se
presenta como manifestación que
está fuera del orden ordinario de
la Providencia del Señor. No es que
me falte fe en estas realidades -que
se renuevan en la vida de la
Iglesia-, pero quiero no dejarme
guiar por esta atracción hacia lo
extraordinario, que para muchas
almas, desgraciadamente, puede
ser motivo de considerarse no
obligadas a tantos deberes
cotidianos, en los que el Señor
espera una respuesta heroica y
fiel.

Estando ya en Roma, recibió
indicación expresa de la Santa Sede
de abrir su alma, de cuando en
cuando, a los miembros del Opus Dei,



para relatarles ese tipo de sucesos
que tan estrechamente unidos
estaban a su vida y a la historia de la
Obra. En las pocas veces en que nos
confió algún acontecimiento de este
estilo, su resistencia interior -
consecuencia de un pudor natural y
sobrenatural-, era tan evidente que
alejaba todo riesgo de lucimiento
personal: io non c'entro per niente
["en absoluto es mérito mío"]. En
estas conversaciones se podía
observar la humildad con que se
expresaba y su gratitud
inconmensurable a la Bondad de
Dios, pues se imponía, con una
sinceridad palpable, el
convencimiento de que nunca había
merecido ni siquiera la mirada del
Señor. Así se nos quedó bien grabado
que habíamos de estimar más la
fidelidad heroica y continuada en el
cumplimiento del deber de cada
instante.



Recibió de Dios muchos dones, que le
conducían al cumplimiento de la
misión que le había confiado: fundar
el Opus Dei, atraer a las almas a este
camino de santificación en medio del
mundo. El Señor le concedió, de un
modo extraordinario, las luces que
alumbraban y definían ese camino,
los medios sobrenaturales necesarios
para abrirlo, y el espíritu que había
de animar a quienes lo recorrerían. Y
le llenó de gracias especialísimas, a
las que correspondió de modo
eximio, para llevar a cabo esta tarea,
venciendo innumerables obstáculos
y dificultades.

En el centro de estos dones se
encuentran las manifestaciones
explícitas de la Voluntad de Dios: la
definitiva, cuando el 2 de octubre de
1928 vio el Opus Dei, y luego, las
posteriores iluminaciones sobre la
incorporación de mujeres a la Obra y
la solución para los sacerdotes, el 14
de febrero de 1930 y 1943,



respectivamente. Solamente añadiría
aquí el hondo agradecimiento que
brotaba de su alma, al considerar las
maravillas divinas de que había sido
depositario.

Hay otras intervenciones
sobrenaturales de 1931
particularmente importantes, en la
medida en que reafirman con luces
nuevas aspectos fundamentales del
espíritu del Opus Dei: el
redescubrimiento de la filiación -
abba, Pater!- y del divino resello de la
Cruz en las encrucijadas del mundo -
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum ["cuando fuere
levantado de la tierra, atraeré a todos
a mí: Juan 12,32]-. Han sido
explicadas a fondo en diversos
lugares. Tal vez podría repasar aquí
otras locuciones.

Una de aquellas loquelas divinas la
incluyó en Camino, 933, redactada en
tercera persona. Le había sucedido,



al comienzo de los años treinta,
dando la Sagrada Comunión a una de
las comunidades de religiosas que
dependían del Patronato de Santa
Isabel. Mientras distribuía las
Sagradas Formas, repitiendo la
fórmula prescrita por la liturgia -
Corpus Domini nostri Iesu Christi
custodiat te in vitam aeternam. Amen
["el Cuerpo de Nuestro Señor
Jesucristo guarde tu alma para la
vida eterna. Amén"]-, iba diciendo
con el corazón, completamente
prendado del Dios que tenía en sus
manos: Señor, te amo más que
éstas. En un momento, de un modo
claro, sintió en su alma unas
palabras que se le grabaron como un
zarpazo divino inolvidable: "Obras
son amores, y no buenas razones".

En octubre de 1972, pude
acompañarle a la iglesia del Real
Patronato de Santa Isabel, donde
había escuchado esa locución.
Recuerdo su embargo de amor: se



dibujaba en su rostro y en la piedad
con que se arrodilló ante el Sagrario.
Con emoción indescriptible me dijo,
mientras señalaba la reja del lado
izquierdo del presbiterio: allí fue -y
paladeó cada palabra- lo de "obras
son amores y no buenas razones".
No sé cómo sería el afecto con que se
dirigió al Señor cuando distribuía la
Comunión a las religiosas, pero sí
puedo testimoniar que, en 1972, era
incomparable, como si estuviese -
¡estaba!- en esa misma afectuosa
conversación.

En su predicación, intercalaba a
veces referencias veladas a estas
locuciones, para enriquecer sus
enseñanzas; por ejemplo, en 1962, en
una meditación dirigida a sus hijos
del Colegio Romano de la Santa Cruz:
yo recuerdo el consuelo de un
alma que tenía que hacer algo que
estaba por encima de las fuerzas
del hombre y oyó decir allá en la
intimidad de su corazón: Inter



medium montium pertransibunt
aquae(Salmo CIII, 10); no te
preocupes, las aguas pasarán a
través de los montes. Desde antiguo
tenía grabadas en su alma estas
palabras de la Escritura. Con el ardor
del contenido del Salmo se creció y
animó a sus hijos, ante las
dificultades que le obligaron a
abandonar, en el curso 1934-35, una
parte de la Academia Residencia
DYA, en Ferraz 50. Consignaría su
reacción poco después, en Camino,
12.

En los primeros años setenta,
arreciaron algunas dificultades
contra el camino jurídico del Opus
Dei en la Iglesia, que fueron el marco
de nuevas locuciones de Nuestro
Señor. A una de éstas se refirió en
público en marzo de 1974: Había un
alma que estaba pasando una
temporada de mucho sufrimiento -
no es ninguna alma santa, es un
alma como la vuestra, que tiene



altos y bajos, que ha de ponerse
lañas, lañas grandes-, y cuando no
lo esperaba, mientras rezaba
mucho por una cosa que todavía
no ha sucedido, oyó en lo íntimo
del corazón: clama, ne cesses! A
esa alma no le gusta oír nada:
sufre. Pero escuchó: sigue rezando,
con clamor, con fortaleza; no dejes
de rezar, que te escucho. Clama, ne
cesses! (Isaías LVIII, 1).

Sucedió el 6 de agosto de 1970. Nos
hallábamos en Premeno, cerca del
lago Maggiore, en Italia. Como todos
los días, le ayudé a Misa. Al terminar
-se hallaba presente también Mons.
Álvaro del Portillo-, nos contó que
esa mañana, mientras insistía con su
petición tozuda, llena de fe, escuchó
esas palabras de consuelo y
confirmación.

El 19 de enero de 1975, dirigiendo la
meditación a los miembros del
Consejo General del Opus Dei, habló



de este suceso, intercalándolo con
otras palabras escuchadas del Señor,
en circunstancias análogas: Hace
unos años, hijos... ¡con qué congoja
estaba yo celebrando la Santa Misa
en un pueblecito del norte de
Italia!, ¡con qué congoja! Porque el
Señor nos ha zarandeado como el
trigo que se zarandea para quitar
la paja, y las piedras y los granos
que no son sanos y fuertes... Un
oratorio pobre, improvisado, pero
Dios estaba allí, en mis manos,
Jesús Señor Nuestro, Amigo
nuestro, Hermano nuestro, Amor y
Dios nuestro. Y mencionó entonces
un cáliz, que mandó hacer después,
en el que se grabaron unas palabras
inspiradas en San Pablo: "Si Dios está
con nosotros, ¿quién contra
nosotros?" (cfr Romanos. VIII, 31).

El 23 de agosto de 1971, también
mientras estábamos en el norte de
Italia, sintió en su alma, con una
fuerza irresistible que le llenó de



paz: Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae, ut misericordiam
consequamur!["Lleguémonos
confiadamente al trono de la gloria,
para alcanzar misericordia": cfr. 
Hebreos 4,16] Como hacía siempre,
abrió su alma inmediatamente con
Mons. Álvaro del Portillo y conmigo: 
esta mañana, mientras
desayunaba, el Señor me ha puesto
en la cabeza estas palabras. Son
como una respuesta a ese clamor
colectivo que ayer, fiesta del
Corazón Inmaculado de María,
habrá subido al Cielo, porque
todos habrán rezado mucho.
Hemos de pedir, acogiéndonos a la
Misericordia del Señor, ¡no
podemos pedir por justicia! Si
pudiéramos vislumbrar la Justicia
de Dios, nos quedaríamos
aplanados, sin poder levantar la
cabeza: ¡tal es su infinita
perfección! Debemos acudir a su
Misericordia, a su Amor. El pobre
corazón del hombre enseguida



pide como si tuviese un derecho, ¡y
no tenemos derecho a nada!, pero
podemos llenarnos de su confianza
con la intercesión de María,
porque la Misericordia suya es tan
infinita, que no puede dejar de
escuchar a sus hijos, si acuden
además a través de su Madre.

Llevaba una larga temporada
recurriendo a la intercesión de
Nuestra Señora, y recibió esta gracia
extraordinaria, que le confirmó en la
necesidad de dirigirse siempre a Ella.

Aparte de estas y otras locuelas
divinas, en la vida de Mons. Escrivá
de Balaguer ocurrieron suceso que
denotarían una especial providencia
de Dios, aparte de la curación en
1954 de su propia diabetes.

En los primeros años de la Obra,
cuando recorría las calles de Madrid,
casi siempre a pie, tenía por
costumbre saludar con el corazón a
las imágenes de la Santísima Virgen



que descubría a lo largo de sus
itinerarios. Una vez -era una imagen
colocada sobre la fachada de una
casa-, la Virgen le sonrió: es lo que
necesitaba entonces, comentaría
con sencillez y humildad
impresionantes.

De su Ángel Custodio recibía
innumerables pequeños servicios,
que eran respuesta a su trato
frecuente y confiado. Le
encomendaba, por ejemplo, que le
despertase por las mañanas a una
hora determinada, a falta de reloj o
porque lo tenía averiado. Su pobreza
le impedía repararlo o cambiarlo por
otro. Un día, estaba con Mons. Álvaro
del Portillo y conmigo después de
celebrar la Santa Misa -se había leído
el pasaje de los Hechos de los
Apóstoles que narra el
encarcelamiento de S. Pedro y su
liberación por un Ángel-, y nos contó
que, al pronunciar las palabras 
percussoque latere Petri (XII, 7), se



había acordado de que así le
despertaba su Ángel Custodio: con un
golpe en el costado, a la hora precisa,
porque así se lo suplicaba.

También por especial providencia
divina -que esta vez atendía a sus
ruegos, necesitado de aquella
confirmación- encontró una rosa de
madera, durante el paso de los
Pirineos en los tiempos de la guerra
civil. Fue la insólita señal que había
solicitado para discernir, en medio
de los montes, si la Voluntad del
Señor era seguir adelante en aquella
aventurada empresa, o regresar a
Madrid, para ocuparse de los hijos
suyos en la zona donde se perseguía
a la Iglesia. Su intensísimo
sufrimiento ante ese dilema le
condujo a tan desusada petición,
aceptando en todo, como siempre, el
Querer de Dios.

Esa rosa de madera estofada se
conserva como una reliquia en la



Sede Central del Opus Dei. Cuando le
preguntábamos por su significado, se
limitaba a decir -lleno de gozo y de
agradecimiento- que le gustaba
mucho porque le traía a la memoria
la invocación Rosa mystica dirigida a
nuestra Madre del Cielo; y agregaba
que se ponía bajo su protección, pues
Ella se había ocupado de cuidar la
Obra.

Conocí la intimidad que tuvo con las
almas del Purgatorio, por una
confidencia que nos hizo en 1967 a
Mons. Álvaro del Portillo y a mí.
Aludía a que en esa temporada el
Señor no le daba cosas
extraordinarias, que no deseaba ni
quería, y comentó: al principio
sentía muy fuerte la compañía de
las almas del Purgatorio. Las
sentía como si me tiraran de la
sotana, para que rezara por ellas y
para que me encomendara a su
intercesión. Desde entonces, por
los servicios enormes que me



prestaban, me ha gustado decir,
predicar y meter en las almas esta
realidad: mis buenas amigas las
ánimas del Purgatorio.

En 1971 se refirió a otro suceso
acaecido en abril de 1941, mientras
celebraba el Santo Sacrificio en una
Residencia de Valencia. Eran ya muy
intensas las contradicciones
externas, apenas terminada la guerra
de España. El Fundador celebró la
Misa en Samaniego -el Centro del
Opus Dei en esa ciudad, un palacete
valenciano clásico, que ya no existe-,
y recordaba que se distrajo un poco,
porque le vinieron a la mente las
insidias que sufría y, muy en
concreto, la información de que el
Nuncio Apostólico estaba en contra
de la Obra: Y en aquella congoja -
¡congoja!, que seguramente no me
quitaba la paz, porque el Señor es
tan bueno, pero era untolle, tolle,
por todos los lados, un crucifige!-,
presenté al Señor todo aquello; y oí



claro, sin voz externa: "para que
las cosas se arreglen, se tienen
primero que desarreglar: entraréis
en la Nunciatura con más facilidad
que en el palacio episcopal". Y
fueron una realidad al cabo de
poco tiempo.

Otro don sobrenatural -que irá
creciendo después del 26 de junio de
1975, hasta ser declarado
oficialmente por el Santo Padre en
1991-, es su poder de intercesión.
Recuerdo también tertulias en que
preguntaban a Mons. Escrivá de
Balaguer cómo veía determinados
asuntos, normalmente de la vida de
la Iglesia. Solía comenzar la
respuesta con una sonrisa: no soy
profeta, ni hijo de profeta. Pero lo
cierto es que previó con claridad
acontecimientos futuros.

Muchísimas personas, arrastradas
por la fama de santidad de que
gozaba ya en vida, confiaron a su



oración sus necesidades espirituales
y materiales, con la seguridad de que
serían resueltas. A veces lo hacían
por carta. O simplemente, el
encontrarse físicamente próximos a
él o el hecho de poseer algún objeto
que hubiese bendecido, les infundían
la certeza de que el Cielo se apiadaría
de ellas, por los méritos del
Fundador.

Por ejemplo, me llamó
poderosamente la atención el caso de
un matrimonio paraguayo que
conocí en Perú en julio de 1974. Se
habían desplazado desde Asunción,
con el único objeto de ver y oír a
Mons. Escrivá de Balaguer. Cuando
fueron a Lima, llevaban siete años
casados deseando tener hijos, y sin
conseguirlo, a pesar de los
tratamientos médicos a que se
sometieron. Al acabar la reunión a la
que habían asistido, el marido
consiguió saludarle y, mientras se
agachaba a besarle la mano, le dio la



bendición, al tiempo que le decía: 
Que se cumplan tus deseos, hijo
mío. Todo esto ocurría el 29 de julio,
y, ya de vuelta en Paraguay, el 10 de
agosto, la mujer se sometió a un
examen médico de embarazo. El
diagnóstico fue positivo, y el 4 de
abril de 1975 nació una niña, a la que
bautizaron con el nombre de María
José. Ellos atribuyen su nacimiento a
la petición de Mons. Escrivá de
Balaguer. He sabido después que el
Señor les había bendecido con más
hijos.

Ocurrió en Roma que un obrero
perdió una mano mientras trabajaba
con una hormigonera. Le llevaron al
hospital, para recomponerle el brazo:
la mano había permanecido cierto
tiempo mezclada con el cemento. Se
lo comunicaron a Mons. Escrivá de
Balaguer, y comenzó
inmediatamente a encomendar la
pronta y total recuperación de esa
persona; así sucedió -contra lo que



preveían los médicos-, a pesar del
estado que presentaba la mano
cuando le atendieron.

En 1962, conoció que se avecinaba la
muerte de un Cardenal. Nos
encontrábamos en la tribuna del
cuarto de trabajo, que da al oratorio
del Padre. Estábamos haciendo el
examen de la noche y, en un
momento dado, exclamó: ¡Señor,
déjale todavía! Nos refirió después a
Mons. Álvaro del Portillo y a mí que
había sabido que fallecería en pocos
días. Además de hacer ese ruego,
rezó por él, para que se preparara
bien al encuentro con Dios. El día
siguiente, el Fundador del Opus Dei y
don Álvaro tenían cita con un
hermano de ese Cardenal, también
eclesiástico, que no pudo recibirles
puntualmente. Se excusó a través del
servicio, diciendo que tuviesen la
bondad de esperar, pues había ido a
visitar a su hermano, que estaba en
cama, con una enfermedad



inesperada. Pocas horas más tarde,
falleció.

En cambio, Mons. Escrivá de
Balaguer no previó nada en relación
con su propia muerte.

En su fallecimiento no sucedió
ningún hecho de tipo extraordinario:
murió con la naturalidad con que
había vivido. Durante sus últimos
meses en la tierra, había
experimentado un ansia creciente de
ver a Dios cara a cara, aunque -como
he señalado- no deseaba la muerte.
En la mañana del 26 de junio de
1975, se comportó con la serenidad y
la paz propias de quien tiene el alma
completamente metida en Dios.
Quitó importancia al percance que
sufrió en Castelgandolfo, y hasta
bromeó sobre su poquedad: no hago
más que molestar; nos rogó varias
veces que perdonásemos los
contratiempos que ocasionaba.



No sé decir si previó que se
avecinaba su hora. Sí puedo asegurar
que reaccionó como en otros
momentos en los que,
evidentemente, se hallaba en peligro
inmediato: con su abandono en las
manos de Dios, persuadido de que -
como el Padre más Amoroso y
Omnipotente- concede siempre lo
que más nos conviene.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-tu-burrito-
sarnoso/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-tu-burrito-sarnoso/
https://opusdei.org/es-es/article/2-tu-burrito-sarnoso/
https://opusdei.org/es-es/article/2-tu-burrito-sarnoso/

	2. Tu burrito sarnoso

