opusdei.org

2. Sin libertad no se
puede amar a Dios

Extraido del libro "Apuntes”
sobre San Josemaria Escriva de
Balaguer, escrito por Salvador
Bernal y editado por Rialp

16/01/2009

"Una de las cosas que mas me ha
emocionado al conversar con
Monsefior Escriva de Balaguer,
aparte de su calor humano, de su
entusiasmo y su sentido
sobrenatural, es su amor a la
libertad", afirmé en La Libre
Belgique, Mons. Onclin, pocos dias



después del fallecimiento del
Fundador del Opus Dei. El Decano de
la Facultad de Derecho candnico de
Lovaina glosaba su espiritu de
libertad, "palabra que nunca
pronunciaba sin afiadir otra:
responsabilidad”. Y afiadia una idea
central, tantas veces reiterada por
Mons. Escriva de Balaguer: sin
libertad, no se puede amar a Dios.

En la historia de Espafia, Aragon ha
sido siempre tierra de libertades.
Antes de la Carta Magna inglesa, ya
conocia la tradicion del habeas
corpus. Su Justicia Mayor escribio
paginas gloriosas y tragicas en la
historia esparfiola. Pero no parece
telurico el sentido de la libertad que
tuvo Mons. Escriva de Balaguer ni el
amor que le profeso y que comenzo a
vivir en el hogar de sus padres. Sus
raices son mas profundas, mas cris-
tianas. Proceden de su honda
meditacion sobre la Cruz, quiza de la
mano de San Pablo: la criatura ha



sido libertada "de :a servidumbre de
la corrupcion, para participar en la
libertad de la gloria de los hijos de
Dios" (Rom., VIII, 21). Dios es nuestro
Padre, que es Espiritu, y "donde esta
el Espiritu del Sefior esta la

libertad" (2 Cor., III, 17). Sin libertad,
no puede amarse a Dios.
precisamente porque los cristianos
han sido "llamados a la

libertad" (Gal., V, 13).

Un periodista colombiano, Javier
Abad Gomez, manifesté t_1 30 de
junio de 1975 en El Tiempo, de
Bogota: "Me impresiono, sobre todo,
su amor a la libertad. No conocio
jamas el fanatismo. Con un respeto
enorme a la conciencia personal de
cada uno, hallaron cabida en su
corazon magnanimo no solo los que
pensaban como é€l, sino también los
que opinaban y actuaban de: manera
muy diferente a la suya. Lo
recordaran ahora hombres de letras
y obreros, intelectuales y



campesinos, de las mas diversa
religiones y de las mas
contradictorias opciones ideoldgicas”

No era efimero el fundamento de su
amor por la libertad Sentia dentro de
si, con toda su fuerza, el profundo y
Unica; caracter liberador de la Cruz
redentora. Lo sintetizaba en una
frase muy clara, muy grafica, y muy
verdadera: cada alma vale toda la
sangre de Cristo. El 22 de octubre de
1972, en el salon de actos de Tajamar
(Madrid), una mujer le presentaba el
problema de la angustia de algunos
padres cuando tienen que
enfrentarse con hijos que les
reclaman de un modo violento e
insolente libertad e independencia
de la vida de familia. Mons. Escriva
de Balaguer le dio un criterio
general, pero le recomendo consultar
el caso concreto:

Para darte un consejo apropiado
necesitaria mas datos. Yo querria



hacer un traje a la medida. Amo
mucho a las almas. Cada alma vale
toda la sangre de Cristo. Empti
enim estis pretio magno, dice San
Pablo (I Cor., VI, 20). Estais
comprados -cada uno de nosotros-
a un gran precio, el precio de toda
la sangre de Jesucristo. Por eso, yo
no te puedo dar un especifico:
quiero hacer una receta especial,
para cada uno de tus hijos; ni
siquiera para todos juntos.
Consulta el caso, y veras que,
rezando, las madres podéis tanto
en la presencia de Dios. Rezando,
sacaras a los hilos adelante y
pasara esta pequeiia tormenta.

Como antes en Espafia y en Portugal,
desde que se traslado a Roma en
1946 continud haciendo un
apostolado personal intensisimo.
Aunque su lema era ocultarse y
desaparecer, empez0 enseguida a
recibir en la Ciudad Eterna a gentes
que acudian, desde todas las partes



del mundo, a pedirle un consejo, a
contarle sus penas o sus alegrias.
Para todos tenia el balsamo de su
caridad, la luz de la doctrina y el
empuje de su palabra sacerdotal.

En 1948 comenzaron sus correteos
apostolicos por casi toda Europa y
fueron surgiendo nuevos
apostolados, que planeaba e
impulsaba, a veces personalmente.
Ademas, al mismo tiempo que el
Opus Dei se desarrollaba por otros
continentes bajo su mirada vigilante,
desde el fin de los afios cuarenta
empez0 a recibir en Roma a grupos,
cada vez mas nutridos, integrados
por hombres o mujeres que llegaban
de las mas diversas naciones.

En los ultimos afios de su vida, Mons.
Escriva de Balaguer sintio la
necesidad de hacer una catequesis
con grupos mas numerosos. Para
llevarla a cabo, antes habia cruzado
Europa; ahora seguira con esta labor,



recorriendo, ademas, muchas
naciones de América. Gentes de muy
distintas profesiones, ambientes,
razas y lenguas, le escucharon. Fue
necesario habilitar lugares amplios
-gimnasios, explanadas, hasta
teatros- acoger a todos. Cuando las
reuniones eran mas numerosas, no
se perdia por eso el ambiente
acogedor: habia espontaneidad en
preguntas y respuestas, tono de
familia, casi de confidencia, un
respeto extremado a la intimidad de
cada persona. Lo resumio una
conocida figura de la vida intelectual
y universitaria espafola, Enrique
Gutiérrez Rios, en el ABC de Madrid:
"Aunque hablara a una gran
concurrencia, siempre la persona
estaba en primer plano -cada
persona, concreta, unica, insusti-
tuible-. Decia que, en lo espiritual,
cada criatura requiere una asistencia
concreta, personal; que jno pueden
tratarse las almas en masa!".



Al Fundador del Opus Dei le dolia
cualquier intento de masificar al ser
humano. Saboreaba las palabras de
la Escritura: Redemi te, et voeavi te
nomine tuo; meus es tu. El Sefior nos
ha elegido a cada uno llamandonos
por nuestro nombre. Nfeus es tu:
eres mia. La respuesta tiene que ser
también personal: Ecce ego quia
vocasti me, aqui estoy respondiendo
a tu llamada. Por eso rechazaba la
tendencia al anonimato,
especialmente en las relaciones del
hombre con Dios. Como recogio en
L'Osservatore Romano Giuseppe
Molteni, todo su apostolado era un
poner al cristiano cara a cara con
Cristo: ; Siempre, Cristo, que pasa!
Cristo, que sigue pasando por las
calles y por las plazas del mundo, a
través de sus discipulos, los
cristianos. La predicacion de Mons.
Escriva de Balaguer podria
resumirse en esa permanente
invitacion al encuentro personal con
Dios: en los sacramentos, en la



oracion, en la vida ordinaria -que
debia ser vida de fe, vida de oracidon-,
en la lectura amorosa del Evangelio,
sintiéndose un personaje mas, que
participa por entero de cada escena,
lejos de todo anonimato.

Mas de una vez propuso el ejemplo
del valiente que, metido entre la
muchedumbre, es capaz de tirar una
piedra contra l a vidriera maravillosa
de una catedral -una joya espléndida,
que pertenece a todos, solia afiadir-,
y no reconoce: -iHe sido yo! Se
refugia en el anonimato, es un
cobarde... El ejemplo se aplicaba a la
cobardia del alma que no se atreve a
ir sola a encontrar a Dios a lo largo
de la jornada, sin hacer cosas
raras, sin menear los labios, sin
ruido de palabras, buscando a
Dios, Padre, Hijo y Espiritu Santo,
en el centro de nuestra alma, en
medio de nuestro corazon, porque
alli esta si no le echamos (Tajamar,
1 de octubre de 1967).



Multiples consecuencias practicas
tuvo esta viva conciencia dL la
dignidad y la libertad de la persona
humana.

Para ayudar a una sola alma estaba
dispuesto a los mayores sacrificios: a
levantarse de la cama -con 39° de
fiebre- para ir a confesar; a recorrer
cientos de kilémetros, como al final
de lo, afios treinta, para ir desde
Burgos a Andalucia, en los trenes de
entonces, sin dinero para acabar el
recorrido, ni para comer;

predicar, aunque solo hubiera una
persona. (Asi se ha hecho siempre en
el Opus Dei. Pero el Fundador fue
por delante. lo, ejemplo, en julio de
1935 empez0 una clase semanal de
formacion para una sola persona:
Alvaro del Portillo. Luego fueron dos,
cuando, a finales de ese mes, se
incorporo¢ a la clase José Maria
Hernandez de Garnica. De este modo



practico quedaba patente el valor de
cada alma).

Este afan apostolico iba unido
inseparablemente al fomente: de la
libertad. Precisamente porque
abominaba del anonimato, promovia
la lucha personal, los caminos
personales de cada uno hacia Dios.
No era amigo de encorsetamientos,
ni de recetas generales. No
cuadriculaba la vida interior. Dejaba
que el Espiritu Santo hiciera su labor
dentro de cada alma. Insistia, con
ocasion y sin ella, en que el unico
modelo es Cristo, perfecto Dios,
perfecto Hombre. Evitaba
cuidadosamente cualquier otro
mimetismo, sobre todo si era a él a
quien querian imitar. Ni siquiera los
socios del Opus Dei tenian que
imitarle. Lo subrayaba una vez mas
el dia de San José de 1975. El texto ha
sido ya citado, pero vale la pena
releerlo, con este prisma de libertad.



El Fundador del Opus Dei recordaba
las dificultades de los comienzos:

¢Qué buscaba yo? Cor Mariae
Dulcissimum, jter para tutum!
Buscaba el poder de la Madre de
Dios, como un hijo pequeiio, yendo
por caminos de infancia. Acudi a
San José, mi Padre y mi Seiior. Me
interesaba verlo poderoso,
poderosisimo, jefe de aquel gran
clan divino, y a quien Dios mismo
obedecia: erat subditus illis! Acudi a
la intercesion de los santos con
simplicidad, en un latin
morrocotudo pero piadoso: Sanete
Nicolae, jcuram domus age! ; y a la
devocién a los Santos Angeles
Custodios, porque fue un 2 de
octubre cuando sonaban aquellas
campanas de Santa Maria de los
Angeles, una parroquia madrilefia
junto a Cuatro Caminos... Acudi a los
Santos Angeles con confianza, con
puerilidad, sin darme cuenta de que
Dios me metia -vosotros no tenéis



por qué imitarme, jviva la libertad!-
por caminos de infancia espiritual.

Difundio entre los hombres de
nuestro tiempo virtudes y devociones
cristianas de siempre: Cristo, Maria y
José -la trinidad de la tierra llamaba
a la Sagrada Familia, como medio
para llegar antes a la Santisima
Trinidad-, el Papa... Santa Misa,
oracion, mortificacion, trabajo...
Confesion y Eucaristia... Le
emocionaba rezar con las oraciones
de los primeros cristianos, las
mismas que utilizaran también los
cristianos en los proximos siglos.
Pero no imponia nunca nada: tenia
una extremada delicadeza para
distinguir entre lo establecido por la
Iglesia, y 1o recomendado o
simplemente alabado por Ella.
Cuando daba un consejo -siempre
personal-, ponia buen cuidado para
que quedase claro que era eso, un
consejo, que podia seguirse o no,
pero de ningun modo obligaba en



conciencia. La claridad juridica y el
rigor teoldgico se daban la mano en
defensa de la libertad de las
conciencias.

Le encantaba la naturalidad, la
espontaneidad del alma en su trato
con Dios. Queria que los hombres se
dirigieran a El con el mismo corazon,
con las mismas palabras, con que se
habla a las personas queridas de la
tierra. Alguien le pregunto en mayo
de 1974 como ofrecer las cosas a Dios
cuando uno se siente cansado. Y le
contesto:

-Pues diselo al Sefior, asi, con
naturalidad, como se lo dirias a tu
madre, como me lo dices a mi
personalmente...

Dentro de una familia nadie tiene
por qué sentirse timido:

-Pues si no tendrias vergiienza de
decirselo a tu madre de la tierra,
diselo a la Madre del Cielo: ;Madre



mial!, que me esta costando mucho
levantar el corazon a tu Hijo, para
ofrecerle las obras del dia... ;Eso es
oracion! Diselo como te dé la gana.
Puedes rezar las oraciones vocales
acostumbradas, que tenemos todos
los cristianos, que son maravillosas.
Pero ademas tu haces oracion: eres
alma contemplativa, como las del
Opus Dei; y hablas sin ruido de
palabras, mientras estas en la calle,
en la comida, sonriendo a una
persona, estudiando... Pues esto que
me has preguntado a mi, cuéntaselo
a la Madre de Dios; y ya estas
haciendo el ofrecimiento.

Unas semanas después, volveria
sobre la necesidad de dejar que el
corazon se muestre con libertad en la
vida interior de cada alma. Le
preguntaron:

-¢Qué podemos hacer, Padre, cuando
-a veces- el corazon se pone un poco



duro y no se enciende con las cosas
de Dios " ?

-Es la situacidon normal de una
persona; tanto que, muchas veces, no
somos comprensivos con las gentes
que son demasiado sensibles. Nos
parecen histéricas, y muchos no lo
son. Cuando yo era sacerdote joven,
me fastidiaba ver esas viejas
suspirando en un rincon de la iglesia,
y -lo digo para vergiienza
mia-pensaba: estos devocionarios
hay que quemarlos, estan llenos de
lagrimas... Ahora, de aquellos no
quemaria ninguno; quemaria todas
estas cosas que no tienen un suspiro,
que no tienen un afecto. ¢Esta claro
Pues, hijo mio, yo estoy trabajando
desde hace cuarenta y siete afios en
el Opus Dei; y bastantes afios antes
senti los barruntos del amor de Dios.
Fl queria algo, y yo no sabia qué era.
No voy a descender a detalles que
muchos aqui conocen perfectamente.
Pero habitualmente voy a contrapelo.



Ahora estoy muy a gusto con
vosotros. Agradezco al Sefior que me
da esta alegria, que no es sensiblera;
es amor, es carifio. Hijo mio, el
corazon lo tengo mas duro que una
piedra. Pero los corazones de los
hombres, cuando son duros, son de
bronce, y el bronce en el fuego se
derrite en lagrimas. Algun dia
lloraras, no te preocupes; lloraras, y
aquel dia seras mas hombre aun: no
creas que los hombres no lloramos.

El espiritu de libertad es uno de los
motivos, con la humildad, de la
alegria que daba a Mons. Escriva de
Balaguer el sacrificio escondido y
silencioso, hecho cara a Dios, no
cara a los hombres. Los demas no
tienen por qué advertir la
mortificacidon personal, ni en cosas
grandes ni en cosas aparentemente
pequenas.

Don Jesus Urteaga relata una
anécdota minima -pero significativa-



de como el Fundador del Opus Dei
queria que se sirviera a Dios con
libertad. Debia ser el afio 1957.
Urteaga estaba en el Colegio Romano
de la Santa Cruz. Por aquella época
fumaba demasiado. Un dia el Padre
se lo advirtio: -jJesus!, fumas
mucho. Pero, al mismo tiempo que
se lo decia, le daba un paquete de
tabaco, de la marca que Jesus
Urteaga solia fumar...

También tiene que ver con el tabaco
otra anécdota. La refirié don Alvaro
del Portillo, recién elegido Presidente
General del Opus Dei: "Cuando los
tres primeros sacerdotes de la Obra
recibimos la ordenacion, ninguno de
nosotros fumaba; tampoco el Padre,
pues al entrar en el seminario regalo
todas sus pipas y el tabaco al portero.
Entonces el Padre me dijo: yo no
fumo; vosotros tres, tampoco; Alvaro,
tienes que fumar tu porque, si no, los
demads podrian pensar que no esta
bien el tabaco; y deseo que no se



sientan coaccionados en esto, y
fumen siles da la gana".

Este sentido de la libertad destaca
notablemente cuando se trata de la
vocacion, de la entrega de los socios y
asociadas del Opus Dei. Don José
Maria Casciaro, actual Decano de la
Facultad de Teologia en la
Universidad de Navarra, refleja con
detalle y precision el clima en que
nacio su decision de dedicarse a Dios
en el Opus Dei. Es paradigma de una
conducta habitual en tantos casos
semejantes.

José Maria Casciaro estudiaba sexto
curso de Bachillerato en Barcelona.
Volvio a casa (Torrevieja, Alicante),
para pasar las Navidades de 1939.
Alli aparecio también su hermano
Pedro, que ya era de la Obra, y le
hablo de su posible vocacion, para
que se lo fuera pensando con calma,
en la presencia de Dios. Quedaron en
charlar mas adelante, cuando Pedro



fuese a Barcelona. José Maria estaba
decidido, y asi se lo dijo en abril de
1940 a su hermano. Pero tuvo que
seguir esperando, porque el
Fundador del Opus Dei debia ir a
Barcelona y "habia indicado que,
como mi hermano Pedro me llevaba
bastante edad (ocho afios y medio),
era conveniente que yo obrara con
toda libertad para dar aquel paso,
evitando cualquier posible influencia
del hermano mayor".

El 12 de mayo, por la tarde, en el
hotel Urbis, José Maria Casciaro fue a
ver -por fin- al Fundador del Opus
Dei. A lo largo de la entrevista, le
repitié varias veces -en un tono que a
José Maria parecio tajante, severo,
serio- si no estaria influido por su
hermano, en vez de obrar libremente
y después de haber considerado su
decision en la presencia de Dios.
Como sus respuestas eran siempre
afirmativas, don Josemaria acabo
diciéndole que, desde aquel



momento, podia considerarse de la
Obra. "Posteriormente -sostiene al
recordar esta conversacion- cuando
en varias ocasiones le he oido decir
que en la Obra tenemos una puerta
estrecha para entrar y otra ancha
para salir, me he acordado de aquel
episodio del 12 de mayo de 1940,
comprendiendo la exacta y profunda
verdad de aquella afirmacion”.

Este amor a la libertad es muy
conforme con el caracter
sobrenatural del Opus Dei, y también
con las caracteristicas externas de la
entrega de los socios: ciudadanos
normales, exactamente igual a los
demas, que viven en su casa y con su
familia, trabajan en medio del
mundo, entran y salen y van de aqui
para alla, moviéndose siempre de un
modo natural y espontaneo: o viven
su vocacion en libertad, por amor de
Dios, o no la viven. Cualquier tipo de
control externo, la desnaturalizaria.
Como sucede en el amor humano,



s6lo cabe el libre condicionamiento
del carino.

Todos los que piden la admision en el
Opus Dei lo hacen libres de coaccion.
Ademas tienen que trabajar, para
mantenerse econémicamente y
ayudar al sostenimiento de los
apostolados. Esta realidad, que evita
el sefioritismo, es también garantia
de libertad: si alguno quiere
abandonar la Asociacion, puede
hacerlo con facilidad; si persevera, es
por razones sobrenaturales, no
humanas.

No obstante, seria un error confundir
libertad con indiferencia. E1
Fundador del Opus Dei queria que
todos perseverasen en su vocacion, y
ponia los medios: formarlos, rezar
por ellos, tratarlos con mas carifio si
atravesaban momentos dificiles. Mas
de una vez, supo hacerse el
encontradizo con el que flojeaba,
como el Sefior ante el desaliento de



los discipulos de Emaus. Cuando fue
necesario, abandono todo, para salir
en busca de la oveja perdida...

Antonio Ivars recapitula la doble
faceta -comprension y exigencia- que
hunde sus raices en idéntico espiritu
de amor: "Pienso que, de algun
modo, reflejaba como nadie la
persona de Cristo: carifioso y dulce
con los nifios, los pecadores publicos,
y exigente y hasta aparentemente
airado con los fariseos e incluso con
sus propios apostoles. La ternura
maternal de don Josemaria se
compaginaba armonicamente con su
reciedumbre. Podia comprender las
mayores miserias, acoger con el
mayor carifio al mas

grande pecador, y reprender
seriamente a uno de sus hijos por la
omision del mas pequerio detalle".

Por ultimo, para completar este
rapido panorama, es preciso



referirse a su actitud hacia los no
catolicos.

No hacia una frase cuando declaraba
que estaba dispuesto a dar cien veces
su vida para defender la libertad de
una conciencia. De hecho, tuvo que
luchar mucho, con un filial forcejeo,
para que la Santa Sede aprobase algo
inédito en la historia de las
asociaciones de la Iglesia: que
pudieran ser

Cooperadores del Opus Dei personas
sin fe catolica.

En 1966 conto a un periodista,
Jacques Guillémé-Brulon, de Le
Figaro, lo que una vez habia
comentado al Santo Padre Juan XXIII,
movido por el encanto afable y
paterno de su trato: "Padre Santo,
en nuestra Obra siempre han
encontrado todos los hombres,
catolicos o no, un lugar amable: no
he aprendido el ecumenismo de
Vuestra Santidad". El se rio



emocionado, porque sabia que, ya
desde 1950, 1a Santa Sede habia
autorizado al Opus Dei a recibir
como asociados Cooperadores a los
no catolicos y aun a los no
cristianos.

Poco antes, el periodista le habia
preguntado sobre la "posicion de la
Obra" ante la Declaracion del
Concilio Vaticano IT acerca de la
libertad religiosa. La respuesta
surgio bien clara:

En cuanto a la libertad religiosa, el
Opus Dei, desde que se fundo, no ha
hecho nunca discriminaciones:
trabaja y convive con todos, porque
ve en cada persona un alma a la que
hay que respetar y amar. No son solo
palabras; nuestra Obra es la primera
organizacion catolica que, con la
autorizacion de la Santa Sede, admite
como Cooperadores a los no
catolicos, cristianos o no. He
defendido siempre la libertad de las



conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni para
convencer ni para vencer; el error se
supera con la oracion, con la gracia
de Dios, con el estudio; nunca con la
fuerza, siempre con la caridad.
Comprendera que siendo ése el
espiritu que desde el primer
momento hemos vivido, sélo alegria
pueden producirme las ensefianzas
que sobre este tema ha promulgado
el Concilio.

Mons. Escriva de Balaguer tratd con
lealtad a las almas. Defendio la
libertad de sus conciencias, pero sin
ocultarles la propia y plena adhesion
a la fe catolica (que incluye, claro,
aquella defensa de la libertad). Vale
la pena resumir el dialogo que
mantuvo con él en 1974 un
matrimonio brasilefio, delante de
muchas personas:

-Somos una familia ecuménica: mi
esposa es metodista...



-iDios la bendiga! ¢Esta aqui?

Estaba sentada en la ultima fila,
delante de su marido.

Sin libertad no se puede amar a Dios
1297

-Dile que la quiero mucho.

-Estamos muy unidos en la
educacion religiosa de nuestros

iMuy bien!

-Dos ya hicieron la Primera
Comunion...

- iBien!

-Comienzan a hacer un poquito de
lectura espiritual antes de dormir, y
el mayor va a Misa todos los dias con
su padre.

- {Bien!



-Me gustaria que dijese algunas
palabras a mi esposa.

- {Hija mia!, te digo lo siguiente:
que tienes un marido estupendo, y
que te quiero mucho en el Seiior.
Quiero a todas las almas. Pero a
una madre que da libertad a los
hi3os, que ademas se ocupa de que
se eduquen en esta fe maravillosa,
que ve con alegria que se acerquen
al Santo Sacramento de la
Eucaristia, a una madre asi, yo ya
la admiro. ;Te admiro! ;Te quiero
mucho! Reza por mi. Y basta, de
momento. Pero mafana, en la
Misa, me voy a acordar mucho de
ti. Alli no soy yo. Ta no tienes por
qué creerlo, por ahora; pediré al
Senor que te conceda mi fe, porque
-no te enfades- la tuya no es la
verdadera. Yo daria mi vida cien
veces por defender la libertad de
tu conciencia; de modo que
seriamos muy amigos, si yo viviera
aqui. Pero, claro, yo creo



plenamente que tengo la
verdadera fe; si no, no vestiria esta
funda de paraguas (se referia a su
sotana).

- iReza por mi! Nadie como tu
marido, para defender la fe tuya. Y
nadie como tu marido y como yo,
para pedirle al Seiior que te envie
muchas luces y mucha claridad de
ideas. Y gracias, porque eres muy
generosa y muy buena.

Alo largo de los afios, se han
multiplicado anécdotas parecidas. En
los comienzos del trabajo apostdlico
del Opus Dei en Ginebra, conocieron
al hijo de un pastor calvinista, que se
fue entusiasmando con la Obra,
especialmente con Camino, que
difundio entre sus amigos en
diferentes idiomas: franceés, inglés,
aleman, italiano. Tiempo después,
escribiria a un socio del Opus Dei
que habia tratado en Suiza,
felicitdndole por la Navidad. Le



hablaba entusiasmado de su visita a
Mons. Escriva de Balaguer en Roma.
Lo habia recibido -como siempre,
como a todos afecto, y no habia
dejado de decirle que son los
catolicos los que estan en la verdad...
No necesitaba disimular su fe -todo
lo contrario- para conseguir que los
no catolicos respondieran con carifio
y gratitud a su carifio y lealtad.

Cerca de Caracas, al aire libre, en la
casa de retiros de Altoclaro, unas
cinco mil personas seguian su
ensefianza el 14 de febrero de 1975.
Se levanto un hombre joven, de
barba poblada y amplia, que
realzaba su jovialidad.

-Padre, yo soy hebreo...

El Fundador del Opus Dei le
interrumpio:

Yo amo mucho a los hebreos
porque amo mucho a Jesucristo
-icon locura!-, que es hebreo. No



digo era, sino es: Iesus Christus, heri
et hodie, ipse et in saecula.
Jesucristo sigue viviendo, y es
hebreo como tu. El segundo amor
de mi vida es una hebrea, Maria
Santisima, Madre de Jesucristo. De
modo que te miro con carifo.
Sigue...

Aquel hombre de sonrisa abierta de
par en par, se gano una ovacion
cerrada cuando dijo:

-Yo creo que la pregunta esta
respondida.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-
no-se-puede-amar-a-dios/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/

	2. Sin libertad no se puede amar a Dios

