
opusdei.org

2. Sin libertad no se
puede amar a Dios

Extraído del libro "Apuntes"
sobre San Josemaría Escrivá de
Balaguer, escrito por Salvador
Bernal y editado por Rialp

16/01/2009

"Una de las cosas que más me ha
emocionado al conversar con
Monseñor Escrivá de Balaguer,
aparte de su calor humano, de su
entusiasmo y su sentido
sobrenatural, es su amor a la
libertad", afirmó en La Libre
Belgique, Mons. Onclin, pocos días



después del fallecimiento del
Fundador del Opus Dei. El Decano de
la Facultad de Derecho canónico de
Lovaina glosaba su espíritu de
libertad, "palabra que nunca
pronunciaba sin añadir otra:
responsabilidad". Y añadía una idea
central, tantas veces reiterada por
Mons. Escrivá de Balaguer: sin
libertad, no se puede amar a Dios.

En la historia de España, Aragón ha
sido siempre tierra de libertades.
Antes de la Carta Magna inglesa, ya
conocía la tradición del habeas
corpus. Su Justicia Mayor escribió
páginas gloriosas y trágicas en la
historia española. Pero no parece
telúrico el sentido de la libertad que
tuvo Mons. Escrivá de Balaguer ni el
amor que le profesó y que comenzó a
vivir en el hogar de sus padres. Sus
raíces son más profundas, más cris‐
tianas. Proceden de su honda
meditación sobre la Cruz, quizá de la
mano de San Pablo: la criatura ha



sido libertada "de :a servidumbre de
la corrupción, para participar en la
libertad de la gloria de los hijos de
Dios" (Rom., VIII, 21). Dios es nuestro
Padre, que es Espíritu, y "donde está
el Espíritu del Señor está la
libertad" (2 Cor., III, 17). Sin libertad,
no puede amarse a Dios.
precisamente porque los cristianos
han sido "llamados a la
libertad" (Gal., V, 13).

Un periodista colombiano, Javier
Abad Gómez, manifestó t_ I 30 de
junio de 1975 en El Tiempo, de
Bogotá: "Me impresionó, sobre todo,
su amor a la libertad. No conoció
jamás el fanatismo. Con un respeto
enorme a la conciencia personal de
cada uno, hallaron cabida en su
corazón magnánimo no sólo los que
pensaban como él, sino también los
que opinaban y actuaban de: manera
muy diferente a la suya. Lo
recordarán ahora hombres de letras
y obreros, intelectuales y



campesinos, de las más diversa
religiones y de las más
contradictorias opciones ideológicas"

No era efímero el fundamento de su
amor por la libertad Sentía dentro de
sí, con toda su fuerza, el profundo y
única; carácter liberador de la Cruz
redentora. Lo sintetizaba en una
frase muy clara, muy gráfica, y muy
verdadera: cada alma vale toda la
sangre de Cristo. El 22 de octubre de
1972, en el salón de actos de Tajamar
(Madrid), una mujer le presentaba el
problema de la angustia de algunos
padres cuando tienen que
enfrentarse con hijos que les
reclaman de un modo violento e
insolente libertad e independencia
de la vida de familia. Mons. Escrivá
de Balaguer le dio un criterio
general, pero le recomendó consultar
el caso concreto:

Para darte un consejo apropiado
necesitaría más datos. Yo querría



hacer un traje a la medida. Amo
mucho a las almas. Cada alma vale
toda la sangre de Cristo. Empti
enim estis pretio magno, dice San
Pablo (I Cor., VI, 20). Estáis
comprados ‑cada uno de nosotros‑
a un gran precio, el precio de toda
la sangre de Jesucristo. Por eso, yo
no te puedo dar un específico:
quiero hacer una receta especial,
para cada uno de tus hijos; ni
siquiera para todos juntos.
Consulta el caso, y verás que,
rezando, las madres podéis tanto
en la presencia de Dios. Rezando,
sacarás a los hilos adelante y
pasará esta pequeña tormenta.

Como antes en España y en Portugal,
desde que se trasladó a Roma en
1946 continuó haciendo un
apostolado personal intensísimo.
Aunque su lema era ocultarse y
desaparecer, empezó enseguida a
recibir en la Ciudad Eterna a gentes
que acudían, desde todas las partes



del mundo, a pedirle un consejo, a
contarle sus penas o sus alegrías.
Para todos tenía el bálsamo de su
caridad, la luz de la doctrina y el
empuje de su palabra sacerdotal.

En 1948 comenzaron sus correteos
apostólicos por casi toda Europa y
fueron surgiendo nuevos
apostolados, que planeaba e
impulsaba, a veces personalmente.
Además, al mismo tiempo que el
Opus Dei se desarrollaba por otros
continentes bajo su mirada vigilante,
desde el fin de los años cuarenta
empezó a recibir en Roma a grupos,
cada vez más nutridos, integrados
por hombres o mujeres que llegaban
de las más diversas naciones.

En los últimos años de su vida, Mons.
Escrivá de Balaguer sintió la
necesidad de hacer una catequesis
con grupos más numerosos. Para
llevarla a cabo, antes había cruzado
Europa; ahora seguirá con esta labor,



recorriendo, además, muchas
naciones de América. Gentes de muy
distintas profesiones, ambientes,
razas y lenguas, le escucharon. Fue
necesario habilitar lugares amplios
‑gimnasios, explanadas, hasta
teatros- acoger a todos. Cuando las
reuniones eran más numerosas, no
se perdía por eso el ambiente
acogedor: había espontaneidad en
preguntas y respuestas, tono de
familia, casi de confidencia, un
respeto extremado a la intimidad de
cada persona. Lo resumió una
conocida figura de la vida intelectual
y universitaria española, Enrique
Gutiérrez Ríos, en el ABC de Madrid:
"Aunque hablara a una gran
concurrencia, siempre la persona
estaba en primer plano ‑cada
persona, concreta, única, insusti‐
tuible‑. Decía que, en lo espiritual,
cada criatura requiere una asistencia
concreta, personal; que ¡no pueden
tratarse las almas en masa!".



Al Fundador del Opus Dei le dolía
cualquier intento de masificar al ser
humano. Saboreaba las palabras de
la Escritura: Redemi te, et voeavi te
nomine tuo; meus es tu. El Señor nos
ha elegido a cada uno llamándonos
por nuestro nombre. Nfeus es tu:
eres mía. La respuesta tiene que ser
también personal: Ecce ego quia
vocasti me, aquí estoy respondiendo
a tu llamada. Por eso rechazaba la
tendencia al anonimato,
especialmente en las relaciones del
hombre con Dios. Como recogió en
L'Osservatore Romano Giuseppe
Molteni, todo su apostolado era un
poner al cristiano cara a cara con
Cristo: ¡ Siempre, Cristo, que pasa! 
Cristo, que sigue pasando por las
calles y por las plazas del mundo, a
través de sus discípulos, los
cristianos. La predicación de Mons.
Escrivá de Balaguer podría
resumirse en esa permanente
invitación al encuentro personal con
Dios: en los sacramentos, en la



oración, en la vida ordinaria ‑que
debía ser vida de fe, vida de oración‑,
en la lectura amorosa del Evangelio,
sintiéndose un personaje más, que
participa por entero de cada escena,
lejos de todo anonimato.

Más de una vez propuso el ejemplo
del valiente que, metido entre la
muchedumbre, es capaz de tirar una
piedra contra l a vidriera maravillosa
de una catedral ‑una joya espléndida,
que pertenece a todos, solía añadir‑,
y no reconoce: ‑¡He sido yo! Se
refugia en el anonimato, es un
cobarde... El ejemplo se aplicaba a la
cobardía del alma que no se atreve a
ir sola a encontrar a Dios a lo largo
de la jornada, sin hacer cosas
raras, sin menear los labios, sin
ruido de palabras, buscando a
Dios, Padre, Hijo y Espíritu Santo,
en el centro de nuestra alma, en
medio de nuestro corazón, porque
allí está si no le echamos (Tajamar,
1 de octubre de 1967).



Múltiples consecuencias prácticas
tuvo esta viva conciencia dL la
dignidad y la libertad de la persona
humana.

Para ayudar a una sola alma estaba
dispuesto a los mayores sacrificios: a
levantarse de la cama ‑con 39° de
fiebre‑ para ir a confesar; a recorrer
cientos de kilómetros, como al final
de lo, años treinta, para ir desde
Burgos a Andalucía, en los trenes de
entonces, sin dinero para acabar el
recorrido, ni para comer;

predicar, aunque sólo hubiera una
persona. (Así se ha hecho siempre en
el Opus Dei. Pero el Fundador fue
por delante. lo, ejemplo, en julio de
1935 empezó una clase semanal de
formación para una sola persona:
Álvaro del Portillo. Luego fueron dos,
cuando, a finales de ese mes, se
incorporó a la clase José María
Hernández de Garnica. De este modo



práctico quedaba patente el valor de
cada alma).

Este afán apostólico iba unido
inseparablemente al fomente: de la
libertad. Precisamente porque
abominaba del anonimato, promovía
la lucha personal, los caminos
personales de cada uno hacia Dios.
No era amigo de encorsetamientos,
ni de recetas generales. No
cuadriculaba la vida interior. Dejaba
que el Espíritu Santo hiciera su labor
dentro de cada alma. Insistía, con
ocasión y sin ella, en que el único
modelo es Cristo, perfecto Dios,
perfecto Hombre. Evitaba
cuidadosamente cualquier otro
mimetismo, sobre todo si era a él a
quien querían imitar. Ni siquiera los
socios del Opus Dei tenían que
imitarle. Lo subrayaba una vez más
el día de San José de 1975. El texto ha
sido ya citado, pero vale la pena
releerlo, con este prisma de libertad.



El Fundador del Opus Dei recordaba
las dificultades de los comienzos:

¿Qué buscaba yo? Cor Mariae
Dulcissimum, ¡ter para tutum! 
Buscaba el poder de la Madre de
Dios, como un hijo pequeño, yendo
por caminos de infancia. Acudí a
San José, mi Padre y mi Señor. Me
interesaba verlo poderoso,
poderosísimo, jefe de aquel gran
clan divino, y a quien Dios mismo
obedecía: erat subditus illis! Acudí a
la intercesión de los santos con
simplicidad, en un latín
morrocotudo pero piadoso: Sanete
Nicoláe, ¡curam domus age! ; y a la
devoción a los Santos Ángeles
Custodios, porque fue un 2 de
octubre cuando sonaban aquellas
campanas de Santa María de los
Ángeles, una parroquia madrileña
junto a Cuatro Caminos... Acudí a los
Santos Ángeles con confianza, con
puerilidad, sin darme cuenta de que
Dios me metía ‑vosotros no tenéis



por qué imitarme, ¡viva la libertad!‑
por caminos de infancia espiritual.

Difundió entre los hombres de
nuestro tiempo virtudes y devociones
cristianas de siempre: Cristo, María y
José ‑la trinidad de la tierra llamaba
a la Sagrada Familia, como medio
para llegar antes a la Santísima
Trinidad‑, el Papa... Santa Misa,
oración, mortificación, trabajo...
Confesión y Eucaristía... Le
emocionaba rezar con las oraciones
de los primeros cristianos, las
mismas que utilizarán también los
cristianos en los próximos siglos.
Pero no imponía nunca nada: tenía
una extremada delicadeza para
distinguir entre lo establecido por la
Iglesia, y lo recomendado o
simplemente alabado por Ella.
Cuando daba un consejo ‑siempre
personal‑, ponía buen cuidado para
que quedase claro que era eso, un
consejo, que podía seguirse o no,
pero de ningún modo obligaba en



conciencia. La claridad jurídica y el
rigor teológico se daban la mano en
defensa de la libertad de las
conciencias.

Le encantaba la naturalidad, la
espontaneidad del alma en su trato
con Dios. Quería que los hombres se
dirigieran a Él con el mismo corazón,
con las mismas palabras, con que se
habla a las personas queridas de la
tierra. Alguien le preguntó en mayo
de 1974 cómo ofrecer las cosas a Dios
cuando uno se siente cansado. Y le
contestó:

‑Pues díselo al Señor, así, con
naturalidad, como se lo dirías a tu
madre, como me lo dices a mí
personalmente...

Dentro de una familia nadie tiene
por qué sentirse tímido:

‑Pues si no tendrías vergüenza de
decírselo a tu madre de la tierra,
díselo a la Madre del Cielo: ;Madre



mía!, que me está costando mucho
levantar el corazón a tu Hijo, para
ofrecerle las obras del día... ;Eso es
oración! Díselo como te dé la gana.
Puedes rezar las oraciones vocales
acostumbradas, que tenemos todos
los cristianos, que son maravillosas.
Pero además tú haces oración: eres
alma contemplativa, como las del
Opus Dei; y hablas sin ruido de
palabras, mientras estás en la calle,
en la comida, sonriendo a una
persona, estudiando... Pues esto que
me has preguntado a mí, cuéntaselo
a la Madre de Dios; y ya estás
haciendo el ofrecimiento.

Unas semanas después, volvería
sobre la necesidad de dejar que el
corazón se muestre con libertad en la
vida interior de cada alma. Le
preguntaron:

‑¿Qué podemos hacer, Padre, cuando
‑a veces‑ el corazón se pone un poco



duro y no se enciende con las cosas
de Dios`?

‑Es la situación normal de una
persona; tanto que, muchas veces, no
somos comprensivos con las gentes
que son demasiado sensibles. Nos
parecen histéricas, y muchos no lo
son. Cuando yo era sacerdote joven,
me fastidiaba ver esas viejas
suspirando en un rincón de la iglesia,
y ‑lo digo para vergüenza
mía‑pensaba: estos devocionarios
hay que quemarlos, están llenos de
lágrimas... Ahora, de aquellos no
quemaría ninguno; quemaría todas
estas cosas que no tienen un suspiro,
que no tienen un afecto. ¿Está claro
Pues, hijo mío, yo estoy trabajando
desde hace cuarenta y siete años en
el Opus Dei; y bastantes años antes
sentí los barruntos del amor de Dios.
Él quería algo, y yo no sabía qué era.
No voy a descender a detalles que
muchos aquí conocen perfectamente.
Pero habitualmente voy a contrapelo.



Ahora estoy muy a gusto con
vosotros. Agradezco al Señor que me
da esta alegría, que no es sensiblera;
es amor, es cariño. Hijo mío, el
corazón lo tengo más duro que una
piedra. Pero los corazones de los
hombres, cuando son duros, son de
bronce, y el bronce en el fuego se
derrite en lágrimas. Algún día
llorarás, no te preocupes; llorarás, y
aquel día serás más hombre aún: no
creas que los hombres no lloramos.

El espíritu de libertad es uno de los
motivos, con la humildad, de la
alegría que daba a Mons. Escrivá de
Balaguer el sacrificio escondido y
silencioso, hecho cara a Dios, no
cara a los hombres. Los demás no
tienen por qué advertir la
mortificación personal, ni en cosas
grandes ni en cosas aparentemente
pequeñas.

Don Jesús Urteaga relata una
anécdota mínima ‑pero significativa‑



de cómo el Fundador del Opus Dei
quería que se sirviera a Dios con
libertad. Debía ser el año 1957.
Urteaga estaba en el Colegio Romano
de la Santa Cruz. Por aquella época
fumaba demasiado. Un día el Padre
se lo advirtió: ‑¡Jesús!, fumas
mucho. Pero, al mismo tiempo que
se lo decía, le daba un paquete de
tabaco, de la marca que Jesús
Urteaga solía fumar...

También tiene que ver con el tabaco
otra anécdota. La refirió don Álvaro
del Portillo, recién elegido Presidente
General del Opus Dei: "Cuando los
tres primeros sacerdotes de la Obra
recibimos la ordenación, ninguno de
nosotros fumaba; tampoco el Padre,
pues al entrar en el seminario regaló
todas sus pipas y el tabaco al portero.
Entonces el Padre me dijo: yo no
fumo; vosotros tres, tampoco; Álvaro,
tienes que fumar tú porque, si no, los
demás podrían pensar que no está
bien el tabaco; y deseo que no se



sientan coaccionados en esto, y
fumen si les da la gana".

Este sentido de la libertad destaca
notablemente cuando se trata de la
vocación, de la entrega de los socios y
asociadas del Opus Dei. Don José
María Casciaro, actual Decano de la
Facultad de Teología en la
Universidad de Navarra, refleja con
detalle y precisión el clima en que
nació su decisión de dedicarse a Dios
en el Opus Dei. Es paradigma de una
conducta habitual en tantos casos
semejantes.

José María Casciaro estudiaba sexto
curso de Bachillerato en Barcelona.
Volvió a casa (Torrevieja, Alicante),
para pasar las Navidades de 1939.
Allí apareció también su hermano
Pedro, que ya era de la Obra, y le
habló de su posible vocación, para
que se lo fuera pensando con calma,
en la presencia de Dios. Quedaron en
charlar más adelante, cuando Pedro



fuese a Barcelona. José María estaba
decidido, y así se lo dijo en abril de
1940 a su hermano. Pero tuvo que
seguir esperando, porque el
Fundador del Opus Dei debía ir a
Barcelona y "había indicado que,
como mi hermano Pedro me llevaba
bastante edad (ocho años y medio),
era conveniente que yo obrara con
toda libertad para dar aquel paso,
evitando cualquier posible influencia
del hermano mayor".

El 12 de mayo, por la tarde, en el
hotel Urbis, José María Casciaro fue a
ver ‑por fin‑ al Fundador del Opus
Dei. A lo largo de la entrevista, le
repitió varias veces ‑en un tono que a
José María pareció tajante, severo,
serio‑ si no estaría influido por su
hermano, en vez de obrar libremente
y después de haber considerado su
decisión en la presencia de Dios.
Como sus respuestas eran siempre
afirmativas, don Josemaría acabó
diciéndole que, desde aquel



momento, podía considerarse de la
Obra. "Posteriormente ‑sostiene al
recordar esta conversación‑ cuando
en varias ocasiones le he oído decir
que en la Obra tenemos una puerta
estrecha para entrar y otra ancha
para salir, me he acordado de aquel
episodio del 12 de mayo de 1940,
comprendiendo la exacta y profunda
verdad de aquella afirmación".

Este amor a la libertad es muy
conforme con el carácter
sobrenatural del Opus Dei, y también
con las características externas de la
entrega de los socios: ciudadanos
normales, exactamente igual a los
demás, que viven en su casa y con su
familia, trabajan en medio del
mundo, entran y salen y van de aquí
para allá, moviéndose siempre de un
modo natural y espontáneo: o viven
su vocación en libertad, por amor de
Dios, o no la viven. Cualquier tipo de
control externo, la desnaturalizaría.
Como sucede en el amor humano,



sólo cabe el libre condicionamiento
del cariño.

Todos los que piden la admisión en el
Opus Dei lo hacen libres de coacción.
Además tienen que trabajar, para
mantenerse económicamente y
ayudar al sostenimiento de los
apostolados. Esta realidad, que evita
el señoritismo, es también garantía
de libertad: si alguno quiere
abandonar la Asociación, puede
hacerlo con facilidad; si persevera, es
por razones sobrenaturales, no
humanas.

No obstante, sería un error confundir
libertad con indiferencia. El
Fundador del Opus Dei quería que
todos perseverasen en su vocación, y
ponía los medios: formarlos, rezar
por ellos, tratarlos con más cariño si
atravesaban momentos difíciles. Más
de una vez, supo hacerse el 
encontradizo con el que flojeaba,
como el Señor ante el desaliento de



los discípulos de Emaús. Cuando fue
necesario, abandonó todo, para salir
en busca de la oveja perdida...

Antonio Ivars recapitula la doble
faceta ‑comprensión y exigencia‑ que
hunde sus raíces en idéntico espíritu
de amor: "Pienso que, de algún
modo, reflejaba como nadie la
persona de Cristo: cariñoso y dulce
con los niños, los pecadores públicos,
y exigente y hasta aparentemente
airado con los fariseos e incluso con
sus propios apóstoles. La ternura
maternal de don Josemaría se
compaginaba armónicamente con su
reciedumbre. Podía comprender las
mayores miserias, acoger con el
mayor cariño al más

grande pecador, y reprender
seriamente a uno de sus hijos por la
omisión del más pequeño detalle".

Por último, para completar este
rápido panorama, es preciso



referirse a su actitud hacia los no
católicos.

No hacía una frase cuando declaraba
que estaba dispuesto a dar cien veces
su vida para defender la libertad de
una conciencia. De hecho, tuvo que
luchar mucho, con un filial forcejeo,
para que la Santa Sede aprobase algo
inédito en la historia de las
asociaciones de la Iglesia: que
pudieran ser

Cooperadores del Opus Dei personas
sin fe católica.

En 1966 contó a un periodista,
Jacques Guillémé‑Brúlon, de Le
Figaro, lo que una vez había
comentado al Santo Padre Juan XXIII,
movido por el encanto afable y
paterno de su trato: "Padre Santo,
en nuestra Obra siempre han
encontrado todos los hombres,
católicos o no, un lugar amable: no
he aprendido el ecumenismo de
Vuestra Santidad". El se rió



emocionado, porque sabía que, ya
desde 1950, la Santa Sede había
autorizado al Opus Dei a recibir
como asociados Cooperadores a los
no católicos y aun a los no
cristianos.

Poco antes, el periodista le había
preguntado sobre la "posición de la
Obra" ante la Declaración del
Concilio Vaticano II acerca de la
libertad religiosa. La respuesta
surgió bien clara:

En cuanto a la libertad religiosa, el
Opus Dei, desde que se fundó, no ha
hecho nunca discriminaciones:
trabaja y convive con todos, porque
ve en cada persona un alma a la que
hay que respetar y amar. No son sólo
palabras; nuestra Obra es la primera
organización católica que, con la
autorización de la Santa Sede, admite
como Cooperadores a los no
católicos, cristianos o no. He
defendido siempre la libertad de las



conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni para
convencer ni para vencer; el error se
supera con la oración, con la gracia
de Dios, con el estudio; nunca con la
fuerza, siempre con la caridad.
Comprenderá que siendo ése el
espíritu que desde el primer
momento hemos vivido, sólo alegría
pueden producirme las enseñanzas
que sobre este tema ha promulgado
el Concilio.

Mons. Escrivá de Balaguer trató con
lealtad a las almas. Defendió la
libertad de sus conciencias, pero sin
ocultarles la propia y plena adhesión
a la fe católica (que incluye, claro,
aquella defensa de la libertad). Vale
la pena resumir el diálogo que
mantuvo con él en 1974 un
matrimonio brasileño, delante de
muchas personas:

‑Somos una familia ecuménica: mi
esposa es metodista...



‑¡Dios la bendiga! ¿Está aquí?

Estaba sentada en la última fila,
delante de su marido.

Sin libertad no se puede amar a Dios
l 297

‑Dile que la quiero mucho.

‑Estamos muy unidos en la
educación religiosa de nuestros

¡Muy bien!

‑Dos ya hicieron la Primera
Comunión...

‑ ¡Bien!

‑Comienzan a hacer un poquito de
lectura espiritual antes de dormir, y
el mayor va a Misa todos los días con
su padre.

‑ ¡Bien!



‑Me gustaría que dijese algunas
palabras a mi esposa.

‑ ¡Hija mía!, te digo lo siguiente:
que tienes un marido estupendo, y
que te quiero mucho en el Señor.
Quiero a todas las almas. Pero a
una madre que da libertad a los
hi3os, que además se ocupa de que
se eduquen en esta fe maravillosa,
que ve con alegría que se acerquen
al Santo Sacramento de la
Eucaristía, a una madre así, yo ya
la admiro. ;Te admiro! ;Te quiero
mucho! Reza por mí. Y basta, de
momento. Pero mañana, en la
Misa, me voy a acordar mucho de
ti. Allí no soy yo. Tú no tienes por
qué creerlo, por ahora; pediré al
Señor que te conceda mi fe, porque
‑no te enfades‑ la tuya no es la
verdadera. Yo daría mi vida cien
veces por defender la libertad de
tu conciencia; de modo que
seríamos muy amigos, si yo viviera
aquí. Pero, claro, yo creo



plenamente que tengo la
verdadera fe; si no, no vestiría esta
funda de paraguas (se refería a su
sotana).

‑ ¡Reza por mi! Nadie como tu
marido, para defender la fe tuya. Y
nadie como tu marido y como yo,
para pedirle al Señor que te envíe
muchas luces y mucha claridad de
ideas. Y gracias, porque eres muy
generosa y muy buena.

A lo largo de los años, se han
multiplicado anécdotas parecidas. En
los comienzos del trabajo apostólico
del Opus Dei en Ginebra, conocieron
al hijo de un pastor calvinista, que se
fue entusiasmando con la Obra,
especialmente con Camino, que
difundió entre sus amigos en
diferentes idiomas: francés, inglés,
alemán, italiano. Tiempo después,
escribiría a un socio del Opus Dei
que había tratado en Suiza,
felicitándole por la Navidad. Le



hablaba entusiasmado de su visita a
Mons. Escrivá de Balaguer en Roma.
Lo había recibido ‑como siempre,
como a todos afecto, y no había
dejado de decirle que son los
católicos los que están en la verdad...
No necesitaba disimular su fe ‑todo
lo contrario‑ para conseguir que los
no católicos respondieran con cariño
y gratitud a su cariño y lealtad.

Cerca de Caracas, al aire libre, en la
casa de retiros de Altoclaro, unas
cinco mil personas seguían su
enseñanza el 14 de febrero de 1975.
Se levantó un hombre joven, de
barba poblada y amplia, que
realzaba su jovialidad.

‑Padre, yo soy hebreo...

El Fundador del Opus Dei le
interrumpió:

Yo amo mucho a los hebreos
porque amo mucho a Jesucristo
‑¡con locura!‑, que es hebreo. No



digo era, sino es: Iesus Christus, heri
et hodie, ipse et in saecula. 
Jesucristo sigue viviendo, y es
hebreo como tú. El segundo amor
de mi vida es una hebrea, María
Santísima, Madre de Jesucristo. De
modo que te miro con cariño.
Sigue...

Aquel hombre de sonrisa abierta de
par en par, se ganó una ovación
cerrada cuando dijo:

‑Yo creo que la pregunta está
respondida.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-
no-se-puede-amar-a-dios/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/2-sin-libertad-no-se-puede-amar-a-dios/

	2. Sin libertad no se puede amar a Dios

