
opusdei.org

2. Santificar los
trabajos y los días

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

En el primer capítulo de este libro, se
menciona la llamada del Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer:
fundar el Opus Dei, camino de
santificación en el trabajo
profesional y en el cumplimiento de
los deberes ordinarios del cristiano.



El Fundador sintetizaba esos fines
con algunos textos de la Escritura.

Desde que era sacerdote joven,
utilizó como jaculatoria las palabras 
regnare Christum volumus!, y se
empleó, con todas sus fuerzas, para
que comenzase a reinar en su vida.
De la misma manera, entre otros
muchos textos, constituyó tema
central de su lucha y su labor el
consejo del Apóstol: instaurare omnia
in Christo. Se esforzó en transmitirlo
a los demás, referido a las
profesiones y lugares donde se
encuentran los hombres. Se aplicó
también constantemente el versículo
del Evangelio ubicumque fuerit
corpus illic congregabuntur et
aquilae: soñaba con esa unión del
alma con Dios, reflejada en la figura
del águila que mira de hito en hito el
sol, para después llevar al Señor
todos los ambientes, y le rindan el
culto que le es debido. En fin, el
pasaje del Evangelio de San Juan et



Ego si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, que oyó
mientras celebraba la Santa Misa, y
quedó impreso a fuego en su alma,
de modo que ardía en deseos de
poner a Cristo en la cumbre de las
actividades humanas.

Esta idea central aparece en sus
primeros escritos, y en sus
conversaciones con los que le
seguían en los años treinta.

En ese tiempo, cuando apenas
llegaban a una decena los miembros
del Opus Dei, les hablaba de la
necesidad de trabajar
apostólicamente en el campo
intelectual, en el ámbito de la
economía, en los medios obreros, en
la agricultura, o en los hogares de
familia. Su visión ofrecía tal firmeza,
que no tenían la menor duda de que
se haría realidad.

El Fundador del Opus Dei transmitió
a sus hijos el afán de llevar a Cristo



todo lo humano, fortaleciendo su
acción con una vida interior
profunda y una conducta coherente: 
no se trata -insistía- de actuar como
una perfecta organización
humana, ni de considerarnos
superhombres, sino de meter en
todas las personas de la sociedad,
empezando por nosotros mismos,
el hondo convencimiento de que
hay que vivir cara a Dios. Nos
repetía que el Opus Dei ha venido
para servir a la Iglesia en cualquier
circunstancia, sin limitaciones de
tiempo, ni de ambientes, ni de
condiciones personales.

Sabiéndonos capaces -reconocía
Mons. Escrivá de Balaguer- de
cometer los mismos horrores y los
mismos errores del hombre más
depravado, mis hijos han
trabajado con el convencimiento
de que el Señor nos ha escogido
como instrumentos para que, con
su gracia, influyamos en los



lugares donde estamos. Resultado
de esta tarea es el número ingente de
almas, de todas las clases sociales,
que han comenzado o recomenzado
a llevar una vida cristiana
consecuente, con una participación
asidua en los Sacramentos; con su
colaboración en la vida parroquial y
su atención al Magisterio eclesiástico,
tanto pontificio como episcopal; con
la defensa cristiana de la familia, y
de los derechos básicos que la
sustentan; en fin, con la promoción
social, profesional y espiritual de
gente con escasos recursos
económicos.

Hoy resulta relativamente normal la
consideración del matrimonio como
uno de esos grandes senderos de
santidad y apostolado en medio del
mundo. Pero aún recuerdo que hacia
1984, en un programa de la radio
oficial española, un periodista me
seguía presentando su escándalo por
el punto número 28 de Camino.



El Fundador del Opus Dei predicaba
que la santidad no está reservada a
los religiosos o a los sacerdotes. Y no
dejaba de recordar que el amor de
los esposos lo ha querido y
bendecido el Señor.

Tuvo siempre en su cabeza la frase
que el Apóstol utiliza para evocar el
matrimonio: sacramentum magnum.
De aquí concluía que es necesario
subrayar la llamada a la santidad de
quienes por vocación divina están en
este camino. Recordaba el esfuerzo
de correspondencia cristiana de sus
padres y advertía esta misma vida de
santidad en muchas almas. Desde
que vio que Dios contaba con ellas, a
través del camino del Opus Dei,
comenzó a dedicarse con más
intensidad al apostolado entre los
casados, aunque jurídicamente no
pudieran ser miembros de la Obra
hasta 1948. Pero, desde los primeros
años, enseñó a los matrimonios a



esforzarse por conseguir que sus
hogares fuesen luminosos y alegres.

Pensando en las familias, Mons.
Escrivá de Balaguer impulsó el
apostolado de las mujeres del Opus
Dei, para enseñar a las madres -
especialmente en sectores
marginados, y en ambientes rurales-
a tratar a sus hijos con delicadeza
humana y con sentido sobrenatural.

Fomentó en los padres la
responsabilidad y la conciencia de
ocuparse directísimamente de la
educación de sus hijos, promoviendo
-ellos- escuelas, colegios y clubs en
los que, con la formación humana,
forjen un auténtico criterio cristiano.
Ese estímulo apostólico ha tenido eco
ya en todos los continentes. Y no
faltan, en los lugares donde trabaja el
Opus Dei, obras de enseñanza y de
formación para las categorías
sociales menos favorecidas.



Mons. Escrivá de Balaguer dejó muy
claro que, a través de estos medios,
no se pretendía buscar vocaciones
para el Opus Dei, sino influir
cristianamente en el torrente
circulatorio de la sociedad, elevar
la temperatura espiritual del
ambiente en que esas iniciativas se
desarrollan.

Esta presencia en los más diversos
sectores tiene una finalidad
apostólica, no motivos de ambición
humana. Quizá por esto, desde el
comienzo, el Fundador insistió tanto
en la igualdad radical de todos los
trabajos.

Proclamaba que no admitía
discriminación alguna, puesto que
detrás de cada persona veía un alma
a la que tenía obligación de ayudar y
de la que el Señor le pediría cuenta.
Esta responsabilidad cristalizó
todavía con más fuerza a partir del 2
de octubre de 1928, cuando



descubrió la perenne urgencia de
formar buenos profesionales, que
influyesen cristianamente desde su
trabajo y su posición social.

De acuerdo con esa teología de la
santificación del trabajo cotidiano,
inculcó que todos los quehaceres son
importantes para la sociedad, y
especialmente para la vida de cada
persona, si se realizan con perfección
humana, en servicio y como
alabanza a Dios, uniéndolos al
Sacrificio Redentor de Nuestro Señor
Jesucristo, que nos ha ganado la
salvación y la posibilidad de
santificarnos.

Cuando le comentaban que algún
miembro del Opus Dei ocupaba
cargos relevantes, Mons. Escrivá de
Balaguer reaccionaba de la misma
manera: no me interesa su
actividad en cuanto tal; me
interesa saber, en cambio, si es
piadoso, si es apostólico, si procura



no considerarse una excepción en
el cumplimiento de su plan de
vida, si, a pesar de las miserias y
defectos personales que tendrá,
porque todos los tenemos, procura
comportarse siempre como un
hombre de fe, de modo que las
personas que estén en contacto con
él perciban que es un hombre que
trata, conoce y ama a su Dios.

Algunos no han entendido esta
coherencia cristiana, como si fuese
un intento de restaurar 
confesionalismos en la vida
profesional o civil. Y se han apoyado,
incluso en Camino, 353: 
Aconfesionalismo. Neutralidad. -
Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ¿Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser católico, al entrar en la
Universidad o en la Asociación
profesional o en la Asamblea sabia
o en el Parlamento, como quien
deja el sombrero en la puerta?



El Fundador del Opus Dei no se cansó
de repetir a quienes se acercaban a
su labor sacerdotal que habían de
dar testimonio de vida cristiana -a
través de su profesión-, con un
conocimiento profundo de la fe, sin
limitarse a unas prácticas religiosas
semanales. Propugnaba la necesidad
de impregnar de virtud cristiana
todo lo que se realiza, aunque
parezca sin trascendencia.
Manifestaba, por ejemplo, que una
formación humana impartida por
católicos en la que no haya -de una
manera transparente, constante y
clara- el influjo del criterio cristiano,
puede ser un motivo de escándalo
para aquellos que la reciben, además
de un mal servicio a la Iglesia y a la
sociedad.

En cambio, rechazaba con fortaleza
que se utilizase a su alrededor el
título de católico. Recalcaba que los
fieles hemos de distinguirnos por el
cumplimiento acabado de nuestras



obligaciones personales y
profesionales, sin escudarnos jamás
en la condición de creyentes, al
presentar una tarea mediocre o mal
acabada. Por ejemplo,
comprendiendo y respetando el
criterio contrario, prefirió no
servirse nunca de los nombres de los
Santos para designar tareas
humanas; así se evitaría que ese
título, por una posible incompetencia
o falta de categoría de quienes guían
esas empresas, pudiera ser objeto de
desprecios, mofas o burlas.

Fomentó, pues, la responsabilidad de
ser buenos profesionales, para dar
testimonio de la fe mediante el
trabajo bien terminado, de manera
que entrase por los ojos que los
católicos saben realizarlo con altura
humana, precisamente por su
conciencia de creyentes que ofrecen
su actividad al Señor, al que no se le
puede presentar nada mal hecho.



Ya desde 1928 enseñó la
incompatibilidad entre parecer buen
cristiano, muy piadoso, y descuidar
el trabajo profesional -por pereza,
negligencia, falta de preparación o
desinterés-, porque la vida de piedad
no puede justificar una existencia
humana inútil, indolente o
irresponsable. A los miembros del
Opus Dei, nos repetía: de qué me
sirve una persona que me diga que
es muy buen hijo mío, y después es
un mal maestro, un mal ingeniero,
una mala ama de casa. Aparte de
que ser hijo mío no cuenta nada y
de que lo único importante es ser
hijo de Dios, hemos de
convencernos de que, para
comportarnos como tales, hemos
de ofrecer al Señor el sacrificio de
una vida entera, gastada con
generosidad y en la que
busquemos constantemente la
perfección cristiana, luchando
contra nuestras propias miserias
personales, y realizando y



acabando todas nuestras
ocupaciones perfectamente bien,
para ofrecérselas al Señor, por
nuestra santidad personal y por la
santidad de todas las almas.

Un refrán español califica como dar
gato por liebre la actitud de quienes
defraudan en servicios o mercancías.
El Fundador afirmaba que el espíritu
del Opus Dei había de llevar a
proceder del modo exactamente
opuesto: dar liebre por gato,
entregar lo mejor de nosotros, sin
aparentar que hacemos algo
extraordinario o por encima de lo
debido.

En la exigencia del prestigio
profesional, se apoyaría el reproche
de elitismo dirigido en ocasiones a
Mons. Escrivá de Balaguer, dando a
entender así que sólo buscaba para el
Opus Dei a personas de condiciones
destacadas.



Muy en la cabeza tenía quiénes no
debían ser admitidos, salvo que
cambiasen: no caben los egoístas, ni
los cobardes, ni los indiscretos, ni
los pesimistas, ni los tibios, ni los
tontos, ni los vagos, ni los tímidos,
ni los frívolos; caben los enfermos,
predilectos de Dios, y todos los que
tengan el corazón grande, aunque
hayan sido mayores sus flaquezas.

Al exigir que se trabajase, y se
trabajase bien, no pretendía hacer
un apostolado de elite, con exclusión
de personas determinadas. Le he
oído muchísimas veces que sólo con
los muy inteligentes -todos sabios- no
haríamos nada, ya que ocurre con no
poca frecuencia que quienes gozan
de dotes tan preclaras, viven fuera de
la realidad. En cambio, reiteraba que
la mayor parte serían talentos
medios: hombres y mujeres
corrientes que, con su esfuerzo en la
práctica de la virtud y en el trabajo
bien acabado, llegan a destacar y son



útiles donde se encuentran,
procurando animar, ayudar y dar
ejemplo a los que tienen a su
alrededor.

No se debe olvidar que, entre los
primeros miembros del Opus Dei,
hubo enfermos, y enfermos
desahuciados. Soy también testigo de
casos de personas con un pronóstico
de vida limitado -meses, según los
médicos-, que deseaban pedir la
admisión en la Obra antes del
diagnóstico, y luego se retraían
pensando en su inutilidad. El
Fundador les aclaraba que, si sentían
la llamada divina, su aparente
debilidad no era obstáculo, porque
significaba un tesoro de fortaleza.
Recuerdo que a una paralítica, que se
angustiaba por la poca colaboración
que podía prestar, totalmente
inmóvil en la cama, dentro de una
especie de moldura de yeso, Mons.
Escrivá de Balaguer, sin conocer esa
preocupación, la animó a ser fiel: 



¡cuánto puedes moverte, sin
moverte! También me consta su
alegría por las innumerables
vocaciones de campesinos o de
obreros; o por las que surgían entre
ciegos o sordos: el Fundador
afirmaba que constituyen, con el
ofrecimiento constante de sus
limitaciones, verdaderas columnas
que sustentan la labor de la Obra. Lo
dejó bien claro a sus hijos: pensadlo
bien, meditadlo y vividlo: ¡nos
interesan todas las almas!; no
hemos cerrado a nadie las puertas
y tampoco el corazón. Por eso, en
cualquier circunstancia, cuando
un alma viene a uno de nosotros,
hemos de pensar que tenemos
obligación de que conozca, trate,
ame y se identifique más con
Nuestro Señor Jesucristo.

En su solicitud por las almas, insistía
en que, llamándoles con diferentes
nombres, se organizasen medios
para instruir a personas de toda



condición: pues también entre los
intelectuales, entre gente de la más
alta sociedad o de la burguesía, hay
carencia de doctrina. Al hablar
repetidamente de la urgencia de dar
a conocer a Cristo, resonaban en su
corazón las palabras del Maestro,
que vino a la tierra ut omnes homines
salvi fiant ["para salvar a todos los
hombres"].

Por otro lado, no se puede dejar de
señalar que, siguiendo precisamente
las orientaciones del Fundador, los
miembros del Opus Dei procuran
formar y ayudar profesionalmente a
cuantos están a su alrededor. De esta
manera se realiza una auténtica
promoción entre la gente con la que
se convive, ya que se fomenta el
sentido de responsabilidad, el hábito
de trabajar con espíritu sobrenatural
y la necesidad de acabar bien las
tareas para ofrecerlas al Señor y
servir lealmente a la sociedad.



Mons. Escrivá de Balaguer trataba a
las almas por igual, sin hacer
acepción de personas.

Desde el principio, nunca dejó de
impartir un medio de formación,
aunque el número de participantes
se redujese a uno solo. Los dirigía
con la misma ilusión y fuego
apostólico que si asistieran
muchísimas personas. Y recomendó
siempre esta norma de conducta en
el Opus Dei: no se deja de dar
ninguna clase, no se deja de tener
ningún Círculo, no se deja de
impartir ningún curso de retiro
espiritual o un retiro, aunque los
participantes queden reducidos a
una sola persona, teniendo muy en
cuenta que por cada alma el Señor
ha dado toda su Sangre.

No hizo distinciones por el origen
social. Se consideró sacerdote de
todos y para todos: detrás de cada
uno, fuese quien fuese, veía un alma



que había que ganar para Cristo. Su
generosa dedicación a personas de
tan variadas condiciones, produjo -
entre los que le trataban- la
admiración de ver que atendía, con
la misma entrega y espíritu
sacerdotal, a aquellos de quienes no
podía esperar ningún apoyo. En su
labor ministerial, se mostró tan
dispuesto a entregarles su tiempo y
sus energías, como cuando requerían
su atención pastoral o su amistad
gentes de relieve o con posibilidades
de sobresalir. Como es natural,
fomentaba en estos últimos la
responsabilidad, que a todos
competía, de ayudar a quienes
disponían de menos medios o de
menor formación humana y
religiosa.

He visto con qué naturalidad y
cariño sabía ponerse a la altura de
las personas más humildes,
suscitando a su alrededor un interés
efectivo por encontrar a Dios y



buscar soluciones a los problemas
humanos que les afectaban. No lo
hacía como de manera forzada, sino
porque se sabía hermano de todos y
de cada uno, dispuesto a gastar su
vida, con la gracia de Dios, por la
última criatura humana que
necesitase su ayuda.

No tenía inconveniente en
estrecharles la mano o darles un
abrazo paternal cuando, por las
condiciones materiales en que se
encontraban -sudorosos, con la ropa
de trabajo manchada, o manchados
ellos mismos-, se resistían a ese
gesto.

Besaba con agradecimiento
sacerdotal las manos de los obreros,
porque con ellas estaban haciendo de
su trabajo una oración, y muchos, al
hilo del espíritu del Opus Dei,
continuaban el Santo Sacrificio de la
Misa durante la jornada ofreciendo
al Señor el esfuerzo que realizaban.



Se mezclaba con espontaneidad
entre los pobres con heridas o
enfermedades contagiosas; atendía a
enfermos indigentes que pedían su
ayuda, precisamente porque sabían
que su corazón no se cerraba a
nadie.

Como demostración patente de todo
lo que señalo, está la realidad de que
muchos fieles de la Prelatura
proceden de condiciones sociales
muy bajas, y viven con una
delicadeza extraordinaria el mismo
camino espiritual que practican los
miembros de nivel social más alto.

A lo largo de su vida, y puedo
testificarlo porque -como secretario-
organizaba el horario de las visitas,
ha recibido a todo tipo de personas.
No han faltado quienes, al enterarse
de esa apertura sacerdotal,
comentaban que no entendían su
postura. Sin perder la paz, nos
aclaraba que era sacerdote de



Jesucristo, y que debía tener los
brazos abiertos: si viene a mí la
persona más cargada de defectos,
de errores, de odios, le atenderé
con toda la fuerza de mi corazón,
recordando que Jesucristo -así lo
dijo Él- ha venido para salvar a los
pecadores, a los enfermos, y todos
somos enfermos y pecadores.

Y, en fin, buena prueba de esto es
que, el 26 de junio de 1975, en cuanto
tuvieron noticia de su fallecimiento,
acudieron a la Sede Central del Opus
Dei innumerables personas de todo
tipo y condición: desde trabajadores
de la industria y del comercio, hasta
Obispos y Cardenales de la Iglesia,
estudiantes, amas de casa,
embajadores, profesionales,
religiosos y religiosas, en un desfile
continuo, mientras su cuerpo
permaneció expuesto. Muchos
padres no dudaron en llevar a sus
hijos, aunque fueran muy pequeños.
Y caían en oración confiada, mirando



su rostro, que -también a esas
criaturas- llenaba de paz.
Trabajadores y proveedores de las
obras de aquellos edificios, se
acercaron con sus familias a rezar, y
comentaron el inmenso bien que a
ellos, a sus esposas y a sus hijos, les
había proporcionado el trato con
Mons. Escrivá de Balaguer.

La santificación del trabajo nada
tiene que ver con elitismos. Pero no
es menos clara la trascendencia
social y cristiana de la recta
ordenación de aquellas actividades
humanas con un efecto vertebrador
de la convivencia. De hecho, el
Fundador del Opus Dei dio
extraordinario relieve a la presencia
de miembros de la Obra en esos
quehaceres, comenzando por los que
atañen a la cultura y a la vida
intelectual.

Se le quedó muy grabada una
definición escolar que aprendió de



pequeño: "inefable es lo
incomparablemente bello que, al
romper con su esplendor la armonía
de lo creado, despierta en nosotros la
idea de lo infinito". La aplicaba a la
acción continua de la Providencia,
para descubrir la belleza de lo
aparentemente más humilde, porque
encierra el quid divinum -infinito e
inefable- del posible encuentro con
Dios.

Cuando conoció que el Señor le pedía
fundar el Opus Dei, entendió que
ningún ámbito honrado se excluía de
la llamada a la santidad. Desde 1928
empezó a trabajar, por tanto, con
universitarios y con intelectuales.
Comenzó a dirigirles retiros y
charlas, y a llevar su dirección
espiritual personal. Se ocupaba de
que adquiriesen y fundamentasen el
conocimiento de la vida cristiana,
desde las nociones más básicas del
catecismo, hasta los problemas de
orden doctrinal y teológico que



pudiesen guardar relación más
directa con su campo de
especialidad. Fomentaba también
entre muchos estudiantes la idea de
que, preparándose muy bien, se
orientasen hacia la investigación y la
enseñanza universitaria. Era
consciente de que desde las cátedras
se influye -para el bien o para el mal-
en millares y millares de alumnos
que pasan por las aulas.

Partiendo de la universalidad de la
doctrina católica, estaba convencido
de que era necesario formar
pensadores, investigadores, hombres
de cultura y de ciencia, que fuesen
católicos responsables, de modo que
su formación cristiana les sirviese de
base para su tarea específica. Al
mismo tiempo, deseaba -y no se
cansó de repetirlo- que los católicos
no abandonasen ningún campo de la
ciencia ni de la investigación, de
modo que con su prestigio
profesional pudiesen también



contrarrestar las doctrinas y los
caminos que atentan contra la
verdad, contra la dignidad del
hombre y, por tanto, contra el
Creador.

Desde hace años se viene realizando
esta labor en la Universidad y en la
enseñanza media de tantos países,
merced al celo por las almas que el
Opus Dei ha sembrado en
muchísimas personas. Precisamente
la amplitud de la acción apostólica
del Fundador con intelectuales y con
gente de las clases económicas más
altas, le acarreó críticas e
incomprensiones, a las que
respondía con buen humor: las
personas que se dedican a la
cultura y los ricos tienen un alma
que salvar.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-santificar-
los-trabajos-y-los-dias/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/
https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/
https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/

	2. Santificar los trabajos y los días

