opusdei.org

2. Santificar los
trabajos y los dias

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

31/12/2011

En el primer capitulo de este libro, se
menciona la llamada del Beato
Josemaria Escriva de Balaguer:
fundar el Opus Dei, camino de
santificacion en el trabajo
profesional y en el cumplimiento de
los deberes ordinarios del cristiano.



El Fundador sintetizaba esos fines
con algunos textos de la Escritura.

Desde que era sacerdote joven,
utilizé como jaculatoria las palabras
regnare Christum volumus!, y se
empleo, con todas sus fuerzas, para
que comenzase a reinar en su vida.
De la misma manera, entre otros
muchos textos, constituyo tema
central de su lucha y su labor el
consejo del Apostol: instaurare omnia
in Christo. Se esforzo en transmitirlo
a los demas, referido a las
profesiones y lugares donde se
encuentran los hombres. Se aplico
también constantemente el versiculo
del Evangelio ubicumque fuerit
corpus illic congregabuntur et
aquilae: sofiaba con esa union del
alma con Dios, reflejada en la figura
del 4guila que mira de hito en hito el
sol, para después llevar al Sefior
todos los ambientes, y le rindan el
culto que le es debido. En fin, el
pasaje del Evangelio de San Juan et



Ego si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, que oyo
mientras celebraba la Santa Misa, y
quedo impreso a fuego en su alma,
de modo que ardia en deseos de
poner a Cristo en la cumbre de las
actividades humanas.

Esta idea central aparece en sus
primeros escritos, y en sus
conversaciones con los que le
seguian en los afios treinta.

En ese tiempo, cuando apenas
llegaban a una decena los miembros
del Opus Dei, les hablaba de la
necesidad de trabajar
apostolicamente en el campo
intelectual, en el ambito de la
economia, en los medios obreros, en
la agricultura, o en los hogares de
familia. Su vision ofrecia tal firmeza,
que no tenian la menor duda de que
se haria realidad.

El Fundador del Opus Dei transmitio
a sus hijos el afan de llevar a Cristo



todo lo humano, fortaleciendo su
accion con una vida interior
profunda y una conducta coherente:
no se trata -insistia- de actuar como
una perfecta organizacion
humana, ni de considerarnos
superhombres, sino de meter en
todas las personas de la sociedad,
empezando por nosotros mismos,
el hondo convencimiento de que
hay que vivir cara a Dios. Nos
repetia que el Opus Dei ha venido
para servir a la Iglesia en cualquier
circunstancia, sin limitaciones de
tiempo, ni de ambientes, ni de
condiciones personales.

Sabiéndonos capaces -reconocia
Mons. Escriva de Balaguer- de
cometer los mismos horrores y los
mismos errores del hombre mas
depravado, mis hijos han
trabajado con el convencimiento
de que el Seiior nos ha escogido
como instrumentos para que, con
su gracia, influyamos en los



lugares donde estamos. Resultado
de esta tarea es el numero ingente de
almas, de todas las clases sociales,
que han comenzado o recomenzado
a llevar una vida cristiana
consecuente, con una participacion
asidua en los Sacramentos; con su
colaboracion en la vida parroquial y
su atencion al Magisterio eclesiastico,
tanto pontificio como episcopal; con
la defensa cristiana de la familia, y
de los derechos basicos que la
sustentan; en fin, con la promocion
social, profesional y espiritual de
gente con escasos recursos
economicos.

Hoy resulta relativamente normal la
consideracion del matrimonio como
uno de esos grandes senderos de
santidad y apostolado en medio del
mundo. Pero aun recuerdo que hacia
1984, en un programa de la radio
oficial espariola, un periodista me
seguia presentando su escdandalo por
el punto numero 28 de Camino.



El Fundador del Opus Dei predicaba
que la santidad no esta reservada a
los religiosos o a los sacerdotes. Y no
dejaba de recordar que el amor de
los esposos lo ha querido y
bendecido el Seiior.

Tuvo siempre en su cabeza la frase
que el Apostol utiliza para evocar el
matrimonio: sacramentum magnum.
De aqui concluia que es necesario
subrayar la llamada a la santidad de
quienes por vocacion divina estan en
este camino. Recordaba el esfuerzo
de correspondencia cristiana de sus
padres y advertia esta misma vida de
santidad en muchas almas. Desde
que vio que Dios contaba con ellas, a
través del camino del Opus Dei,
comenzo a dedicarse con mas
intensidad al apostolado entre los
casados, aunque juridicamente no
pudieran ser miembros de la Obra
hasta 1948. Pero, desde los primeros
anos, ensefo a los matrimonios a



esforzarse por conseguir que sus
hogares fuesen luminosos y alegres.

Pensando en las familias, Mons.
Escriva de Balaguer impulso el
apostolado de las mujeres del Opus
Dei, para ensefar a las madres -
especialmente en sectores
marginados, y en ambientes rurales-
a tratar a sus hijos con delicadeza
humana y con sentido sobrenatural.

Fomentd en los padres la
responsabilidad y la conciencia de
ocuparse directisimamente de la
educacion de sus hijos, promoviendo
-ellos- escuelas, colegios y clubs en
los que, con la formacion humana,
forjen un auténtico criterio cristiano.
Ese estimulo apostoélico ha tenido eco
ya en todos los continentes. Y no
faltan, en los lugares donde trabaja el
Opus Dei, obras de ensefianza y de
formacion para las categorias
sociales menos favorecidas.



Mons. Escriva de Balaguer dejo muy
claro que, a través de estos medios,
no se pretendia buscar vocaciones
para el Opus Dei, sino influir
cristianamente en el torrente
circulatorio de la sociedad, elevar
la temperatura espiritual del
ambiente en que esas iniciativas se
desarrollan.

Esta presencia en los mas diversos
sectores tiene una finalidad
apostolica, no motivos de ambicion
humana. Quiza por esto, desde el
comienzo, el Fundador insistid tanto
en la igualdad radical de todos los
trabajos.

Proclamaba que no admitia
discriminacion alguna, puesto que
detras de cada persona veia un alma
a la que tenia obligacion de ayudar y
de la que el Sefior le pediria cuenta.
Esta responsabilidad cristalizo
todavia con mas fuerza a partir del 2
de octubre de 1928, cuando



descubrio la perenne urgencia de
formar buenos profesionales, que
influyesen cristianamente desde su
trabajo y su posicion social.

De acuerdo con esa teologia de la
santificacion del trabajo cotidiano,
inculco que todos los quehaceres son
importantes para la sociedad, y
especialmente para la vida de cada
persona, si se realizan con perfeccion
humana, en servicio y como
alabanza a Dios, uniéndolos al
Sacrificio Redentor de Nuestro Sefior
Jesucristo, que nos ha ganado la
salvacion y la posibilidad de
santificarnos.

Cuando le comentaban que algun
miembro del Opus Dei ocupaba
cargos relevantes, Mons. Escriva de
Balaguer reaccionaba de la misma
manera: no me interesa su
actividad en cuanto tal; me
interesa saber, en cambio, si es
piadoso, si es apostolico, si procura



no considerarse una excepcion en
el cumplimiento de su plan de
vida, si, a pesar de las miserias y
defectos personales que tendra,
porque todos los tenemos, procura
comportarse siempre como un
hombre de fe, de modo que las
personas que estén en contacto con
él perciban que es un hombre que
trata, conoce y ama a su Dios.

Algunos no han entendido esta
coherencia cristiana, como si fuese
un intento de restaurar
confesionalismos en la vida
profesional o civil. Y se han apoyado,
incluso en Camino, 353:
Aconfesionalismo. Neutralidad. -
Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ;Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser catolico, al entrar en la
Universidad o en la Asociacion
profesional o en la Asamblea sabia
o en el Parlamento, como quien
deja el sombrero en la puerta?



El Fundador del Opus Dei no se canso
de repetir a quienes se acercaban a
su labor sacerdotal que habian de
dar testimonio de vida cristiana -a
traveés de su profesion-, con un
conocimiento profundo de la fe, sin
limitarse a unas practicas religiosas
semanales. Propugnaba la necesidad
de impregnar de virtud cristiana
todo lo que se realiza, aunque
parezca sin trascendencia.
Manifestaba, por ejemplo, que una
formacion humana impartida por
catolicos en la que no haya -de una
manera transparente, constante y
clara- el influjo del criterio cristiano,
puede ser un motivo de escandalo
para aquellos que la reciben, ademas
de un mal servicio a la Iglesia y a la
sociedad.

En cambio, rechazaba con fortaleza
que se utilizase a su alrededor el

titulo de catdlico. Recalcaba que los
fieles hemos de distinguirnos por el
cumplimiento acabado de nuestras



obligaciones personales y
profesionales, sin escudarnos jamas
en la condicion de creyentes, al
presentar una tarea mediocre o mal
acabada. Por ejemplo,
comprendiendo y respetando el
criterio contrario, prefirié no
servirse nunca de los nombres de los
Santos para designar tareas
humanas; asi se evitaria que ese
titulo, por una posible incompetencia
o falta de categoria de quienes guian
esas empresas, pudiera ser objeto de
desprecios, mofas o burlas.

Fomentd, pues, la responsabilidad de
ser buenos profesionales, para dar
testimonio de la fe mediante el
trabajo bien terminado, de manera
que entrase por los ojos que los
catolicos saben realizarlo con altura
humana, precisamente por su
conciencia de creyentes que ofrecen
su actividad al Sefior, al que no se le
puede presentar nada mal hecho.



Ya desde 1928 ensefio la
incompatibilidad entre parecer buen
cristiano, muy piadoso, y descuidar
el trabajo profesional -por pereza,
negligencia, falta de preparacion o
desinterés-, porque la vida de piedad
no puede justificar una existencia
humana inutil, indolente o
irresponsable. A los miembros del
Opus Dei, nos repetia: de qué me
sirve una persona que me diga que
es muy buen hijo mio, y después es
un mal maestro, un mal ingeniero,
una mala ama de casa. Aparte de
que ser hijo mio no cuenta naday
de que lo inico importante es ser
hijo de Dios, hemos de
convencernos de que, para
comportarnos como tales, hemos
de ofrecer al Seiior el sacrificio de
una vida entera, gastada con
generosidad y en la que
busquemos constantemente la
perfeccion cristiana, luchando
contra nuestras propias miserias
personales, y realizando y



acabando todas nuestras
ocupaciones perfectamente bien,
para ofrecérselas al Seiior, por
nuestra santidad personal y por la
santidad de todas las almas.

Un refran espafiol califica como dar
gato por liebre la actitud de quienes
defraudan en servicios o mercancias.
El Fundador afirmaba que el espiritu
del Opus Dei habia de llevar a
proceder del modo exactamente
opuesto: dar liebre por gato,
entregar 1o mejor de nosotros, sin
aparentar que hacemos algo
extraordinario o por encima de lo
debido.

En la exigencia del prestigio
profesional, se apoyaria el reproche
de elitismo dirigido en ocasiones a
Mons. Escriva de Balaguer, dando a
entender asi que solo buscaba para el
Opus Dei a personas de condiciones
destacadas.



Muy en la cabeza tenia quiénes no
debian ser admitidos, salvo que
cambiasen: no caben los egoistas, ni
los cobardes, ni los indiscretos, ni
los pesimistas, ni los tibios, ni los
tontos, ni los vagos, ni los timidos,
ni los frivolos; caben los enfermos,
predilectos de Dios, y todos los que
tengan el corazon grande, aunque
hayan sido mayores sus flaquezas.

Al exigir que se trabajase, y se
trabajase bien, no pretendia hacer
un apostolado de elite, con exclusion
de personas determinadas. Le he
oido muchisimas veces que sélo con
los muy inteligentes -todos sabios- no
hariamos nada, ya que ocurre con no
poca frecuencia que quienes gozan
de dotes tan preclaras, viven fuera de
la realidad. En cambio, reiteraba que
la mayor parte serian talentos
medios: hombres y mujeres
corrientes que, con su esfuerzo en la
practica de la virtud y en el trabajo
bien acabado, llegan a destacar y son



utiles donde se encuentran,
procurando animar, ayudar y dar
ejemplo a los que tienen a su
alrededor.

No se debe olvidar que, entre los
primeros miembros del Opus Dei,
hubo enfermos, y enfermos
desahuciados. Soy también testigo de
casos de personas con un pronostico
de vida limitado -meses, segun los
médicos-, que deseaban pedir la
admision en la Obra antes del
diagnostico, y luego se retraian
pensando en su inutilidad. El
Fundador les aclaraba que, si sentian
la llamada divina, su aparente
debilidad no era obstaculo, porque
significaba un tesoro de fortaleza.
Recuerdo que a una paralitica, que se
angustiaba por la poca colaboracion
que podia prestar, totalmente
inmovil en la cama, dentro de una
especie de moldura de yeso, Mons.
Escriva de Balaguer, sin conocer esa
preocupacion, la anima a ser fiel:



jcuanto puedes moverte, sin
moverte! También me consta su
alegria por las innumerables
vocaciones de campesinos o de
obreros; o por las que surgian entre
ciegos o sordos: el Fundador
afirmaba que constituyen, con el
ofrecimiento constante de sus
limitaciones, verdaderas columnas
que sustentan la labor de la Obra. Lo
dejo bien claro a sus hijos: pensadlo
bien, meditadlo y vividlo: jnos
interesan todas las almas!; no
hemos cerrado a nadie las puertas
y tampoco el corazon. Por eso, en
cualquier circunstancia, cuando
un alma viene a uno de nosotros,
hemos de pensar que tenemos
obligacion de que conozca, trate,
ame y se identifique mas con
Nuestro Seiior Jesucristo.

En su solicitud por las almas, insistia
en que, llamandoles con diferentes
nombres, se organizasen medios
para instruir a personas de toda



condicion: pues también entre los
intelectuales, entre gente de la mas
alta sociedad o de la burguesia, hay
carencia de doctrina. Al hablar
repetidamente de la urgencia de dar
a conocer a Cristo, resonaban en su
corazon las palabras del Maestro,
que vino a la tierra ut omnes homines
salvi fiant ["para salvar a todos los
hombres"].

Por otro lado, no se puede dejar de
sefialar que, siguiendo precisamente
las orientaciones del Fundador, los
miembros del Opus Dei procuran
formar y ayudar profesionalmente a
cuantos estan a su alrededor. De esta
manera se realiza una auténtica
promocion entre la gente con la que
se convive, ya que se fomenta el
sentido de responsabilidad, el habito
de trabajar con espiritu sobrenatural
y la necesidad de acabar bien las
tareas para ofrecerlas al Sefior y
servir lealmente a la sociedad.



Mons. Escriva de Balaguer trataba a
las almas por igual, sin hacer
acepcion de personas.

Desde el principio, nunca dej6 de
impartir un medio de formacion,
aunque el numero de participantes
se redujese a uno solo. Los dirigia
con la misma ilusion y fuego
apostolico que si asistieran
muchisimas personas. Y recomendo
siempre esta norma de conducta en
el Opus Dei: no se deja de dar
ninguna clase, no se deja de tener
ningun Circulo, no se deja de
impartir ningan curso de retiro
espiritual o un retiro, aunque los
participantes queden reducidos a
una sola persona, teniendo muy en
cuenta que por cada alma el Sefior
ha dado toda su Sangre.

No hizo distinciones por el origen
social. Se considerd sacerdote de
todos y para todos: detras de cada
uno, fuese quien fuese, veia un alma



que habia que ganar para Cristo. Su
generosa dedicacion a personas de
tan variadas condiciones, produjo -
entre los que le trataban- la
admiracion de ver que atendia, con
la misma entrega y espiritu
sacerdotal, a aquellos de quienes no
podia esperar ningun apoyo. En su
labor ministerial, se mostroé tan
dispuesto a entregarles su tiempo y
sus energias, como cuando requerian
su atencion pastoral o su amistad
gentes de relieve o con posibilidades
de sobresalir. Como es natural,
fomentaba en estos ultimos la
responsabilidad, que a todos
competia, de ayudar a quienes
disponian de menos medios o de
menor formacién humana y
religiosa.

He visto con qué naturalidad y
carifo sabia ponerse a la altura de
las personas mas humildes,
suscitando a su alrededor un interés
efectivo por encontrar a Dios y



buscar soluciones a los problemas
humanos que les afectaban. No lo
hacia como de manera forzada, sino
porque se sabia hermano de todos y
de cada uno, dispuesto a gastar su
vida, con la gracia de Dios, por la
ultima criatura humana que
necesitase su ayuda.

No tenia inconveniente en
estrecharles la mano o darles un
abrazo paternal cuando, por las
condiciones materiales en que se
encontraban -sudorosos, con la ropa
de trabajo manchada, o manchados
ellos mismos-, se resistian a ese
gesto.

Besaba con agradecimiento
sacerdotal las manos de los obreros,
porque con ellas estaban haciendo de
su trabajo una oracion, y muchos, al
hilo del espiritu del Opus Deli,
continuaban el Santo Sacrificio de la
Misa durante la jornada ofreciendo
al Sefior el esfuerzo que realizaban.



Se mezclaba con espontaneidad
entre los pobres con heridas o
enfermedades contagiosas; atendia a
enfermos indigentes que pedian su
ayuda, precisamente porque sabian
que su corazon no se cerraba a
nadie.

Como demostracion patente de todo
lo que sefialo, esta la realidad de que
muchos fieles de la Prelatura
proceden de condiciones sociales
muy bajas, y viven con una
delicadeza extraordinaria el mismo
camino espiritual que practican los
miembros de nivel social mas alto.

Alo largo de su vida, y puedo
testificarlo porque -como secretario-
organizaba el horario de las visitas,
ha recibido a todo tipo de personas.
No han faltado quienes, al enterarse
de esa apertura sacerdotal,
comentaban que no entendian su
postura. Sin perder la paz, nos
aclaraba que era sacerdote de



Jesucristo, y que debia tener los
brazos abiertos: si viene a mi la
persona mas cargada de defectos,
de errores, de odios, le atenderé
con toda la fuerza de mi corazon,
recordando que Jesucristo -asi lo
dijo Fl- ha venido para salvar a los
pecadores, a los enfermos, y todos
somos enfermos y pecadores.

Y, en fin, buena prueba de esto es
que, el 26 de junio de 1975, en cuanto
tuvieron noticia de su fallecimiento,
acudieron a la Sede Central del Opus
Dei innumerables personas de todo
tipo y condicion: desde trabajadores
de la industria y del comercio, hasta
Obispos y Cardenales de la Iglesia,
estudiantes, amas de casa,
embajadores, profesionales,
religiosos y religiosas, en un desfile
continuo, mientras su cuerpo
permanecio expuesto. Muchos
padres no dudaron en llevar a sus
hijos, aunque fueran muy pequeiios.
Y caian en oracion confiada, mirando



su rostro, que -también a esas
criaturas- llenaba de paz.
Trabajadores y proveedores de las
obras de aquellos edificios, se
acercaron con sus familias a rezar, y
comentaron el inmenso bien que a
ellos, a sus esposas y a sus hijos, les
habia proporcionado el trato con
Mons. Escriva de Balaguer.

La santificacion del trabajo nada
tiene que ver con elitismos. Pero no
es menos clara la trascendencia
social y cristiana de la recta
ordenacion de aquellas actividades
humanas con un efecto vertebrador
de la convivencia. De hecho, el
Fundador del Opus Dei dio
extraordinario relieve a la presencia
de miembros de la Obra en esos
quehaceres, comenzando por los que
atafien a la cultura y a la vida
intelectual.

Se le qued6 muy grabada una
definicion escolar que aprendio de



pequeno: "inefable es lo
incomparablemente bello que, al
romper con su esplendor la armonia
de lo creado, despierta en nosotros la
idea de lo infinito". La aplicaba a la
accion continua de la Providencia,
para descubrir la belleza de lo
aparentemente mas humilde, porque
encierra el quid divinum -infinito e
inefable- del posible encuentro con
Dios.

Cuando conocio que el Sefior le pedia
fundar el Opus Dei, entendio que
ningun dmbito honrado se excluia de
la llamada a la santidad. Desde 1928
empez0 a trabajar, por tanto, con
universitarios y con intelectuales.
Comenzo a dirigirles retiros y
charlas, y a llevar su direccion
espiritual personal. Se ocupaba de
que adquiriesen y fundamentasen el
conocimiento de la vida cristiana,
desde las nociones mas basicas del
catecismo, hasta los problemas de
orden doctrinal y teoldgico que



pudiesen guardar relacion mas
directa con su campo de
especialidad. Fomentaba también
entre muchos estudiantes la idea de
que, preparandose muy bien, se
orientasen hacia la investigacion y la
ensefianza universitaria. Era
consciente de que desde las catedras
se influye -para el bien o para el mal-
en millares y millares de alumnos
que pasan por las aulas.

Partiendo de la universalidad de la
doctrina catélica, estaba convencido
de que era necesario formar
pensadores, investigadores, hombres
de cultura y de ciencia, que fuesen
catdlicos responsables, de modo que
su formacion cristiana les sirviese de
base para su tarea especifica. Al
mismo tiempo, deseaba -y no se
canso de repetirlo- que los catolicos
no abandonasen ningun campo de la
ciencia ni de la investigacion, de
modo que con su prestigio
profesional pudiesen también



contrarrestar las doctrinas y los
caminos que atentan contra la
verdad, contra la dignidad del
hombre y, por tanto, contra el
Creador.

Desde hace afios se viene realizando
esta labor en la Universidad y en la
ensefianza media de tantos paises,
merced al celo por las almas que el
Opus Dei ha sembrado en
muchisimas personas. Precisamente
la amplitud de la accién apostdlica
del Fundador con intelectuales y con
gente de las clases economicas mas
altas, le acarreo criticas e
incomprensiones, a las que
respondia con buen humor: las
personas que se dedican a la
cultura y los ricos tienen un alma
que salvar.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-santificar-
los-trabajos-y-los-dias/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/
https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/
https://opusdei.org/es-es/article/2-santificar-los-trabajos-y-los-dias/

	2. Santificar los trabajos y los días

