
opusdei.org

2.
RESPONSABILIDAD
PERSONAL,
LIBERTAD,
SECULARIDAD

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Las perspectivas teológicas y
espirituales que acabamos de evocar



nos sitúan ante el núcleo del
fenómeno pastoral que representa el
Opus Dei, y, por tanto, ante el punto
de referencia necesario para juzgar y
valorar adecuadamente los
posteriores desarrollos jurídicos, y
captar aquello que distingue al Opus
Dei de otras realidades eclesiales,
concretamente las que
mencionábamos al comienzo de este
capítulo, es decir, tanto los
movimientos de acción social como
las Ordenes y Congregaciones
religiosas y otras instituciones a ellas
asimiladas. De esta última cuestión
deberemos ocuparnos, y
ampliamente, ya que, por las razones
que entonces consideraremos,
resulta decisiva en orden a la
comprensión del Iter jurídico del
Opus Dei. Antes, sin embargo,
convendrá prolongar en otra
dirección las consideraciones
precedentes, a fin de glosar aspectos,
relacionados con algunas
características de la acción apostólica



de la Obra y con algunos rasgos de su
estructura interna a los que ya
hemos hecho referencia, pero que,
por su importancia respecto a la
configuración de la fisonomía propia
del Opus Dei, consideramos
conveniente exponer con más
extensión.

Cuando, el 2 de octubre de 1928, el
joven don Jósemaría Escrivá de
Balaguer percibió que debía dedicar
todas sus energías a la promoción de
un fenómeno pastoral de búsqueda
de la santidad y de ejercicio del
apostolado en medio del mundo,
advirtió enseguida la magnitud de la
empresa; más aún, su complejidad.
La meta, el fin, el objetivo estaban
netamente definidos, pero ¿cómo
alcanzarlos?, ¿cómo debía
organizarse la Obra con vistas a ese
fin? Algunos puntos resultaban ya
adquiridos desde el principio -
centralidad del trabajo profesional,
presencia en la Obra no sólo de



seglares sino también de sacerdotes,
contando, respecto a los primeros,
tanto con célibes como con casados-;
otros -estructuración en dos
Secciones, una para hombres y otra
para mujeres- le fueron dados por
iluminaciones sucesivas. Pero todos
esos elementos, aun constituyendo el
armazón central y decisivo, no
resolverían por entero el problema,
ya que dejaban amplio margen a la
concreción de detalles,
imprescindibles para la acción.

Como ya apuntamos, el Fundador no
procedió a priori, es decir, no se
detuvo, como paso previo, en la
preparación o redacción de un
reglamento, sino que se lanzó de
lleno a la labor apostólica: comenzó a
buscar personas que pudieran
comprenderle y les fue abriendo,
"como por un plano inclinado" -por
repetir sus palabras-, horizontes de
santidad y apostolado en el mundo.
Al mismo tiempo, y como también



señalamos, soñaba, dejaba suelta su
imaginación para intentar
vislumbrar lo que podría ser la
extensión futura del apostolado,
reflexionaba sobre soluciones a
eventuales problemas concretos,
sopesaba perspectivas y
posibilidades, confrontando en todo
momento los resultados de ese
pensar con la luz recibida el 2 de
octubre de 1928 y en ocasiones
sucesivas, y dejando abierta la
puerta a lo que la experiencia
posterior -guiada siempre por el
carisma- hiciera ver oportuno o
conveniente.

El objeto de esas reflexiones
abarcaba todo lo relativo a la
organización de la labor apostólica, a
la determinación de modos y medios
en orden a una efectiva promoción
de vocaciones al seguimiento de
Jesucristo en medio del mundo, con
lo que eso implica de toma de
conciencia de la llamada universal a



la santidad y de perseverancia en el
camino emprendido. El pensamiento
de don Josemaría Escrivá de
Balaguer iba así, en ocasiones, hacia
las normas de piedad, hacia esos
momentos de oración sin los que no
puede darse un existir
auténticamente cristiano, para
preguntarse si una u otra práctica
podría resultar adecuada a quienes,
como los miembros del Opus Dei,
están llamados por Dios a
santificarse precisamente en el
mundo, ocupados en los varios y
múltiples quehaceres profesionales.
Otras veces, su atención se centraba
en esas tareas consideradas en sí
mismas: todas las ocupaciones
honestas son, sin duda alguna,
santificables -lo ve con claridad-,
pero ¿basta limitarse a sentar esta
afirmación fundamental, o es
necesario añadir algo más?

Un texto de mediados de junio de
1930 refleja este estado de ánimo.



Para llevar adelante la Obra, parece
necesario -escribe- "delimitar bien en
qué clase de actividades van a
moverse",sus miembros, pero
enseguida añade algo, como
corrigiendo en parte lo escrito, para
volver, no obstante, a reafirmarlo
después: "Comprendo que el fervor,
un celo, por la gloria de Dios, como
un ciclón, nos lleva a querer estar,
por El y para El, en todas las partes.
Son obras de hombres; digo mal: es
Obra de Dios, mediante hombrecillos;
por tanto, es preciso determinar
claramente los campos de
acción" (18).

De hecho, en los meses sucesivos,
procede a veces a enumerar diversas
posibilidades apostólicas, pero
completa siempre -como ya
señalamos en su momento- con
frases de carácter genérico:
"cualquier trabajo honesto, hecho
por Dios", "toda clase de trabajo
profesional", "toda clase de



actividades humanas"... En esas
enumeraciones alude al trabajo que
podrá desempeñar cada uno de los
miembros de la Obra en el lugar al
que le hayan llevado las incidencias
del vivir; en otras se refiere, en
cambio, a actividades que podrán
promover algunos miembros del
Opus Dei, unidos entre sí y con otras
personas, deteniéndose incluso,
algunas veces, a detallar las
características que deberán poseer
estas labores, netamente apostólicas
y seculares.

Los cuadros que esboza resultan en
ocasiones un tanto complejos, sobre
todo al principio. Después se van
simplificando, especialmente a partir
de 1932-1933, cuando, habiendo
aumentado la experiencia y
habiendo comenzado a crecer en
número y solidez las vocaciones a la
Obra, puede ir llegando a
conclusiones más netas. De hecho, la
figura resultante es la que se expresa



en el esquema extremadamente
sencillo al que nos referíamos en el
capítulo anterior, es decir, la realidad
del Opus Dei como institución que
tiene por finalidad propia la
formación de sus miembros, aunque
sin excluir la posibilidad, e incluso la
conveniencia, de obras apostólicas
que puedan servir de apoyo al
conjunto de la labor.

Cuanto llevamos escrito en este
capítulo pone de manifiesto el
fundamento último de ese esquema,
y su coherencia profunda con los
otros elementos que configuran la
fisonomía del Opus Dei y,
concretamente, con el núcleo
esencial antes analizado. Porque,
como resulta obvio, un esquema de
ese tipo carecería de sentido en una
empresa de finalidades
inmediatamente socio-culturales, y
no digamos nada en una
organización orientada a conseguir
poder en la sociedad. Es, en cambio,



el esquema de funcionamiento
adecuado para una empresa
destinada a promover en medio, del
mundo, en los sitios más dispares y,
por tanto, en una radical dispersión,
el encuentro personal con Dios, la
imitación y seguimiento de Cristo, la
docilidad al Espíritu Santo, la vida de
fe, la autenticidad del testimonio
cristiano.

Añadamos sólo que aquí, como en
otros puntos ya considerados, hubo,
en la conciencia y en la predicación
del Siervo de Dios, profundización y
afinamiento, yendo hacia
expresiones cada vez más precisas y
acabadas, superando formulaciones
primeras, en parte menos
elaboradas. Baste pensar, por
ejemplo, en las palabras que
encontramos en sus notas íntimas, el
20 de octubre de 1931: "La Obra de
Dios será un ejército
admirablemente disciplinado" (19);
frase que podría poner en tela de



juicio cuanto acabamos de decir, si la
separamos de otras afirmaciones que
permiten precisar su sentido: por
ejemplo, las escritas por esas fechas -
en julio del mismo año- subrayando
que la Obra no será jamás un
"partido católico", y que entre sus
miembros puede haber y habrá
"diversidad de opiniones" (20). Es lo
que hará posible escribir, poco más
de un año después, en marzo de
1933, sin la menor sensación de
contradecirse, pues no se contradice
de hecho, unas palabras en
apariencia antitéticas a las antes
mencionadas de octubre de 1931:
"Nuestra organización es una
desorganización organizada" (21).

Tanto en 1933 como en 1931, el
Fundador pensaba en lo mismo: en
una pluralidad de cristianos en todos
los ambientes de la sociedad,
distintos entre sí por carácter,
idiosincrasia y planteamientos
humanos, pero unidos en la común



fe, en el amor a la Iglesia, en la
fidelidad a la verdad cristiana, en el
afán apostólico, y en este sentido, y
sólo en éste, formando un ejército
disciplinado, que aporta al mundo,
por encima de divergencias políticas
y sociales -mejor, incluso a través de
esas diferencias- la luz y la fuerza de
Cristo. Es la doctrina que
encontramos amplia y hondamente
desarrollada en los escritos de épocas
posteriores destinados a glosar las
relaciones entre libertad cristiana e
historia (22).

De este modo, puede centrarse un
tema sobre el que se ha escrito
demasiado, con frecuencia de forma
desenfocada y sobre el que conviene
detenerse aquí, pues afecta a la
comprensión de la fisonomía propia
del Opus Dei: la reserva o discreción
de sus miembros. Lo que, en todo ese
tema, hay de real en el espíritu del
Fundador del Opus Dei, es un
esfuerzo de coherencia con la fe



cristiana y con la peculiar vocación
recibida, que puede ser definido con
sólo dos palabras: humildad, de una
parte, y naturalidad o secularidad, de
otra.

Humildad, porque, imbuido
hondamente de la verdad del
protagonismo de Dios en la historia,
y en su propia vida -"lo mío es
ocultarme y desaparecer, que sólo
Jesús se luzca” (23)-, don Josemaría
Escrivá de Balaguer se esforzó por
vivir, y procuró inculcar en quienes
le rodeaban, una viva conciencia de
la realidad de la acción divina y, en
consecuencia, de la necesidad no sólo
de contar con Dios, sino de excluir
todo vano deseo de protagonismo o
autoafirmación, y de referir a Dios el
mérito y la bondad de las obras: Deo
omnis gloria!, para Dios toda la
gloria, fue una de sus frases más
repetidas desde los primeros tiempos
(24).



Naturalidad o secularidad, porque,
cristiano corriente, cada miembro
del Opus Dei es uno más entre sus
iguales, sin rarezas, signos distintivos
ni comportamientos especiales -es
decir, sin dar a su decisión de
radicalidad en la fe manifestaciones
exteriores impropias de la índole o
condición secular-, aunque evitando
a la vez todo misterio o
secreteo" (25), y, como es lógico,
testimoniando con las obras la
propia condición cristiana, según
subraya, entre otros textos, el
siguiente punto de Camino: `Y ¿en
un ambiente paganizado o pagano, al
chocar este ambiente nte con mi
vida, no parecerá postiza mi
naturalidad?', me preguntas."

"-Y te contesto: Chocará sin duda, la
vida tuya con la de ellos: y ese
contraste, por confirmar con tus
obras tu fe, es precisamente la
naturalidad que yo te pido” (26).



Ese núcleo teológico tuvo matices
particulares durante los primeros
años, por la prudencia que
aconsejaba el encontrarse todavía en
los inicios, por las circunstancias de
la época y otros factores análogos;
pero, en ningún momento, la
naturalidad, discreción o reserva,
según se prefiera, fue, en el espíritu
del Fundador, una táctica y, menos
aún, una estrategia de ocultamiento,
para facilitar planes de apostolado y,
menos aún, proyectos de hegemonía
o dominio temporal, que quedaban
excluidos desde la raíz por la
afirmación de la finalidad apostólica
del Opus Dei, por la reducción de la
labor de dirección propia de la Obra
a lo estrictamente espiritual y
apostólico, y por la plena
proclamación de la libertad político-
cultural de sus miembros.

A fin de cuentas, las diversas
perspectivas nos conducen siempre a
un mismo núcleo: la visión del Opus



Dei como una institución
encaminada a promover una radical
vida cristiana entre hombres y
mujeres, seglares de las más variadas
condiciones sociales, cada uno en su
propia profesión, según sus
personales circunstancias, opciones y
tareas. A otra de las cuestiones
relacionadas con ese núcleo,
concretamente a cuanto implica y
presupone la afirmación de una
llamada a la plenitud de la vida
cristiana en medio del mundo,
debemos dedicar ahora nuestra
atención, pues ahí radica el
problema teológico fundamental con
el que tuvo que enfrentarse don
Josemaría Escrivá para llevar
adelante la misión que le confería el
carisma fundacional y conseguir su
adecuada plasmación jurídica.

Notas

18. Apuntes íntimos, n. 42.

19. Ibid., n. 339.



20. Cfr. textos citados en notas 38-40
del capítulo I.

21. Apuntes íntimos, n. 956. Esta
expresión, "desorganización
organizada", así como la paralela
"organización desorganizada", las
repitió después otras muchas veces:
una amplia glosa puede encontrarse
en varios párrafos de
Conversaciones, nn. 19, 35 y 53.

22. Vid., entre otros, Conversaciones,
Es Cristo que pasa y Amigos de Dios;
véase también el breve, pero
sustancioso artículo que, con el título
Las riquezas de la fe, publicó en ABC,
Madrid, 2-XI-1969. Entre los estudios
al respecto, vid. D. LE TOURNEAU, El
Opus Dei, Barcelona 1986, pp. 43-58
(traducción del original francés
L'Opus Dei, Paris 1984); J. HERRANZ,
Libertad y responsabilidad, en
AA.VV., Cristianos corrientes. Textos
sobre el Opus Dei, Madrid 1970, pp.
70-90; C. FABRO, El primado



existencial de la libertad, en AA.VV.,
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei, cit. (cap. 1, nota 3), pp.
341-356.

23. Desde los comienzos del Opus
Dei, el Fundador, convencido de su
carácter de instrumento en las
manos de Dios, solía repetir esa
frase, aplicándola de un modo muy
particular a su propia persona. El 26-
IV-1934 en carta a don Francisco
Morán, Vicario General de la diócesis
de Madrid-Alcalá, informándole
sobre su labor sacerdotal, y sobre la
próxima publicación de
Consideraciones espirituales,
atribuía todas estas cosas al Señor,
afirmando "la clara Voluntad de Dios
sobre mí, que es `ocultarme y
desaparecer' " (RHF, EF-340426-1). Y
así se condujo hasta el final; el
28-1-1975 escribió a todos los
miembros de la Obra una carta con
motivo del 50° aniversario de su
ordenación sacerdotal que se



cumpliría el 28 de marzo: "No quiero
que se prepare ninguna solemnidad,
porque deseo pasar este jubileo de
acuerdo con la norma ordinaria de
mi conducta de siempre: ocultarme y
desaparecer es lo mío, que sólo Jesús
se luzca" (RHF, EF-750128-2).

24. La encontramos ya en marzo de
1930, en uno de los textos más
antiguos de las notas personales que
se conservan: Apuntes íntimos, n. 8;
aparece después numerosas veces:
superan el centenar. La recogió
también en Camino, nn. 780 y 784,
puntos que se encuentran ya en la
edición de Consideraciones
espirituales de 1932, donde tienen los
números 195 y 198. Vid. Surco, n.
647; Forja, nn. 611, 639 y 1051.

25. Así lo reiteró en múltiples
ocasiones; citemos dos textos
tomados de dos cartas, la primera
fechada en 1930, la segunda en 1932:
"Lo que nos pide el Señor es



naturalidad: si somos cristianos
corrientes, almas entregadas a Dios
en medio del mundo -en el mundo y
del mundo, pero sin ser mundanos-,
no podemos comportamos de otro
modo: hacer cosas que en otros son
raras, serían raras también en
nosotros" (Carta, 24-111-1930, n. 8);
"debéis trabajar con naturalidad, sin
espectáculo, sin pretender llamar la
atención" (Carta, 9-1-1932, n. 64).
Anotemos que -como veremos más
adelante- las palabras "sin misterios
ni secreteos" son una expresión a la
que el Fundador de la Obra acudió
con frecuencia para excluir actitudes
que consideró siempre contrarias a
su espíritu.

26. Camino, n. 380.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-
responsabilidad-personal-libertad-

secularidad/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-responsabilidad-personal-libertad-secularidad/
https://opusdei.org/es-es/article/2-responsabilidad-personal-libertad-secularidad/
https://opusdei.org/es-es/article/2-responsabilidad-personal-libertad-secularidad/
https://opusdei.org/es-es/article/2-responsabilidad-personal-libertad-secularidad/

	2. RESPONSABILIDAD PERSONAL, LIBERTAD, SECULARIDAD

