
opusdei.org

2. Optimismo y
esperanza

Conferencia inaugural de Mons.
Javier Echevarría en el
Congreso La grandeza de la
vida ordinaria, con ocasión del
centenario del nacimiento de
San Josemaría, Pontificia
Universidad de la Santa Cruz,
Roma, 8-I-2002. Publicada en La
grandezza Della vita
quotidiana. Vocazione e
missione del cristiano in mezzo
al mondo, Edizioni Università
della Santa Croce, Roma 2002,
pp. 67-89.



08/03/2022

Esta capacidad de arrastre –también
en lo humano– de la personalidad del
Beato Josemaría no puede atribuirse
a un único rasgo, precisamente
porque las virtudes heroicas, que la
Iglesia ha reconocido en su vida, se
entrelazan y funden hasta configurar
un temple unitario y armónico.

No obstante, entre las notas
distintivas de su carácter, destacó
siempre su espíritu constructivo, su
alegría contagiosa, su capacidad de
optimismo, con una inconmovible
esperanza que presenta gozosas
manifestaciones humanas y
profundas raíces teologales. Son
tonos brillantes y luminosos que
resaltan vivamente sobre un fondo
cultural tantas veces dominado por
el pesimismo o la sombría visión
inmanente de horizontes cerrados.



Se percataba de que un optimismo
no basado en el reconocimiento del
origen y del fin trascendente del
hombre no pasa de ser un
sentimiento banal, carente de
fundamento. Por esto, huelga decir
que el optimismo del Fundador del
Opus Dei se sitúa en las antípodas de
este sentimentalismo crepuscular, o
del progresismo declinante que no
renuncia al «proyecto moderno», en
versión antropocéntrica y
secularista. La visión netamente
positiva de Josemaría Escrivá de
Balaguer acerca del ser humano –«la
única criatura en la tierra a la que
Dios ha amado por sí misma» [1] -
tiene una inconfundible base
paulina, pues el hombre y la mujer
están llamados a identificarse con
Cristo [2] : a ser alter Christus, ipse
Christus , como acostumbraba a
sintetizar [3].

En el fundamento de esa actitud,
decididamente afirmativa, que



caracteriza el perfil humano del
Beato Josemaría, se halla una
profunda comprensión de los
misterios de la Creación y de la
Encarnación. Esa actitud se
evidencia de modo neto en su
invitación a «amar al mundo
apasionadamente». Con este título
pronunció una homilía en el campus
de la Universidad de Navarra, el 8 de
octubre de 1967, en la que dirigió
estas vibrantes palabras a los
millares de personas que
participaban en la Santa Misa
celebrada al aire libre: «Dios os llama
a servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra universitaria,
en la fábrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada día.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones



más comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir (...). No hay otro
camino, hijos míos: o sabemos
encontrar en nuestra vida ordinaria
al Señor, o no lo encontraremos
nunca. Por eso puedo deciros que
necesita nuestra época devolver –a la
materia y a las situaciones que
parecen más vulgares– su noble y
original sentido, ponerlas al servicio
del Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasión de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo» [4].

Con una atrevida formulación, que
causó gran impacto, se refirió
entonces a «un materialismo
cristiano , que se opone audazmente
a los materialismos cerrados al
espíritu» [5] . La firme seguridad que
le proporcionaba su sentido
humanista de la realidad, y su
profunda fe en la presencia
salvadora de Cristo en los fieles, le
llevaban a conducir su predicación al



terreno en el que el catolicismo
estaba siendo más atacado en aquel
tiempo. Si el materialismo
reduccionista –en sus diversas
versiones– pretende erradicar las
dimensiones espirituales de lo real,
el Beato Josemaría retoma en su justo
contenido el mismo concepto de 
materia , para advertir con firmeza
que esa idea, cerrada sobre sí misma
y refractaria a cualquier apertura a
la trascendencia, se queda en
abstracción ideológica que nada
tiene que ver con la multiforme y
compleja realidad en la que se
desarrollan cada día las actividades
humanas; por eso empobrece la
imagen del hombre, hasta el punto
de encerrarle en la pura facticidad,
en un mero mecanicismo, con el
riesgo de conducirle a una tristeza
desesperanzada, a una abulia
existencial.

En cambio, si la cultura se abre a la 
razón sapiencial , el panorama se



expande y el hombre se libera. Esta
impresión –casi corporal, se podría
decir– de liberación y apertura, de
ampliación de horizontes
clausurados, alimenta a quienes se
acercan a las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei. Advierten
una experiencia de incremento
gozoso, de dilatación de posibilidades
existenciales, porque pueden atisbar
el inagotable misterio de lo real
santificable, y las infinitas
perspectivas de santificación –de
verdadera realización– que la fe
cristiana ofrece a las mujeres y a los
hombres de todos los tiempos.

De acuerdo con la íntima unidad de
doctrina y vida mencionada, esa
misma sensación se producía al
tratar –de modo asiduo o esporádico–
al Beato Josemaría. Millares de
personas, incluso no cristianas o
apartadas de la práctica de la fe,
descubrieron –tras un encuentro con
este sacerdote santo y lúcido, sencillo



y con buen humor– el optimismo y la
alegría que les impulsaba a cambiar
el curso de su existencia. Y puedo
asegurar que sigue aconteciendo a
los que se aproximan hoy a su vida a
través de los numerosos testimonios
y escritos sobre su persona y sus
enseñanzas.

Su manera de ayudar a materializar
la vida espiritual [6] a través de
imágenes gráficas; su modo de
rectificar con espontaneidad
enfoques que desazonan y
desconciertan; su facilidad para
presentar ejemplos que iluminan la
cotidianidad o de ofrecer consejos
realistas y exigentes; su capacidad de
levantar el ánimo de oyentes y
lectores, traslucen una vivencia de la
auténtica esperanza, cuyo origen –
casi palpable– es inequívocamente
una profunda unión con Cristo. Por
eso, su mensaje aporta –entonces
como ahora– la inconfundible
impresión de esa novedad que no



brota tanto de lo original como de lo
originario, de lo que está cercano a
esa fuente de aguas vivas: el Dios que
hace nuevas todas las cosas [7].

Efectivamente, así se muestra la
fuerza transformadora de la
esperanza. Como enseña el 
Catecismo de la Iglesia Católica , «la
virtud de la esperanza corresponde
al anhelo de felicidad puesto por Dios
en el corazón de todo hombre; asume
las esperanzas que inspiran las
actividades de los hombres; las
purifica para ordenarlas al Reino de
los cielos; protege del desaliento;
sostiene en todo desfallecimiento;
dilata el corazón en la espera de la
bienaventuranza eterna. El impulso
de la esperanza preserva del egoísmo
y conduce a la dicha de la caridad» 
[8] . Fiel seguidor del espíritu que el
Señor le dio para configurar el Opus
Dei, camino de santidad en medio del
mundo, el Beato Josemaría acertaba
–de un modo casi connatural– al



fundamentar perseverantemente en
la esperanza sobrenatural las esperas
humanas, y a referir éstas,
corregidas y purificadas, al horizonte
escatológico que cifra toda felicidad
definitiva en contemplar cara a cara
el rostro de Dios. Cuando,
especialmente durante sus últimos
años en esta tierra, rezaba de
continuo vultum tuum, Domine,
requiram [9] –buscaré, Señor, tu
rostro–, no escondía en ese anhelo
ninguna inclinación a escaparse de
los sinsabores de la existencia
terrenal, sino el deseo incontenible
de encontrar con plenitud en el Cielo
la felicidad que el Señor le concedía
ya en la tierra, y que contribuyó a
difundir a su alrededor, a contrapelo
de dificultades y dolores
experimentados en carne y espíritu.

En el sosiego interior que Dios le
otorgaba, como premio a su
desprendimiento y rectitud de
intención, no había sombra alguna



de estoicismo. Esta actitud no guarda
relación con la paz profunda de los
hijos de Dios, que se alimenta con la
íntima seguridad de que nada
realmente malo puede suceder,
porque «todas las cosas cooperan
para el bien de los que aman a Dios» 
[10] . El consuelo emparejado con la
santidad de vida está tan alejado de
la apatheia individualista como del
activismo pragmático. Cuando
corrían tiempos en que la utopía
marxista de la vida o falaces
enfoques liberacionistas habían
penetrado en la mente de
intelectuales, incluso cristianos, el
Fundador del Opus Dei promovía la
justicia social a través de la acción
profesional de los laicos, mientras
alentaba numerosas iniciativas
apostólicas de promoción humana en
los entornos más necesitados y
recordaba que la liberación radical –
la que Cristo nos ha ganado con su
sangre– no es otra que la liberación



del pecado, especialmente por medio
del sacramento de la Penitencia.

Inmanencia y trascendencia se
armonizan en su vivencia de la
esperanza cristiana, que se aparta
tanto del reduccionismo secularista
como de la desencarnación
presuntamente espiritualista. La
profunda unidad de su experiencia le
llevaba a valorar altamente las
realidades terrenas, a referirlas a su
Creador y Redentor, y a tratar de
convertirlas en instrumento de
apostolado: «No nos ha creado el
Señor –afirmaba en una homilía–
para construir aquí una Ciudad
definitiva (cfr. Hebr XIII, 14), porque 
este mundo es el camino para el otro,
que es morada sin pesar (Jorge
Manrique, Coplas, V). Sin embargo,
los hijos de Dios no debemos
desentendernos de las actividades
terrenas, en las que nos coloca Dios
para santificarlas, para impregnarlas
de nuestra fe bendita, la única que



trae verdadera paz, alegría auténtica
a las almas y a los distintos
ambientes. Esta ha sido mi
predicación constante desde 1928:
urge cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empeñemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,
que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» [11] . Esta
conciliación dinámica –no dialéctica–
entre las esperas y la esperanza
muestra que Josemaría Escrivá de
Balaguer penetró a fondo en las
internas contradicciones de esta
época de tensiones y cambios, para
encontrar –con una especie de
instinto sobrenatural– una síntesis
superior que, en último término,
procedía de su sentido de la filiación
divina.



[1] Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 24.

[2] Cfr. Ga 2, 20.

[3] Cfr. SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Es
Cristo que pasa , Rialp, Madrid, 41 ed.
2006, n. 104. Por esta edición
citaremos en las páginas siguientes.

[4] SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Conversaciones… , n. 114.

[5] Ibíd ., n. 115.

[6] Cfr. ibíd ., n. 114.

[7] Cfr. Ap 21, 5.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 1818.

[9] Sal 26 (27), 8.

[10] Rm 8, 28. [11] Amigos de Dios, n.
210.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-
esperanza/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/

	2. Optimismo y esperanza

