opusdei.org

2. Optimismo y
esperanza

Conferencia inaugural de Mons.
Javier Echevarria en el
Congreso La grandeza de la
vida ordinaria, con ocasion del
centenario del nacimiento de
San Josemaria, Pontificia
Universidad de la Santa Cruz,
Roma, 8-1-2002. Publicada en La
grandezza Della vita
quotidiana. Vocazione e
missione del cristiano in mezzo
al mondo, Edizioni Universita
della Santa Croce, Roma 2002,
pp. 67-89.



08/03/2022

Esta capacidad de arrastre —-también
en lo humano- de la personalidad del
Beato Josemaria no puede atribuirse
a un unico rasgo, precisamente
porque las virtudes heroicas, que la
Iglesia ha reconocido en su vida, se
entrelazan y funden hasta configurar
un temple unitario y armonico.

No obstante, entre las notas
distintivas de su caracter, destaco
siempre su espiritu constructivo, su
alegria contagiosa, su capacidad de
optimismo, con una inconmovible
esperanza que presenta gozosas
manifestaciones humanasy
profundas raices teologales. Son
tonos brillantes y luminosos que
resaltan vivamente sobre un fondo
cultural tantas veces dominado por
el pesimismo o la sombria vision
inmanente de horizontes cerrados.



Se percataba de que un optimismo
no basado en el reconocimiento del
origen y del fin trascendente del
hombre no pasa de ser un
sentimiento banal, carente de
fundamento. Por esto, huelga decir
que el optimismo del Fundador del
Opus Dei se situa en las antipodas de
este sentimentalismo crepuscular, o
del progresismo declinante que no
renuncia al «proyecto moderno», en
version antropocéntrica y
secularista. La vision netamente
positiva de Josemaria Escriva de
Balaguer acerca del ser humano —«la
unica criatura en la tierra a la que
Dios ha amado por si misma» [1] -
tiene una inconfundible base
paulina, pues el hombre y la mujer
estan llamados a identificarse con
Cristo [2] : a ser alter Christus, ipse
Christus , como acostumbraba a
sintetizar [3].

En el fundamento de esa actitud,
decididamente afirmativa, que



caracteriza el perfil humano del
Beato Josemaria, se halla una
profunda comprension de los
misterios de la Creacion y de la
Encarnacion. Esa actitud se
evidencia de modo neto en su
invitaciéon a «amar al mundo
apasionadamente». Con este titulo
pronuncio una homilia en el campus
de la Universidad de Navarra, el 8 de
octubre de 1967, en la que dirigio
estas vibrantes palabras a los
millares de personas que
participaban en la Santa Misa
celebrada al aire libre: «Dios os llama
a servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quiréfano de un hospital, en el
cuartel, en la catedra universitaria,
en la fabrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada dia.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones



mas comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir (...). No hay otro
camino, hijos mios: o sabemos
encontrar en nuestra vida ordinaria
al Sefior, o no lo encontraremos
nunca. Por eso puedo deciros que
necesita nuestra época devolver —-a la
materia y a las situaciones que
parecen mas vulgares— su noble y
original sentido, ponerlas al servicio
del Reino de Dios, espiritualizarlas,
haciendo de ellas medio y ocasion de
nuestro encuentro continuo con
Jesucristo» [4].

Con una atrevida formulacion, que
causo6 gran impacto, se refirio
entonces a «un materialismo
cristiano , que se opone audazmente
a los materialismos cerrados al
espiritu» [5] . La firme seguridad que
le proporcionaba su sentido
humanista de la realidad, y su
profunda fe en la presencia
salvadora de Cristo en los fieles, le
llevaban a conducir su predicacion al



terreno en el que el catolicismo
estaba siendo mas atacado en aquel
tiempo. Si el materialismo
reduccionista —en sus diversas
versiones— pretende erradicar las
dimensiones espirituales de lo real,
el Beato Josemaria retoma en su justo
contenido el mismo concepto de
materia , para advertir con firmeza
que esa idea, cerrada sobre si misma
y refractaria a cualquier apertura a
la trascendencia, se queda en
abstraccion ideologica que nada
tiene que ver con la multiforme y
compleja realidad en la que se
desarrollan cada dia las actividades
humanas; por eso empobrece la
imagen del hombre, hasta el punto
de encerrarle en la pura facticidad,
€N un mero mecanicismo, con el
riesgo de conducirle a una tristeza
desesperanzada, a una abulia
existencial.

En cambio, si la cultura se abre a la
razon sapiencial , el panorama se



expande y el hombre se libera. Esta
impresion —casi corporal, se podria
decir- de liberacion y apertura, de
ampliacion de horizontes
clausurados, alimenta a quienes se
acercan a las ensefianzas del
Fundador del Opus Dei. Advierten
una experiencia de incremento
g0Z0s0, de dilatacion de posibilidades
existenciales, porque pueden atisbar
el inagotable misterio de lo real
santificable, y las infinitas
perspectivas de santificacion —de
verdadera realizacion- que la fe
cristiana ofrece a las mujeres y a los
hombres de todos los tiempos.

De acuerdo con la intima unidad de
doctrina y vida mencionada, esa
misma sensacion se producia al
tratar —de modo asiduo o esporadico-
al Beato Josemaria. Millares de
personas, incluso no cristianas o
apartadas de la practica de la fe,
descubrieron —tras un encuentro con
este sacerdote santo y lucido, sencillo



y con buen humor- el optimismo y la
alegria que les impulsaba a cambiar
el curso de su existencia. Y puedo
asegurar que sigue aconteciendo a
los que se aproximan hoy a su vida a
través de los numerosos testimonios
y escritos sobre su persona y sus
ensefianzas.

Su manera de ayudar a materializar
la vida espiritual [6] a través de
imagenes graficas; su modo de
rectificar con espontaneidad
enfoques que desazonany
desconciertan; su facilidad para
presentar ejemplos que iluminan la
cotidianidad o de ofrecer consejos
realistas y exigentes; su capacidad de
levantar el animo de oyentesy
lectores, traslucen una vivencia de la
auténtica esperanza, cuyo origen —
casi palpable- es inequivocamente
una profunda union con Cristo. Por
eso, Su mensaje aporta —entonces
como ahora-la inconfundible
impresion de esa novedad que no



brota tanto de lo original como de lo
originario, de lo que esta cercano a
esa fuente de aguas vivas: el Dios que
hace nuevas todas las cosas [7].

Efectivamente, asi se muestra la
fuerza transformadora de la
esperanza. Como ensefia el
Catecismo de la Iglesia Catdlica , «la
virtud de la esperanza corresponde
al anhelo de felicidad puesto por Dios
en el corazon de todo hombre; asume
las esperanzas que inspiran las
actividades de los hombres; las
purifica para ordenarlas al Reino de
los cielos; protege del desaliento;
sostiene en todo desfallecimiento;
dilata el corazon en la espera de la
bienaventuranza eterna. El impulso
de la esperanza preserva del egoismo
y conduce a la dicha de la caridad»
[8] . Fiel seguidor del espiritu que el
Sefior le dio para configurar el Opus
Dei, camino de santidad en medio del
mundo, el Beato Josemaria acertaba
—de un modo casi connatural- al



fundamentar perseverantemente en
la esperanza sobrenatural las esperas
humanas, y a referir éstas,
corregidas y purificadas, al horizonte
escatologico que cifra toda felicidad
definitiva en contemplar cara a cara
el rostro de Dios. Cuando,
especialmente durante sus ultimos
anos en esta tierra, rezaba de
continuo vultum tuum, Domine,
requiram [9] -buscaré, Sefior, tu
rostro—, no escondia en ese anhelo
ninguna inclinacion a escaparse de
los sinsabores de la existencia
terrenal, sino el deseo incontenible
de encontrar con plenitud en el Cielo
la felicidad que el Sefior le concedia
ya en la tierra, y que contribuyo a
difundir a su alrededor, a contrapelo
de dificultades y dolores
experimentados en carne y espiritu.

En el sosiego interior que Dios le
otorgaba, como premio a su
desprendimiento y rectitud de
intencién, no habia sombra alguna



de estoicismo. Esta actitud no guarda
relacion con la paz profunda de los
hijos de Dios, que se alimenta con la
intima seguridad de que nada
realmente malo puede suceder,
porque «todas las cosas cooperan
para el bien de los que aman a Dios»
[10] . El consuelo emparejado con la
santidad de vida esta tan alejado de
la apatheia individualista como del
activismo pragmatico. Cuando
corrian tiempos en que la utopia
marxista de la vida o falaces
enfoques liberacionistas habian
penetrado en la mente de
intelectuales, incluso cristianos, el
Fundador del Opus Dei promovia la
justicia social a través de la accion
profesional de los laicos, mientras
alentaba numerosas iniciativas
apostolicas de promocion humana en
los entornos mas necesitados y
recordaba que la liberacion radical -
la que Cristo nos ha ganado con su
sangre—no es otra que la liberacion



del pecado, especialmente por medio
del sacramento de la Penitencia.

Inmanencia y trascendencia se
armonizan en su vivencia de la
esperanza cristiana, que se aparta
tanto del reduccionismo secularista
como de la desencarnacion
presuntamente espiritualista. La
profunda unidad de su experiencia le
llevaba a valorar altamente las
realidades terrenas, a referirlas a su
Creador y Redentor, y a tratar de
convertirlas en instrumento de
apostolado: «No nos ha creado el
Sefior —afirmaba en una homilia—
para construir aqui una Ciudad
definitiva (cfr. Hebr XIII, 14), porque
este mundo es el camino para el otro,
que es morada sin pesar (Jorge
Manrique, Coplas, V). Sin embargo,
los hijos de Dios no debemos
desentendernos de las actividades
terrenas, en las que nos coloca Dios
para santificarlas, para impregnarlas
de nuestra fe bendita, la unica que



trae verdadera paz, alegria auténtica
a las almas y a los distintos
ambientes. Esta ha sido mi
predicacion constante desde 1928:
urge cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empefiemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesion u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,
que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» [11] . Esta
conciliacion dinamica —no dialéctica—-
entre las esperasy la esperanza
muestra que Josemaria Escriva de
Balaguer penetro a fondo en las
internas contradicciones de esta
época de tensiones y cambios, para
encontrar —con una especie de
instinto sobrenatural- una sintesis
superior que, en ultimo término,
procedia de su sentido de la filiacion
divina.



[1] Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes , n. 24.

[2] Cfr. Ga 2, 20.

[3] Cfr. SAN JOSEMARIA ESCRIVA, Es
Cristo que pasa , Rialp, Madrid, 41 ed.
2006, n. 104. Por esta edicion
citaremos en las paginas siguientes.

[4] SAN JOSEMARIA ESCRIVA,
Conversaciones... ,n. 114.

[5] Ibid ., n. 115.
[6] Cfr. ibid ., n. 114.
[7] Cfr. Ap 21, 5.

[8] Catecismo de la Iglesia Catdlica ,
n. 1818.

[9] Sal 26 (27), 8.

[10] Rm 8, 28. [11] Amigos de Dios, n.
210.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-
esperanza/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/
https://opusdei.org/es-es/article/2-optimismo-y-esperanza/

	2. Optimismo y esperanza

