
opusdei.org

2. La formación de la
conciencia cristiana
como contexto de las
enseñanzas del
Beato Josemaría
Escrivá sobre
materia social y
política

Extracto del estudio "La
formación de la conciencia en
materia social y política según
las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá", publicado
en Romana nº 24, enero-junio
de 1997



11/01/2010

En los escritos del Fundador del Opus
Dei existen abundantes reflexiones
teológico-morales sobre la acción de
los cristianos en el terreno social y
político4, pero no encontramos en
ellos lo que comúnmente se entiende
por «ideas u opiniones políticas».
Este hecho responde a una línea de
conducta reflexivamente asumida y
constantemente respetada. El Beato
Josemaría afirmó repetidas veces:
«yo no hablo nunca de política»5.
Con estas palabras quería declarar su
máxima de no proponer ni sugerir
«la solución concreta a un
determinado problema, al lado de
otras soluciones posibles y legítimas,
en concurrencia con los que
sostienen lo contrario»6. Se negaba
de este modo a intervenir en el
común debate político, en el juego de
las opiniones que suelen determinar



la adscripción de los ciudadanos a los
diversos partidos políticos,
sindicatos, movimientos culturales,
etc., con el propósito de concurrir
noblemente a la configuración
política de nuestra vida en común. Y
nunca permitió que sus palabras o su
actividad fuesen interpretadas en
sentido político.

¿Por qué adoptó el Beato Josemaría
esta línea de conducta? El estudio de
sus escritos permite aducir varios
motivos. Mencionamos en primer
lugar el carácter completa y
exclusivamente sacerdotal7 que
quiso dar a toda su actividad («mi
misión como sacerdote es
exclusivamente espiritual»8), y la
vivísima conciencia de la misión
sobrenatural de la Iglesia, que le
impedía concebir el Cristianismo
como una «corriente político-
religiosa —sería una locura—, ni
siquiera aunque tenga el buen
propósito de infundir el espíritu de



Cristo en todas las actividades de los
hombres»9. Cosa bien diversa es que
el Fundador del Opus Dei haya
afirmado siempre el derecho y el
deber de la Jerarquía de la Iglesia de
pronunciar juicios morales sobre
asuntos temporales, cuando ello era
exigido por la fe o la moral
cristianas10. Es más, enseñó
constantemente que los fieles tienen
entonces la obligación moral de
aceptar interna y externamente esos
juicios doctrinales11, e incorporó a
sus enseñanzas orales y escritas los
contenidos fundamentales del
magisterio pontificio y episcopal en
materia social. Pero tal actitud no
hizo más que reforzar su habitual
línea de conducta: el derecho y el
deber de enjuiciar moralmente los
nuevos problemas planteados por el
creciente cambio social o por los
avances tecnológicos corresponde a
la Jerarquía eclesiástica.



Un segundo motivo de la
mencionada línea de conducta surge
de la naturaleza y de la
espiritualidad específica del Opus Dei
y, por tanto, de la misión del Beato
Josemaría como fundador y pastor
de almas. El Opus Dei tiene una
misión exclusivamente espiritual12.
Por eso, la Obra no propone ni
sugiere a sus miembros «ningún
camino concreto, ni económico, ni
político, ni cultural. Cada uno de sus
miembros tiene plena libertad para
pensar como le parezca mejor en
este terreno [...]: caben en el Opus
Dei personas de todas las tendencias
políticas, culturales, sociales y
económicas que la conciencia
cristiana puede admitir [...] Ese
pluralismo no es, para la Obra, un
problema. Por el contrario, es una
manifestación de buen espíritu, que
pone patente la legítima libertad de
cada uno»13. Y por si quedasen
dudas, el Beato Josemaría no tuvo
dificultad en afirmar: «Si alguna vez



el Opus Dei hubiera hecho política,
aunque fuera durante un segundo,
yo —en ese instante equivocado—
me hubiera marchado de la Obra»14.

Las consideraciones que acabamos
de hacer son verdaderas e
importantes, pero incompletas, ya
que nos dicen únicamente lo que las
enseñanzas del Beato Josemaría no
son y lo que el Opus Dei no es.
¿Cuáles son entonces las enseñanzas
sobre la acción política y social del
cristiano que innegablemente
encontramos en sus escritos? ¿Cómo
las podemos calificar positivamente?
La respuesta debe buscarse a la luz
de una aclaración de capital
importancia sobre la finalidad del
Opus Dei y, por tanto, de las
enseñanzas de su Fundador: «La
actividad principal del Opus Dei
consiste en dar a sus miembros, y a
las personas que lo deseen, los
medios espirituales necesarios para
vivir como buenos cristianos en



medio del mundo. Les hace conocer
la doctrina de Cristo, las enseñanzas
de la Iglesia; les proporciona un
espíritu que mueve a trabajar bien
por amor de Dios y en servicio de
todos los hombres. Se trata, en una
palabra, de comportarse como
cristianos: conviviendo con todos,
respetando la legítima libertad de
todos y haciendo que este mundo
nuestro sea más justo»15. Es decir,
las enseñanzas del Beato Josemaría
se proponen dar la formación
necesaria para vivir como buenos
cristianos en medio del mundo.
Acertadamente se ha escrito que esas
enseñanzas constituyen una
apremiante llamada «a una plenitud
de vida cristiana que, por verificarse
en medio del mundo, connota
constantemente frutos de
transformación social, de
instauración de la justicia, de
fraternidad, de paz (la fe y el amor
deben desbordarse en vida y
manifestarse en obras; y la gracia



puede y debe producir frutos de
Redención en el presente histórico);
pero que, a la vez e
inseparablemente, trasciende esas
realizaciones, ya que la existencia
humana posee horizontes que van
más allá del tiempo y de la historia, y
las presenta como efectos que
advienen a modo de redundancia o
añadidura, respecto de la realidad
central: la radical identificación con
Cristo, la plena entrega a Dios»16.

Hemos de concluir, por tanto, que el
contexto de las enseñanzas que
estamos estudiando es la formación
de la conciencia de los cristianos que
viven en el mundo y que desean
santificarse en el mundo, animando
cristianamente las realidades en las
que se desenvuelve su vida:
realidades profesionales, culturales,
sociales, políticas, etc. En función de
esa finalidad el Fundador del Opus
Dei transmitía «la doctrina de Cristo»
y «las enseñanzas de la Iglesia» (en



nuestro tema, la Doctrina social de la
Iglesia)17. Pero, en sus escritos, esa
doctrina y esas enseñanzas
adquieren acentos, perspectivas e
intencionalidades específicas y
muchas veces altamente originales,
que por eso no siempre fueron bien
comprendidas, incluso por parte de
observadores bien intencionados.
Sobre estos acentos, perspectivas e
intencionalidades se centrarán ahora
nuestras reflexiones.

Notas

4) Ver la amplia selección de textos
contenida en el estudio de J. M.
PERO-SANZ, J. M. AUBERT, T.
GUTIÉRREZ CALZADA, Acción social
del cristiano... ,cit.

5) Conversaciones con Mons. Escrivá
de Balaguer, n. 48 (en adelante se
cita: Conversaciones). En idéntico
sentido: Es Cristo que pasa, n. 183.

6) Conversaciones, n. 76.



7) Cfr. por ejemplo Es Cristo que
pasa, n. 79.

8) Conversaciones, n. 48.

9) Es Cristo que pasa, n. 183.

10) Cfr. Conversaciones, n. 11.

11) Cfr. Conversaciones, n. 29. Cfr.
Carta, 30-IV-1946, n. 18.

12) Cfr. por ejemplo Es Cristo que
pasa, n. 70. Es éste un punto
enérgicamente reafirmado en
multitud de ocasiones.

13) Conversaciones, n. 48. Para el
Fundador del Opus Dei existe
también un legítimo pluralismo en lo
teológico, y en ese sentido aclaró
siempre que la Obra no tiene una
opinión propia —una escuela— en
las cuestiones teológicas opinables:
cfr. Carta, 24-X-1965, n. 53.



14) Citado por A. VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei, 2
ed., Rialp, Madrid 1984, p. 295.

15) Conversaciones, n. 27.

16) El itinerario jurídico..., cit., p. 59.

17) Cfr. Conversaciones, n. 27.

Angel Rodríguez Luño

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-
de-la-conciencia-cristiana-como-

contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-
josemaria-escriva-sobre-materia-social-

y-politica/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/
https://opusdei.org/es-es/article/2-la-formacion-de-la-conciencia-cristiana-como-contexto-de-las-ensenanzas-del-beato-josemaria-escriva-sobre-materia-social-y-politica/

	2. La formación de la conciencia cristiana como contexto de las enseñanzas del Beato Josemaría Escrivá sobre materia social y política

