
opusdei.org

2. EL ESPÍRITU DEL
OPUS DEI EN LOS
DOCUMENTOS DE
1950.

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

23/12/2011

Comencemos nuestro examen del
Decreto Primum inter y de las
Constituciones de 1950, a partir de la
realidad primaria y básica, que dota



de alma y sentido a ambos textos
canónicos: el espíritu del Opus Dei.
En verdad, aconsejan que
procedamos así no sólo razones de
carácter general, sino otras, referidas
al iter jurídico del Opus Dei, que
tienen un particular relieve en el
momento histórico en que estamos
situados. Nos referimos al deseo
permanente del Fundador de hacer
constar expresamente el espíritu del
Opus Dei en los documentos
jurídicos, a fin de que sirviera de
criterio hermenéutico para su
correcta intelección, en especial
cuando los textos jurídicos -y éste
venía siendo el caso- no se ajustaban
plenamente al carisma fundacional
(8).

Así procedió Mons. Escrivá en 1941 y
en 1943-1944, como vimos en su
momento. Al recibir el Opus Dei las
aprobaciones pontificias como
Instituto Secular (1947 y 1950), no
sólo no renunció a esa forma de



proceder, sino que, por así decir, la
reforzó. No olvidemos que las figuras
jurídicas adoptadas no eran del todo
satisfactorias, e implicaban
acomodarse en algunos puntos a una
terminología -la propia de los estados
de perfección- ajena a la realidad el
Opus Dei. De ahí, pues, la necesidad
de contrapesar esas acomodaciones o
concesiones, con declaraciones sobre
el espíritu que ofrecieran un
adecuado punto de referencia; y de
hacerlo con tanta más fuerza cuanto
más importantes y solemnes iban
siendo las aprobaciones recibidas.

Por eso, en 1947, además de dedicar
al espíritu un capítulo -el VIII- de las
Constituciones y diversas
declaraciones a lo largo del
articulado(9), el Fundador procuró
que en el Decretum laudis se
incluyeran algunos párrafos sobre el
espíritu del Opus Dei. Del mismo
modo actuó en 1950, tanto respecto
de las Constituciones -donde



mantuvo los textos de carácter
espiritual-, como del Decreto Primum
ínter, en donde pretendió y obtuvo
que se dedicaran al espíritu, no ya
algunos párrafos, sino todo un
amplio apartado, basado en
explicaciones y textos suyos
expresivos del carisma fundacional
(10). Es ese apartado del Decreto de
aprobación, el que ahora de modo
especial nos proponemos examinar,
completándolo en ocasiones con
referencias a los números de las
Constituciones, y teniendo, además, a
la vista una Carta de 1961, en la que
el propio Mons. Escrivá comentó
precisamente dicho texto,
subrayando puntos fundamentales
del espíritu del Opus Dei (11).

"Se recoge con todo vigor en este
derecho peculiar nuestro, aprobado
con el Decreto Primum inter -afirma
Mons. Escrivá de Balaguer en la
Carta recién citada-, lo que es quicio
del fenómeno pastoral del Opus Dei:



el trabajo ordinario, profesión u
oficio, santificado y santificante"(12).
«. Así es, en efecto: el Decreto
Primum inter, mucho antes de
iniciar el apartado específicamente
dedicado al espíritu, declara -en los
párrafos iniciales, referentes a la
naturaleza y fines del Opus Dei- que
sus miembros buscan la santidad y el
apostolado "con el ejercicio de las
virtudes morales y cristianas y
especialmente por medio de la
santificación del trabajo cotidiano
ordinario y profesional"(13),", es
decir, ese trabajo que acompaña la
normal condición humana, y que los
miembros del Opus Dei no
abandonan al recibir la vocación,
sino que, al contrario, asumen con
empeño y convicción renovadas, al
percibir con la luz sobrenatural de la
fe que, precisamente a través de ese
trabajo, deben desplegarse su destino
y su misión como cristianos (14).



En íntima relación con el trabajo,
aparece, como rasgo configurador de
la fisonomía espiritual de los
miembros del Opus Dei, la
secular¡dad, entendida, de acuerdo
con cuanto acabamos de decir, como
asunción desde la fe de las
condiciones, afanes y obligaciones
propios del vivir ordinario,
reconociendo ahí no un simple dato
sociológico, una situación de hecho,
sino una dimensión de la propia y
personal vocación sobrenatural, que
no se yuxtapone al conjunto del
existir humano, sino que se sitúa en
su centro, dotándolo de plenitud de
sentido.

La Carta de 1961 lo expresa con
claridad. La ascética del Opus Dei se
apoya en el trabajo profesional
ejercido en medio del mundo, escribe
el Fundador; de ahí deriva, como
"exigencia esencial y correlativa", la
secularidad, es decir, un modo de ser
y de actuar coherente con la



"condición plenamente laical de los
socios"; en suma, un estilo de vida -
también de vida espiritual- que
connota y presupone el vivir y existir
en el mundo. "Esta plena secularidad
del fenómeno ascético y pastoral del
Opus Dei -continúa la Carta- no es
solamente un concepto jurídico-
positivo, ni una nota meramente
externa o táctica para conseguir una
determinada eficacia apostólica: es
una realidad consustancial a la razón
de ser de nuestra vocación. Supera y
trasciende toda norma de derecho
positivo, para injertarse en la misma
entraña de nuestra vocación de
trabajo y de apostolado" (15).

Precisamente por eso -concluye
Mons. Escrivá de Balaguer-, es una
realidad de alcance general que
"empapa todo el modo de nuestra
acción apostólica, tanto individual
como colectiva" (16). Y, en
consecuencia -podemos añadir
nosotros-, penetra en toda la



fisonomía espiritual, que, de una
forma o de otra, se refiere a cuanto
se relaciona con la existencia secular.

No resulta, pues, sorprendente que el
primero de los párrafos del apartado
del Decreto Primum inter destinado
a describir el espíritu de la Obra,
hable precisamente de unidad de
vida, entendida como unificación
armónica de una pluralidad de
dimensiones, espirituales, unas,
seculares o temporales, otras: "El
Instituto presenta un doble aspecto,
ascético y apostólico, que se
corresponden plenamente, y que
están intrínseca y armónicamente
unidos y compenetrados con el
carácter secular del Opus Dei, de tal
manera que siempre impulsa y lleva
necesariamente consigo, una sólida y
sencilla unidad de vida" (17).

Ni que decir tiene que tal unificación
presupone un centro al cual las
diversas dimensiones resultan



referidas; de ese núcleo habla
precisamente el párrafo siguiente del
Decreto: Dios, o -en términos más
concretos- la realidad de Dios tal y
como se revela en Cristo, es decir, de
un Dios que ama con amor de padre
a todos y cada uno de los hombres,
hijos suyos; en suma, el sentido de la
filiación divina, según la expresión
que solía emplear Mons. Escrivá. "El
fundamento sólido sobre el que se
apoyan todas las cosas en el Opus
Dei, y la fecunda raíz que todo lo
vivifica, es el sentimiento humilde y
sincero de la filiación divina en
Cristo Jesús"; que es -prosigue el
Decreto- fruto del don de piedad,
"con el que dulcemente se cree en la
caridad paterna que Dios tiene con
nosotros (I lo. IV, 16) que hace que
sintamos a Cristo Señor, Dios y
Hombre, como a nuestro hermano
primogénito, lleno de inefable
bondad" (18).



Al aludir al don de piedad, el párrafo
recién citado recuerda el pasaje
paulino: pietas ad omnia utilis est (I
Tim. IV, 8). La remisión no es
meramente retórica, sino que aspira
a expresar una realidad profunda,
que el propio Decreto pone
enseguida de manifiesto: "El
sentimiento, saboreado, de la
paternidad divina, de la filiación
adoptiva y de la fraternidad en
Cristo, produce como frutos
naturales en el Opus Dei, el amor a la
contemplación y el espíritu de
oración (Zac. XII, 10), el ardor y la
sed de vida interior, la confianza
filial en la paternal Providencia de
Dios y una entrega serena y alegre a
la Voluntad divina" (19).

La enumeración podría completarse,
acudiendo no ya a los diversos
escritos del Fundador, sino, incluso, a
otros párrafos del propio Decreto,
pues en éste se relacionan con la
filiación divina no sólo los rasgos



mencionados, sino también otros
varios, como la fraternidad y el
espíritu de servicio`(20), o la
magnanimidad y la audacia, es decir,
la capacidad de situarse ante el
mundo con espíritu abierto y
constructivo, apoyados en la
seguridad de la ayuda amorosa de un
Creador que ha sacado de la nada
todas las cosas entre las que nos ha
hecho venir a la vida y a las que nos
envía"(21).

El Decreto no se limita a esa
descripción de la unidad de vida;
señala también lo que el proceso de
unificación del existir implica desde
una perspectiva dinámica: "la
necesidad y como el instinto
sobrenatural de purificar todas las
acciones, elevarlas al orden de la
gracia, santificarlas y convertirlas en
instrumento de apostolado"" (22). En
un párrafo posterior, vuelve sobre
esa realidad, para describirla de
nuevo, aunque con otras categorías:



las de imitación. "En el Opus Dei -se
lee- el renovado sentido de filiación
divina en Cristo Jesús, conduce
necesariamente y se traduce en la
práctica en un ardiente deseo y
empeño sincero, tierno y profundo a
la vez, de imitar a Dios como hijos
queridísimos (Eph. V, 1) y -a
semejanza de Cristo Unigénito del
Padre y Primogénito entre muchos
hermanos, que es camino y modelo
en todo- de conformar la propia vida,
plenamente y por entero, con cuanto
reclama la perfección cristiana (Rom.
VIII, 29), precisamente en el mundo y
en la profesión propia de cada
uno"( 23).

En todos esos textos encontramos,
con diversas palabras y con
referencia a distintos contextos, un
enfoque radical que, partiendo de la
filiación divina, asume la realidad
creada -con la totalidad de sus
dimensiones- incorporándola en la
intimidad de la relación entre la



persona y Dios. Una consecuencia
brota de inmediato: la percepción de
la vida humana, con la totalidad de
sus incidencias -también las
ordinarias y seculares-, como
posibilidad de encuentro con Dios, de
manifestar el amor a través de_ las
obras, y de trasmitir a los demás
hombres esa fe y ese amor gracias a
los cuales la propia vida ha
encontrado plenitud de sentido, es
decir, de apostolado. Siempre, por lo
demás, con pleno respeto de la
estructura y de las leyes de la
realidad creada, esto es, sin
violentarla, antes bien vivificándola
desde su interior, como expresa
también el Decreto, aludiendo a un
punto capital: la conexión entre
virtudes cristianas y virtudes
humanas. "De ahí [de ese como
instinto sobrenatural que impulsa a
elevar todas las acciones al orden de
la comunión con Dios] un gran
cuidado de las virtudes morales, una
armónica formación humana, un



trato social digno y noble: `todas las
cosas son vuestras,- y vosotros de
Cristo' (1 Cor. III, 23; Phil. III, 8). En
resumen: el espíritu del Opus Dei es
sobrenatural, sincero y profundo,
sencillo, perfectamente asimilado
hasta llegar a ser connatural, de
manera que todo lo penetra, lo
purifica y, sin deformarlo, lo
transforma en auténtica realidad de
santificación y apostolado: `vosotros
de Cristo' y, a ejemplo de Cristo y con
Cristo, de Dios (Phil. ibid.)" (24).

Muchas conclusiones o
consecuencias cabría enunciar a
partir de esta descripción sintética de
algunos de los elementos nucleares
del espíritu del Opus Dei.
Mencionemos sólo tres, que se
subrayan en los textos de 1950. En
primer lugar, lo que Mons. Escrivá
designó muchas veces como "cuidado
de las cosas pequeñas", es decir, la
atención a los detalles y a las
acciones cotidianas, en apariencia



intrascendentes, pero que cobran
dimensiones profundas para quien,
viviendo de fe, es consciente de la
constante y amorosa mirada de Dios.
Es una doctrina antigua en el
Fundador del Opus Dei -como
testifica, por no citar documentos
anteriores, el largo capítulo que le
dedica en Camino (25)-, a la que
quiso hacer referencia explícita en
las Constituciones de 1950: "Los
socios del Opus Dei han de realizar
con el mayor cuidado también las
cosas pequeñas, porque lo propio de
nuestra vocación consiste en la
santificación del trabajo ordinario.
No siempre se presentan en la vida
cosas grandes; en cambio siempre
hay cosas pequeñas, en las que
puede manifestarse con asiduidad el
amor a Jesucristo""(26).

El segundo rasgo es el afán o sentido
apostólico: la conciencia de misión
que brota del reconocerse hijo de
Dios y llamado a imitar y seguir a



Cristo, que dedicó su vida a anunciar
a los hombres el amor de Dios Padre
y la entregó para la salvación del
mundo. El Decreto Primum inter
dedica al apostolado un apartado, el
tercero, al que luego nos referiremos
ampliamente; pero conviene señalar
ahora que, desde el principio -
concretamente al hablar del fin-,
subraya la dimensión apostólica
propia del espíritu del Opus Dei (27),
y que el párrafo inicial de este
apartado sobre la actividad
apostólica pone de manifiesto cómo
ésta se inserta, de forma natural y
espontánea, en el conjunto del
existir, de acuerdo con ese principio
general que es la unidad de vida.
Este párrafo reza así: "Los socios del
Opus Dei, por especial vocación de
Dios, viven en el mundo (in saeculo):
y, vistiendo y viviendo como los
demás, ejercen su apostolado
tomando ocasión del mismo mundo
(veluti ex saeculo ipso)" (28).



El tercer rasgo que deseábamos citar
es mencionado por el propio Mons.
Escrivá en la ya citada Carta de 1961,
y en relación también con el carácter
secular: la secularidad se manifiesta -
escribe- "en la importancia capital
que tiene en el espíritu del Opus Dei
la libertad personal de sus
miembros, su autonomía en todo lo
que pertenece a lo temporal". "El
constante ejercicio de la libertad, en
que se forma a los socios de la Obra,
está -añade- en la base de nuestra
ascética, como algo connatural e
íntimamente conexo con la condición
secular de mis hijos, y con lo que es
el quicio de nuestra vocación y el
modo específico de nuestra plena
dedicación"(29).

De esta libertad habla ampliamente
el Decreto de aprobación de 1950,
aunque no en el apartado dedicado
al espíritu, sino en otro, algo
anterior, donde trata del apostolado.
"En todas aquellas cosas que tienen



relación con su propia profesión y
condición seculares, o que de algún
modo a ellas se refieren, los socios
trabajan y se mueven -afirma el
Decreto- igual que los demás
ciudadanos, sin poder obligar a
responder jurídica o moralmente por
sus acciones o sus trabajos ni a la
Iglesia ni al Instituto. Ejercitan todas
las profesiones civiles honestas con
la máxima perfección y, aun cuando
esas tareas sean profanas, procuran
ardientemente santificarlas, con
intención frecuentemente renovada,
con ferviente ejercicio de la vida
interior, con alegre y continua
abnegación, y con el esfuerzo
sacrificado de un trabajo constante,
con el fin de que sea perfecto en
todos los aspectos" (30). El párrafo
siguiente añade: "Respetan (los
socios) las leyes civiles y procuran
cumplir fielmente y en conciencia los
deberes ciudadanos de cada uno, de
tal manera que con ningún pretexto
desean sustraerse a esas leyes justas



y a esas obligaciones. De igual
manera, deben exigir todos sus
derechos civiles y políticos, sin
exceptuar imprudentemente
ninguno, y están obligados a
ejercitarlos con ánimo tenaz en bien
de la colectividad. El Opus Dei no
impone a sus socios alguna opinión
política determinada. Exige de todos,
sin embargo, una plena y sincera
fidelidad al Estado, según su
conciencia personal, y una
obediencia en aquellas cosas en las
que el Estado tiene derecho a
exigirla" (31).

"Los socios de la Obra, en una
palabra -comentaba Mons. Escrivá en
1961-, tienen la misma personal
libertad que los demás fieles
católicos, que los demás ciudadanos.
Y su vocación divina, al injertarse tan
armoniosamente en su condición
laical, les lleva a servir fielmente a la
sociedad, a promover el bien común
temporal, con un esfuerzo generoso



en la edificación de una ciudad justa
y ordenada. (...) Con esta base moral
y ascética, los socios del Opus Dei
trabajan en sus quehaceres
temporales sin comprometer ni a la
Iglesia ni a la Obra, porque ni en la
Iglesia ni en la Obra se apoyan para
realizar esas actividades. (...) Suyos
serán los éxitos profesionales, suyos
y personales también los posibles
errores". "Hijos míos -concluía-,
hemos de defender siempre esta
bendita libertad, que hace posible
formar cristianos adultos, que sepan
responder lealmente de sus
obras" (32).

Notas

8. Este punto ha sido tratado
ampliamente en el apartado 3 del
capítulo III.

9. En ese capítulo y en esos otros
números de las Constituciones de
1947, Mons. Escrivá recoge con
algunos complementos o retoques



redaccionales textos provenientes de
los documentos de 1941, y, en
especial, del denominado Espíritu, ya
estudiados en su momento.

10. En la Carta de 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 171, escribe: "Me empeñé
en incluir, en nuestros Reglamentos,
las Costumbres, el espíritu, las
mortificaciones, el modo de orar, etc.
- Me decían que no era jurídico, que
ya no se hacía, que no era costumbre.
Contesté que, por ser una cosa
nueva, debía hacerse. Y lo hemos
logrado". Y en otra, fechada en 1952,
insiste: "Procuramos salvar las
obscuridades, que existían en la
legislación, consiguiendo -después de
filiales forcejeos- que en nuestro
derecho peculiar se incluyeran, junto
con el ropaje técnico exigido por el
derecho positivo de los Institutos
Seculares, los puntos fundamentales
de nuestro espíritu y de nuestra
ascética; las peculiaridades de
nuestro fin y los rasgos específicos



del modo de realizar nuestra
misión" (Carta, 12-XII-1952, n. 4).

11. Carta, 25-I-1961, nn. 32-41.

12. Ibid., n. 34.

13. Decreto Primum inter, § 7.

14. Así lo señalan las Constituciones,
al declarar que el fin propio del Opus
Dei -la difusión de la santidad y el
apostolado en medio del mundo- se
obtiene "por la santificación del
trabajo ordinario y por el ejercicio de
la tarea profesional o de una labor
equivalente, que lo socios no
abandonan, porque buscan la
santificación por medio de ese
trabajo" (n. 4, § 1). Las palabras
empleadas por este texto de 1950 son
casi las mismas que las del
Reglamento de 1941, eco a su vez -
como se recordará- de anotaciones
del Fundador en los años treinta.

15. Carta, 25-1-1961, n. 35.



16. Ibid.

17. Decreto Primum ínter, § 27. Aquí,
como en los párrafos sucesivos, el
Decreto no hace sino retomar -en
ocasiones literalmente- enseñanzas y
textos del propio Fundador del Opus
Dei.

18. Decreto Primum inter, § 28.

19. Ibid. De la vida de oración y de
las normas de piedad y otras
prácticas ascéticas continúa
hablando el Decreto en los párrafos
29, 31 y 33.

20. Decreto Primum ínter, §§ 28 y 30.

21. Ibid., § 27 y el párrafo que
reproduciremos enseguida en el
texto; este transfondo teologal de la
magnanimidad explica su íntima
relación con la humildad, de la que el
Decreto habla en el párrafo 28.

22. Decreto Primum ínter, § 30.



23. Ibid., § 32.

24. Ibid., § 30.

25. Camino, nn. 813-830.

26. Const. 1950, n. 230 (como en el
presente capítulo haremos mención,
en ocasiones comparándolas, de las
Constituciones de 1950 y de las de
1947, para evitar confusiones,
daremos siempre en nota la fecha de
las Constituciones que hayan sido
citadas).

27. Decreto Primum inter, § 8.

28. Ibid., § 18.

29. Carta, 25-1-1961, n. 37.

30. Decreto Primum inter, § 19.

31. Ibid., § 20. De la libertad en las
cuestiones temporales hablan
también las Constituciones de 1950,
nn. 183, 202-203.



32. Carta, 25-1-1961, nn. 39-40. En
este contexto debe ser situado un
precepto de las Constituciones de
1950, que no siempre ha sido bien
interpretado por quienes lo han leído
desconectándolo del conjunto del
espíritu y de la praxis del Opus Dei.
Se trata del número en el que,
refiriéndose a los socios
incorporados ya definitivamente al
Opus Dei, se establece que se
comprometen por juramento a pedir
consejo respecto a aquellas
cuestiones profesionales que, por
alguna razón (traer consigo cambios
relevantes en la residencia o modo
de vivir del interesado, presentar
aspectos que afectan al
comportamiento ético, etc.), revistan
particular importancia (Const. 1950,
n. 58, 3°). De este juramento, su
verdadero alcance y sentido, así
como de su supresión a partir de
1969, nos ocuparemos en su
momento (capítulo IX); subrayemos
ahora solamente que presupone -



como acabamos de decir- un
contexto de libertad profesional, sin
derogarlo en modo alguno: los
miembros del Opus Dei han tenido
siempre plena libertad para valorar
los consejos que recibieran, y decidir
en uno o en otro sentido, de acuerdo
con su conciencia y con sus
personales juicios o pareceres. De
hecho y de derecho, el compromiso
obligaba a solicitar consejo, que no se
transformaba en mandato.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-
del-opus-dei-en-los-documentos-

de-1950/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/

	2. EL ESPÍRITU DEL OPUS DEI EN LOS DOCUMENTOS DE 1950.

