opusdei.org

2. EL ESPIRITU DEL
OPUS DEI EN LOS
DOCUMENTOS DE
1950.

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

23/12/2011

Comencemos nuestro examen del
Decreto Primum inter y de las
Constituciones de 1950, a partir de la
realidad primaria y bdsica, que dota



de alma y sentido a ambos textos
canonicos: el espiritu del Opus Dei.
En verdad, aconsejan que
procedamos asi no solo razones de
caracter general, sino otras, referidas
al iter juridico del Opus Deli, que
tienen un particular relieve en el
momento histdrico en que estamos
situados. Nos referimos al deseo
permanente del Fundador de hacer
constar expresamente el espiritu del
Opus Dei en los documentos
juridicos, a fin de que sirviera de
criterio hermenéutico para su
correcta inteleccidn, en especial
cuando los textos juridicos -y éste
venia siendo el caso- no se ajustaban
plenamente al carisma fundacional

(8).

Asi procedio Mons. Escriva en 1941y
en 1943-1944, como vimos en su
momento. Al recibir el Opus Dei las
aprobaciones pontificias como
Instituto Secular (1947 y 1950), no
s6lo no renuncio a esa forma de



proceder, sino que, por asi decir, la
reforzo. No olvidemos que las figuras
juridicas adoptadas no eran del todo
satisfactorias, e implicaban
acomodarse en algunos puntos a una
terminologia -la propia de los estados
de perfeccion- ajena a la realidad el
Opus Dei. De ahi, pues, la necesidad
de contrapesar esas acomodaciones o
concesiones, con declaraciones sobre
el espiritu que ofrecieran un
adecuado punto de referencia; y de
hacerlo con tanta mas fuerza cuanto
mas importantes y solemnes iban
siendo las aprobaciones recibidas.

Por eso, en 1947, ademas de dedicar
al espiritu un capitulo -el VIII- de las
Constituciones y diversas
declaraciones a lo largo del
articulado(9), el Fundador procurd
que en el Decretum laudis se
incluyeran algunos parrafos sobre el
espiritu del Opus Dei. Del mismo
modo actud en 1950, tanto respecto
de las Constituciones -donde



mantuvo los textos de caracter
espiritual-, como del Decreto Primum
inter, en donde pretendid y obtuvo
que se dedicaran al espiritu, no ya
algunos parrafos, sino todo un
amplio apartado, basado en
explicaciones y textos suyos
expresivos del carisma fundacional
(10). Es ese apartado del Decreto de
aprobacion, el que ahora de modo
especial nos proponemos examinar,
completandolo en ocasiones con
referencias a los numeros de las
Constituciones, y teniendo, ademas, a
la vista una Carta de 1961, en la que
el propio Mons. Escriva comentd
precisamente dicho texto,
subrayando puntos fundamentales
del espiritu del Opus Dei (11).

"Se recoge con todo vigor en este
derecho peculiar nuestro, aprobado
con el Decreto Primum inter -afirma
Mons. Escriva de Balaguer en la
Carta recién citada-, lo que es quicio
del fenomeno pastoral del Opus Dei:



el trabajo ordinario, profesion u
oficio, santificado y santificante"(12).
«. Asi es, en efecto: el Decreto
Primum inter, mucho antes de
iniciar el apartado especificamente
dedicado al espiritu, declara -en los
parrafos iniciales, referentes a la
naturaleza y fines del Opus Dei- que
sus miembros buscan la santidad y el
apostolado "con el ejercicio de las
virtudes morales y cristianas y
especialmente por medio de la
santificacion del trabajo cotidiano
ordinario y profesional"(13),", es
decir, ese trabajo que acompaiia la
normal condicion humana, y que los
miembros del Opus Dei no
abandonan al recibir la vocacion,
sino que, al contrario, asumen con
empefio y conviccion renovadas, al
percibir con la luz sobrenatural de la
fe que, precisamente a través de ese
trabajo, deben desplegarse su destino
y su mision como cristianos (14).



En intima relacion con el trabajo,
aparece, como rasgo configurador de
la fisonomia espiritual de los
miembros del Opus Dej, la
secularjdad, entendida, de acuerdo
con cuanto acabamos de decir, como
asuncion desde la fe de las
condiciones, afanes y obligaciones
propios del vivir ordinario,
reconociendo ahi no un simple dato
socioldgico, una situacion de hecho,
sino una dimension de la propia y
personal vocacion sobrenatural, que
no se yuxtapone al conjunto del
existir humano, sino que se sitia en
su centro, dotandolo de plenitud de
sentido.

La Carta de 1961 lo expresa con
claridad. La ascética del Opus Dei se
apoya en el trabajo profesional
ejercido en medio del mundo, escribe
el Fundador; de ahi deriva, como
"exigencia esencial y correlativa", la
secularidad, es decir, un modo de ser
y de actuar coherente con la



"condicion plenamente laical de los
socios"; en suma, un estilo de vida -
también de vida espiritual- que
connota y presupone el vivir y existir
en el mundo. "Esta plena secularidad
del fendmeno ascético y pastoral del
Opus Dei -continua la Carta- no es
solamente un concepto juridico-
positivo, ni una nota meramente
externa o tactica para conseguir una
determinada eficacia apostolica: es
una realidad consustancial a la razon
de ser de nuestra vocacion. Supera y
trasciende toda norma de derecho
positivo, para injertarse en la misma
entrafia de nuestra vocacion de
trabajo y de apostolado” (15).

Precisamente por eso -concluye
Mons. Escriva de Balaguer-, es una
realidad de alcance general que
"empapa todo el modo de nuestra
accion apostolica, tanto individual
como colectiva" (16). Y, en
consecuencia -podemos afiadir
nosotros-, penetra en toda la



fisonomia espiritual, que, de una
forma o de otra, se refiere a cuanto
se relaciona con la existencia secular.

No resulta, pues, sorprendente que el
primero de los parrafos del apartado
del Decreto Primum inter destinado
a describir el espiritu de la Obra,
hable precisamente de unidad de
vida, entendida como unificacion
armonica de una pluralidad de
dimensiones, espirituales, unas,
seculares o temporales, otras: "El
Instituto presenta un doble aspecto,
ascético y apostdlico, que se
corresponden plenamente, y que
estan intrinseca y armonicamente
unidos y compenetrados con el
caracter secular del Opus Dei, de tal
manera que siempre impulsa y lleva
necesariamente consigo, una solida y
sencilla unidad de vida" (17).

Ni que decir tiene que tal unificacion
presupone un centro al cual las
diversas dimensiones resultan



referidas; de ese nucleo habla
precisamente el parrafo siguiente del
Decreto: Dios, 0 -en términos mas
concretos- la realidad de Dios tal y
como se revela en Cristo, es decir, de
un Dios que ama con amor de padre
a todos y cada uno de los hombres,
hijos suyos; en suma, el sentido de la
filiacion divina, segun la expresion
que solia emplear Mons. Escriva. "El
fundamento sdlido sobre el que se
apoyan todas las cosas en el Opus
Deij, y la fecunda raiz que todo lo
vivifica, es el sentimiento humilde y
sincero de la filiacion divina en
Cristo Jesus"; que es -prosigue el
Decreto- fruto del don de piedad,
"con el que dulcemente se cree en la
caridad paterna que Dios tiene con
nosotros (I lo. IV, 16) que hace que
sintamos a Cristo Sefior, Dios y
Hombre, como a nuestro hermano
primogénito, lleno de inefable
bondad" (18).



Al aludir al don de piedad, el parrafo
recién citado recuerda el pasaje
paulino: pietas ad omnia utilis est (I
Tim. IV, 8). La remisién no es
meramente retorica, sino que aspira
a expresar una realidad profunda,
que el propio Decreto pone
enseguida de manifiesto: "E1
sentimiento, saboreado, de la
paternidad divina, de la filiacion
adoptiva y de la fraternidad en
Cristo, produce como frutos
naturales en el Opus Dej, el amor a la
contemplacion y el espiritu de
oracion (Zac. XII, 10), el ardor y la
sed de vida interior, la confianza
filial en la paternal Providencia de
Dios y una entrega serena y alegre a
la Voluntad divina" (19).

La enumeracion podria completarse,
acudiendo no ya a los diversos
escritos del Fundador, sino, incluso, a
otros parrafos del propio Decreto,
pues en éste se relacionan con la
filiacion divina no sélo los rasgos



mencionados, sino también otros
varios, como la fraternidad y el
espiritu de servicio (20), o la
magnanimidad y la audacia, es decir,
la capacidad de situarse ante el
mundo con espiritu abiertoy
constructivo, apoyados en la
seguridad de la ayuda amorosa de un
Creador que ha sacado de la nada
todas las cosas entre las que nos ha
hecho venir a la vida y a las que nos
envia"(21).

El Decreto no se limita a esa
descripcion de la unidad de vida;
sefiala también lo que el proceso de
unificacion del existir implica desde
una perspectiva dinamica: "la
necesidad y como el instinto
sobrenatural de purificar todas las
acciones, elevarlas al orden de la
gracia, santificarlas y convertirlas en
instrumento de apostolado" (22). En
un parrafo posterior, vuelve sobre
esa realidad, para describirla de
nuevo, aungue con otras categorias:



las de imitacién. "En el Opus Dei -se
lee- el renovado sentido de filiacion
divina en Cristo Jesus, conduce
necesariamente y se traduce en la
practica en un ardiente deseoy
empefio sincero, tierno y profundo a
la vez, de imitar a Dios como hijos
queridisimos (Eph. V, 1) y -a
semejanza de Cristo Unigénito del
Padre y Primogénito entre muchos
hermanos, que es camino y modelo
en todo- de conformar la propia vida,
plenamente y por entero, con cuanto
reclama la perfeccion cristiana (Rom.
VIII, 29), precisamente en el mundo y
en la profesion propia de cada

uno"( 23).

En todos esos textos encontramos,
con diversas palabras y con
referencia a distintos contextos, un
enfoque radical que, partiendo de la
filiacién divina, asume la realidad
creada -con la totalidad de sus
dimensiones- incorporandola en la
intimidad de la relacién entre la



persona y Dios. Una consecuencia
brota de inmediato: la percepcion de
la vida humana, con la totalidad de
sus incidencias -también las
ordinarias y seculares-, como
posibilidad de encuentro con Dios, de
manifestar el amor a través de_ las
obras, y de trasmitir a los demas
hombres esa fe y ese amor gracias a
los cuales la propia vida ha
encontrado plenitud de sentido, es
decir, de apostolado. Siempre, por lo
demads, con pleno respeto de la
estructura y de las leyes de la
realidad creada, esto es, sin
violentarla, antes bien vivificandola
desde su interior, como expresa
también el Decreto, aludiendo a un
punto capital: la conexion entre
virtudes cristianas y virtudes
humanas. "De ahi [de ese como
instinto sobrenatural que impulsa a
elevar todas las acciones al orden de
la comunién con Dios] un gran
cuidado de las virtudes morales, una
armonica formaciéon humana, un



trato social digno y noble: "todas las
cosas son vuestras,- y vosotros de
Cristo' (1 Cor. III, 23; Phil. III, 8). En
resumen: el espiritu del Opus Dei es
sobrenatural, sincero y profundo,
sencillo, perfectamente asimilado
hasta llegar a ser connatural, de
manera que todo lo penetra, lo
purifica y, sin deformarlo, lo
transforma en auténtica realidad de
santificacion y apostolado: "vosotros
de Cristo' y, a ejemplo de Cristo y con
Cristo, de Dios (Phil. ibid.)" (24).

Muchas conclusiones o
consecuencias cabria enunciar a
partir de esta descripcion sintética de
algunos de los elementos nucleares
del espiritu del Opus Dei.
Mencionemos sdlo tres, que se
subrayan en los textos de 1950. En
primer lugar, lo que Mons. Escriva
designd muchas veces como "cuidado
de las cosas pequenias", es decir, la
atencion a los detalles y a las
acciones cotidianas, en apariencia



intrascendentes, pero que cobran
dimensiones profundas para quien,
viviendo de fe, es consciente de la
constante y amorosa mirada de Dios.
Es una doctrina antigua en el
Fundador del Opus Dei -como
testifica, por no citar documentos
anteriores, el largo capitulo que le
dedica en Camino (25)-, a la que
quiso hacer referencia explicita en
las Constituciones de 1950: "Los
socios del Opus Dei han de realizar
con el mayor cuidado también las
cosas pequenias, porque lo propio de
nuestra vocacion consiste en la
santificacion del trabajo ordinario.
No siempre se presentan en la vida
cosas grandes; en cambio siempre
hay cosas pequenias, en las que
puede manifestarse con asiduidad el
amor a Jesucristo""(26).

El segundo rasgo es el afan o sentido
apostolico: la conciencia de mision
que brota del reconocerse hijo de
Dios y llamado a imitar y seguir a



Cristo, que dedico su vida a anunciar
a los hombres el amor de Dios Padre
y la entrego para la salvacion del
mundo. El Decreto Primum inter
dedica al apostolado un apartado, el
tercero, al que luego nos referiremos
ampliamente; pero conviene sefialar
ahora que, desde el principio -
concretamente al hablar del fin-,
subraya la dimension apostolica
propia del espiritu del Opus Dei (27),
y que el parrafo inicial de este
apartado sobre la actividad
apostolica pone de manifiesto como
ésta se inserta, de forma natural y
espontanea, en el conjunto del
existir, de acuerdo con ese principio
general que es la unidad de vida.
Este parrafo reza asi: "Los socios del
Opus Dei, por especial vocacion de
Dios, viven en el mundo (in saeculo):
y, vistiendo y viviendo como los
demas, ejercen su apostolado
tomando ocasion del mismo mundo
(veluti ex saeculo ipso)" (28).



El tercer rasgo que deseabamos citar
es mencionado por el propio Mons.
Escriva en la ya citada Carta de 1961,
y en relacion también con el caracter
secular: la secularidad se manifiesta -
escribe- "en la importancia capital
que tiene en el espiritu del Opus Dei
la libertad personal de sus
miembros, su autonomia en todo lo
que pertenece a lo temporal". "El
constante ejercicio de la libertad, en
que se forma a los socios de la Obra,
esta -aflade- en la base de nuestra
ascética, como algo connatural e
intimamente conexo con la condicion
secular de mis hijos, y con lo que es
el quicio de nuestra vocacion y el
modo especifico de nuestra plena
dedicacion"(29).

De esta libertad habla ampliamente
el Decreto de aprobacion de 1950,
aunque no en el apartado dedicado
al espiritu, sino en otro, algo
anterior, donde trata del apostolado.
"En todas aquellas cosas que tienen



relacion con su propia profesion y
condicion seculares, o que de algun
modo a ellas se refieren, los socios
trabajan y se mueven -afirma el
Decreto- igual que los demas
ciudadanos, sin poder obligar a
responder juridica o moralmente por
sus acciones o sus trabajos ni a la
Iglesia ni al Instituto. Ejercitan todas
las profesiones civiles honestas con
la maxima perfeccion y, aun cuando
esas tareas sean profanas, procuran
ardientemente santificarlas, con
intencion frecuentemente renovada,
con ferviente ejercicio de la vida
interior, con alegre y continua
abnegacion, y con el esfuerzo
sacrificado de un trabajo constante,
con el fin de que sea perfecto en
todos los aspectos” (30). El parrafo
siguiente afiade: "Respetan (los
socios) las leyes civiles y procuran
cumplir fielmente y en conciencia los
deberes ciudadanos de cada uno, de
tal manera que con ningun pretexto
desean sustraerse a esas leyes justas



y a esas obligaciones. De igual
manera, deben exigir todos sus
derechos civiles y politicos, sin
exceptuar imprudentemente
ninguno, y estan obligados a
ejercitarlos con animo tenaz en bien
de la colectividad. El Opus Dei no
impone a sus socios alguna opinion
politica determinada. Exige de todos,
sin embargo, una plena y sincera
fidelidad al Estado, segun su
conciencia personal, y una
obediencia en aquellas cosas en las
que el Estado tiene derecho a
exigirla" (31).

"Los socios de la Obra, en una
palabra -comentaba Mons. Escriva en
1961-, tienen la misma personal
libertad que los demas fieles
catolicos, que los demas ciudadanos.
Y su vocacion divina, al injertarse tan
armoniosamente en su condicion
laical, les lleva a servir fielmente a la
sociedad, a promover el bien comun
temporal, con un esfuerzo generoso



en la edificacion de una ciudad justa
y ordenada. (...) Con esta base moral
y ascética, los socios del Opus Dei
trabajan en sus quehaceres
temporales sin comprometer ni a la
Iglesia ni a la Obra, porque ni en la
Iglesia ni en la Obra se apoyan para
realizar esas actividades. (...) Suyos
seran los éxitos profesionales, suyos
y personales también los posibles
errores”. "Hijos mios -concluia-,
hemos de defender siempre esta
bendita libertad, que hace posible
formar cristianos adultos, que sepan
responder lealmente de sus

obras" (32).

Notas

8. Este punto ha sido tratado
ampliamente en el apartado 3 del
capitulo I1I.

9. En ese capitulo y en esos otros
numeros de las Constituciones de
1947, Mons. Escriva recoge con
algunos complementos o retoques



redaccionales textos provenientes de
los documentos de 1941, y, en
especial, del denominado Espiritu, ya
estudiados en su momento.

10. En la Carta de 29-XI1-1947/14-
[1-1966, n. 171, escribe: "Me empefié
en incluir, en nuestros Reglamentos,
las Costumbres, el espiritu, las
mortificaciones, el modo de orar, etc.
- Me decian que no era juridico, que
ya no se hacia, que no era costumbre.
Contesté que, por ser una cosa
nueva, debia hacerse. Y 1o hemos
logrado". Y en otra, fechada en 1952,
insiste: "Procuramos salvar las
obscuridades, que existian en la
legislacion, consiguiendo -después de
filiales forcejeos- que en nuestro
derecho peculiar se incluyeran, junto
con el ropaje técnico exigido por el
derecho positivo de los Institutos
Seculares, los puntos fundamentales
de nuestro espiritu y de nuestra
ascética; las peculiaridades de
nuestro fin y los rasgos especificos



del modo de realizar nuestra
mision" (Carta, 12-XII-1952, n. 4).

11. Carta, 25-1-1961, nn. 32-41.
12. Ibid., n. 34.
13. Decreto Primum inter, § 7.

14. Asi lo sefialan las Constituciones,
al declarar que el fin propio del Opus
Dei -la difusion de la santidad y el
apostolado en medio del mundo- se
obtiene "por la santificacion del
trabajo ordinario y por el ejercicio de
la tarea profesional o de una labor
equivalente, que lo socios no
abandonan, porque buscan la
santificacion por medio de ese
trabajo" (n. 4, § 1). Las palabras
empleadas por este texto de 1950 son
casi las mismas que las del
Reglamento de 1941, eco a su vez -
como se recordara- de anotaciones
del Fundador en los afios treinta.

15. Carta, 25-1-1961, n. 35.



16. Ibid.

17. Decreto Primum inter, § 27. Aqui,
como en los parrafos sucesivos, el
Decreto no hace sino retomar -en
ocasiones literalmente- ensefianzas y
textos del propio Fundador del Opus
Dei.

18. Decreto Primum inter, § 28.

19. Ibid. De la vida de oraciéon y de
las normas de piedad y otras
practicas ascéticas continda
hablando el Decreto en los parrafos
29, 31y 33.

20. Decreto Primum inter, §§ 28 y 30.

21. Ibid., § 27 y el parrafo que
reproduciremos enseguida en el
texto; este transfondo teologal de la
magnanimidad explica su intima
relacion con la humildad, de la que el
Decreto habla en el parrafo 28.

22. Decreto Primum inter, § 30.



23. Ibid., § 32.
24. Ibid., § 30.
25. Camino, nn. 813-830.

26. Const. 1950, n. 230 (como en el
presente capitulo haremos mencion,
en ocasiones comparandolas, de las
Constituciones de 1950 y de las de
1947, para evitar confusiones,
daremos siempre en nota la fecha de
las Constituciones que hayan sido
citadas).

27. Decreto Primum inter, § 8.
28. Ibid., § 18.

29. Carta, 25-1-1961, n. 37.

30. Decreto Primum inter, § 19.

31. Ibid., § 20. De la libertad en las
cuestiones temporales hablan
también las Constituciones de 1950,
nn. 183, 202-203.



32. Carta, 25-1-1961, nn. 39-40. En
este contexto debe ser situado un
precepto de las Constituciones de
1950, que no siempre ha sido bien
interpretado por quienes lo han leido
desconectandolo del conjunto del
espiritu y de la praxis del Opus Dei.
Se trata del numero en el que,
refiriéndose a los socios
incorporados ya definitivamente al
Opus Dej, se establece que se
comprometen por juramento a pedir
consejo respecto a aquellas
cuestiones profesionales que, por
alguna razon (traer consigo cambios
relevantes en la residencia o modo
de vivir del interesado, presentar
aspectos que afectan al
comportamiento ético, etc.), revistan
particular importancia (Const. 1950,
n. 58, 3°). De este juramento, su
verdadero alcance y sentido, asi
como de su supresion a partir de
1969, nos ocuparemos en su
momento (capitulo IX); subrayemos
ahora solamente que presupone -



como acabamos de decir- un
contexto de libertad profesional, sin
derogarlo en modo alguno: los
miembros del Opus Dei han tenido
siempre plena libertad para valorar
los consejos que recibieran, y decidir
en uno o en otro sentido, de acuerdo
con su conciencia y con sus
personales juicios o pareceres. De
hecho y de derecho, el compromiso
obligaba a solicitar consejo, que no se
transformaba en mandato.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-
del-opus-dei-en-los-documentos-
de-1950/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/2-el-espiritu-del-opus-dei-en-los-documentos-de-1950/

	2. EL ESPÍRITU DEL OPUS DEI EN LOS DOCUMENTOS DE 1950.

