
opusdei.org

2. Corazón
enamorado

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

21/12/2011

Ha salido como de pasada aquel
presagio de doña María Dolores
Albás: "Josemaría, vas a sufrir mucho
en la vida, pues pones todo el
corazón en lo que haces". Y Vd.
destacó este rasgo de su personalidad
en el primer artículo que publicó
sobre el Fundador del Opus Dei: 



Mons. Escrivá de Balaguer, un
corazón que sabía amar. Pero se
puede profundizar en esta
dimensión, que anudaba múltiples
facetas de su existencia.

Muy grabada le quedó la
conversación con su padre, cuando
se decidió a emprender el
sacerdocio. Don José Escrivá le hizo
considerar que los sacerdotes tienen
que ser muy santos, y no dudó en
afirmar, convencido: lo sé, papá.
Luego añadió que seguir ese camino
supone renunciar a los amores en la
tierra. El Fundador del Opus Dei
explicaría años después: era muy
bueno mi padre, y tenía derecho a
mirar las cosas desde un punto de
vista de tejas abajo. Pero en este
caso concreto se equivocaba. Yo, a
pesar de mis pocos años, me daba
cuenta, y sigo pensando lo mismo:
los sacerdotes no estamos solos,
tenemos el mejor Amor y vivimos
enamorados; y, por este Amor,



somos capaces de servir,
precisamente porque estamos
perennemente enamorados.

Un día, en 1962, recibí una consulta
por teléfono, desde la dirección del
Centro en que estábamos. Querían
utilizar el único coche que había en
la casa, con objeto de llevar a uno de
los residentes al médico. Contesté
que sí, sin decírselo a Mons. Escrivá
de Balaguer, porque sabía que no iba
a necesitar ese vehículo. Poco más
tarde, le informé. Me preguntó
inmediatamente quién era el
enfermo y qué le ocurría. Habían
salido ya, y no pude darle detalles.
Me corrigió entonces, con mucho
cariño y claridad: no dejes que
vuelva a suceder en tu vida.
Cualquier cosa de un hermano
tuyo, aunque acabe de llegar a la
Obra, te tiene que preocupar como
algo de tu propia vida. Este
espíritu hemos de vivirlo aunque
seamos muy jóvenes de edad,



porque el trato con Dios nos da la
madurez de saber ocuparnos
enteramente de las almas.

Nos sabíamos hijos de su oración y
de su mortificación. Todos, y
especialmente quienes vivíamos a su
lado, podíamos comprobarlo: por sus
conversaciones; por su
disponibilidad; por su servicio; por
su afán de ayudar a cada uno.
Repetía que le importaban nuestras
almas y nuestros cuerpos: nuestras
almas, porque tenían que estar muy
unidas a Dios; nuestros cuerpos,
porque era necesario cuidar el
borriquito, para exigirle
rendimiento en servicio de la Iglesia.

Ante su disponibilidad, entendíamos
mejor su predicación constante de 
sentir el orgullo santo de servir a
los demás. En la Obra, no puede
haber señoritos, comodones, hijos
de familia pudiente con el orgullo
tonto de no querer servir y de



hacerse servir, en cambio, por los
demás.

En sus escritos, surgen
continuamente expresiones poéticas,
referencias al amor humano, que
muestran la amplitud de su corazón.

El Fundador del Opus Dei recordaba
a menudo que hemos de querer al
Señor con el mismo corazón con que
amamos a nuestros padres, con el
mismo con que habríamos amado -o
con que se ama- a una criatura de la
tierra: hijos míos, hay que amar a
Dios con el alma entera, con todo
el corazón, con el cuerpo y con el
alma. Insisto: ¡que no falte la
gracia humana en la
correspondencia a la gracia divina
que recibimos!

En una meditación en 1950, nos
insistía con una imagen gráfica: ¿no
os habéis fijado que, por ver a la
persona amada, se pasan el tiempo
debajo de la ventana, o cerca de la



puerta por la que tiene que
atravesar esa persona? ¡Hacen el
oso!, dicen en mi tierra para
indicar las múltiples maneras que
se inventan los enamorados para
ver y contemplar a la persona que
aman. Pues a mí me gustaría que
cada uno de vosotros hiciera el
oso, para rondar a Dios como
verdaderos enamorados.

Era muy suya la expresión "cortejar a
Dios", ese hacer la corte, propio de
los enamorados, como se afirma en
la tierra aragonesa, y como se
afirma por distintas regiones de la
tierra española. Estas frases -
andarse con contemplaciones,
contemplar, cortejar, hacer el oso,
rondar, etc.- que se emplean para
describir a los enamorados en la vida
corriente, le venían enseguida a la
cabeza cuando explicaba nuestro
trato con Dios. No eran ocurrencias
de un entendimiento bien dotado, ni
el recurso a figuras o comparaciones



para atraer la atención: respondían a
su modo personal de dar vueltas
alrededor del Señor, ya que todo su
comportamiento giraba en torno a su
relación de amor a Dios.

Estas delicadezas de corazón joven,
que arde en deseos de entrega, se
verificaban en los últimos años de su
vida todavía con mayor fuerza:
reiteraba aún más las palabras del
Apóstol Juan, qui autem timet non est
perfectus in caritate!, que traducía
libremente: ¡el que tiene miedo, el
que anda con cautelas, no sabe
querer!

Se sentía plenamente enamorado de
la Bondad de Dios y quería honrarle
por ser Él quien es. Nos hacía notar
que la predilección que hemos
recibido al incorporarnos a la Iglesia,
debía constituir una raíz
fundamental en la chifladura de
amor que los hijos de Dios
deberíamos manifestar a la Trinidad



Santísima. En 1967, puntualizaba: el
corazón de la criatura, con la
gracia de Dios, es capaz de amar
una inmensidad. ¡Vale la pena ser
fieles!: no olvidéis que nosotros
somos enamorados; ¡no somos
gentes sin amor! Si no metemos
completamente a Dios en nuestras
vidas, ¡enamorados!, no podemos
tirar para adelante. No hagáis
nada sin poner por lo menos una
chispa de amor, ¡aunque cueste!

Aprovechaba todo lo humano noble
para referirlo al querer divino. Le
gustaban las canciones que canta el
pueblo, tonadas limpias, de amor
humano, y las repetía llevándolas al
amor de Dios. Sería muy largo
enumerar las que recogió de la
tradición popular de muchos países,
y las incorporó a su vida interior;
entre otras, repetía con alguna
frecuencia esta jota de su tierra:
"fuiste mi primer amor; / tú me
enseñaste a querer, / no me enseñes



a olvidar, / que no lo quiero
aprender".

Me ha llamado la atención siempre
que el texto -a mi juicio- más
sugestivo de Mons. Escrivá de
Balaguer sobre la virtud de la
castidad, aparezca precisamente en
una homilía sobre el matrimonio: La
castidad -no simple continencia,
sino afirmación decidida de una
voluntad enamorada- es una virtud
que mantiene la juventud del amor
en cualquier estado de vida (cfr. Es
Cristo que pasa, 25).

El año anterior a su marcha al Cielo,
nos insistía con claridad: el corazón
de los hombres -a tu edad y a la
mía: ¡siempre!- es de carne y, si no
procuramos mantenerlo limpio, se
llena de carne. Para estar con Dios,
pon sacrificio en tu amor. No
hemos de ver la vida como una
Cruz, aunque -pensándolo bien- no
estaríamos mal allí, porque la Cruz



es un trono, que ayuda a buscar el
rostro de Jesús.

Nos animaba a que rechazásemos la
tristeza, porque da paso a la
búsqueda de compensaciones que
apartan de Dios. El 26 de septiembre
de 1971, nos indicaba: la tristeza, si
no se abre enseguida el corazón,
acaba siempre -¡no lo olvidéis!- en
la lujuria. Cortad con ese modo de
vivir, con la tristeza, porque es
impropia de un hijo de Dios. Y, al
revés, la falta de delicadeza es fuente
de pesadumbres, como señalaba en
1969:hijos míos, el Señor no quiere
que haya en nuestros corazones
nada que no sea de Él. Por eso,
cuando aceptamos algo, aunque
sea muy pequeño, que no es de Él,
viene la inquietud, la falta de paz,
porque nuestro camino -que es
siempre actual- nos recuerda que
somos enteramente del Señor. Si
alguna vez se ha abierto la mano,
aunque sea muy poco, hay que ir a



la dirección espiritual, para que
nos ayuden, para que nos hagan
reaccionar y, si es preciso, para
que cautericen. Un corazón
cauterizado, ¡cauterizado por el
amor de Dios!, es algo que no se
puede cambiar por todos los
tesoros del mundo.

Trataba con intimidad a Santa María,
pidiéndole para él y para todos la
limpieza de corazón. Repetía aquella
invocación de vieja raigambre
cristiana, sub tuum praesidium...
["bajo tu protección..."], y nos
aconsejaba que la rezásemos
piadosamente, cuando sintiésemos la
rebelión de la carne. Quiso que se
dedicase la imagen de la Virgen del
campus de la Universidad de
Navarra a la advocación de Madre
del Amor Hermoso. Deseaba que las
almas obtuviesen de Ella una vida
limpia, y la pidiesen para tantas otras
personas en el mundo entero.
Comentaba el Fundador del Opus



Dei: el reverso estupendo de la
medalla de la pureza es el amor
más intenso que se puede conocer
aquí en la tierra. Ama mucho, y
con esto vencerás en tu lucha
cotidiana; y después, paladeaba la
estrofa del himno dedicado a María: 
vitam praesta puram, iter para tutum,
ut videntes Iesum, semper collaetemur
["haz casta nuestra vida, y
prepáranos un camino seguro, para
que seamos siempre felices con la
visión de Jesús": Himno Ave maris
Stella, 6].

La persona enamorada sabe
anticiparse: piensa en su amor, no en
sí misma, y advierte qué puede
necesitar, incluso antes que el propio
interesado. Cuando se trata de
querer a los hombres, a veces, sólo
resulta posible compartir el
sufrimiento.

Mons. Escrivá de Balaguer me ha
ratificado que -desde los comienzos



del Opus Dei- pidió al Señor, también
para sus hijos de todos los tiempos,
que no les resultara indiferente nada
de lo que se refiriese a los demás, por
pequeño que pudiera parecer:
precisamente a través de esas
circunstancias ordinarias y
extraordinarias habíamos de
estimular a las almas a santificarse.

Le interesaba, como cosa propia, lo
de los demás; hasta el punto de que,
cuando sufrían un gran disgusto, una
grave contradicción, le afectaba
incluso físicamente. Quitando
importancia a su reacción, nos
explicaba: no os preocupéis, me
viene de familia, porque mi buena
madre, cuando ocurría una cosa
semejante, se veía afectada
inmediatamente.

Como manifestación de su desvelo,
cavilaba muchas veces a lo largo del
día: ¿qué harán ahora estos hijos
míos aquí, allá, en aquel otro



país?, ¿qué estará pasando en esta
nación donde sufren esa
tribulación?, ¿cómo se estarán
resolviendo las dificultades que
atraviesa aquella sociedad?, ¿cómo
se estará estudiando el modo de
afrontar las necesidades
materiales de tantas personas,
ante esta o aquella calamidad?

Con un convencimiento palpable,
repetía que en cada uno de nosotros
veía a Cristo joven, a Cristo que
trabaja, a Cristo enfermo, a Cristo
que sufre, a Cristo que hace
apostolado, a Cristo que ama, a
Cristo que se entrega, a Cristo que
cumple la Voluntad del Padre. Por
eso, se unía a la lucha espiritual de
cada uno de los miembros del Opus
Dei, y alzaba su oración al Señor por
su fidelidad.

Recuerdo que, en 1971, atendió en
dos ocasiones a una hija suya,
desahuciada por el cáncer. Mientras



estaba con la enferma, demostraba
una fortaleza extraordinaria. Pero, a
la salida de una de aquellas visitas,
cercana la Navidad, Mons. Escrivá de
Balaguer hubo de refugiarse en la
capilla de la clínica, para enjugarse
las lágrimas, deshecho por los
sufrimientos de su hija. Se
acomodaba con fortaleza a las
necesidades de las almas, de acuerdo
con lo que nos describía en 1958: 
hijos, nosotros estamos para servir
a los demás, haciéndoles amable el
camino que lleva a Dios. Hemos de
servir a todas las almas. ¡Servir!
Este es el secreto, si de verdad
queremos ser humildes; y así
veremos siempre con alegría los
dones que los otros han recibido
de Dios y sus buenas cualidades. Si
no reaccionamos de esta forma,
conviene que echemos una mirada
sincera a nuestra alma porque
quizá -y sin quizá- todavía
andamos detrás de nuestro yo, de
nuestra vanagloria, de esa gloria



vana que nos hace susceptibles con
todos y por todo.

Al comenzar este epígrafe, pensé en
titularlo simplemente un corazón
grande.

Le he escuchado repetir el mismo
consejo en todos los ambientes, con
gente de relieve cultural, económico
o social, con personas de clase media,
con enfermos, con pobres, con
quienes no se distinguían por sus
cualidades intelectuales ni por su
preparación humana: a Dios hay
que quererle con el corazón
entero, entregado, sabiendo que el
Señor se conforma con este pobre
corazón nuestro si se lo damos de
veras, como se lo hubiéramos dado
a una criatura aquí en la tierra.

Tenía la convicción de que hemos de
querer al Señor con amor ardiente
de enamorados. Su tensión -llena de
paz- por amar más a Dios le llevaba a
exclamar en 1967: la persona que



busca sinceramente, ¡de verdad!,
la perfección cristiana, siempre
encuentra defectos en sus obras,
como el artista a su trabajo: ¡no,
no!, comenta, me ha faltado amor;
me falta más identificación con Él;
no he sabido expresarme como
debía; no he sabido amar, como
podía y debía. Tenemos que ser
otros cristos; es más, ipse Christus
["el mismo Cristo"], sobre todo,
cuando nos hemos comprometido
a buscar la perfección cristiana a
través de los acontecimientos
ordinarios de nuestra vida.

Predomina en su biografía este amor
al Señor sobre todas las cosas, que le
llevaba a tener una familiaridad y
una confianza absoluta en los
designios divinos. Se conmovía al
considerar la perfecta Humanidad de
Nuestro Señor Jesucristo, que no
dejaba de agradecer los servicios que
le prestaban. Le atraía la felicidad
que se respiraba junto al Maestro,



que no rechaza las pruebas de cariño
de los que le rodean. Y de estas
lecciones sacaba consecuencias: el
Señor no tenía un corazón seco,
tenía un corazón de hondura
infinita que sabía agradecer, que
sabía amar.

No me extrañó escucharle, en 1962,
mientras rezaba por unos hijos
suyos: si yo no estuviera en carne
viva por los demás, a pesar de mis
errores, de mis tonterías, sería un
desgraciado. Estoy convencido de
que, con Él, somos luz en la
oscuridad, fortaleza en la
debilidad.

No se cansó nunca de pedir
intensamente a Dios, a través de
nuestra Madre Santísima, la
purificación del corazón, para que
allí solamente cupiera el Señor y, por
Él, todas las almas. No pensaba que
la madurez, la edad o la experiencia,
fueran motivo para disminuir -ni



siquiera un poco- el esfuerzo en la
pelea ascética. En 1960 nos
aconsejaba: pedid a la Madre
bendita del Cielo que purifique
vuestro corazón, y Ella lo
alcanzará del Padre. ¡Jesús, guarda
nuestro corazón! ¡Guárdalo para
Ti! Un corazón recio, fuerte, duro y
tierno y afectuoso y delicado, lleno
de caridad por Ti, con mis
hermanos y con todas las almas.

Se explica -también desde una
perspectiva teológica- que
manifestara especial predilección
por los enfermos. Es muy conocida
su dedicación a los hospitales de
Madrid. Me gustaría saber algún
detalle de cómo cuidaba a quienes
estaban a su lado.

Quería que se atendiera a los
enfermos con extrema delicadeza y
sentido sobrenatural, pensando que
se sirve al mismo Jesucristo.
Sintetizaba esta dedicación con



frases tan gráficas como: que ese
hermano vuestro no se acuerde de
su madre y de su padre, al ver
vuestra caridad humana y
sobrenatural. O: para los
enfermos, no tenemos que
regatear esfuerzos. Si alguno
necesita un trozo de Cielo,
subiremos a robarlo, con la certeza
de que a Nuestro Padre Dios le
agrada.

Personalmente, he tenido la fortuna
de contar con la compañía de Mons.
Escrivá de Balaguer cuando he
estado enfermo. Si no podía hablar,
por la fiebre o por la debilidad, me
bastaba verle sentado en una silla,
rezando, mirándome fijamente, para
advertir la necesidad de ofrecer
aquella dolencia al Señor y agradecer
el beneficio de contar con esa
bendición del Cielo que se
presentaba a través de las molestias.
Si en todas las personas veía a Cristo,
se comprobaba en esos momentos



que encarnaba lo que escribió en 
Camino: los enfermos son... Él.

Su caridad paterna y materna le
llevaba a estar en los detalles.
Conocía enseguida, por la cara de las
personas, si tenían alguna molestia
física. Y era exigente también con los
médicos que les atendían. En una
caída me disloqué yo un brazo. Me
pusieron una escayola y me dijeron
que duraría quince días. Fui al cabo
de ese plazo, y el médico, sin darle
más importancia, me indicó que
volviera dentro de otros quince días.
Como me habían puesto la escayola
sin haberme limpiado el brazo, y
tenía ciertas molestias debidas a un
prurito continuo, Mons. Escrivá de
Balaguer me aconsejó que acudiera
inmediatamente al médico,
acompañado por otra persona, y le
rogara que, si no había ningún
inconveniente o una necesidad
perentoria, me quitara el yeso, como
se había comprometido cuando me



hizo la cura. Aquel médico
comprendió la razón de lo que le
decía, y efectivamente, rompió la
escayola y se evitaron así las
molestias de un eczema que se
estaba formando.

En 1971, padecí el síndrome de
Menière, que produce una gran
inestabilidad. Venía a atenderme a
diario, y se ofrecía para darme de
comer, con la excusa de que
estuviera más tranquilo, sin
preocuparme de la pérdida de
equilibrio. Y hacía lo mismo cuando
don Álvaro del Portillo padecía
ataques de alergia. En todos los
casos, procuraba que al enfermo se le
hiciera más llevadera su debilidad,
ocupándose de los indispensables
servicios materiales: limpiar los
vasos de noche, hacer la cama
mientras estaba un momento
levantado, ventilar o limpiar las
habitaciones, etc.



En 1972, una persona del Opus Dei,
aquejada de una grave insuficiencia
renal -sometida a diálisis varias
veces a la semana-, tuvo que hacer
un viaje a Roma, con otro miembro
de la Obra. Mons. Escrivá de
Balaguer le recibió y le invitó a la
tertulia con los Consultores del
Consejo General. Allí apreció cómo
aquel otro hijo suyo que le
acompañaba estaba muy pendiente
de todo: lo que podía tomar, las
posturas, el sol, etc. Cuando terminó
aquella reunión, mientras estábamos
Mons. Álvaro del Portillo y yo con el
Fundador, nos preguntó conmovido: 
¿habéis visto con qué cuidado le
trataba?

Desde el primer día en Roma,
observé cómo gozaba al ver que se
vivía la caridad con los enfermos. Me
impresionó siempre que, además de
la ayuda y de los servicios que se
prestaba a cada uno, insistía en la
atención espiritual. Se ocupaba



también de mantener la vibración
interior de esos hijos suyos,
facilitándoles el cumplimiento de las
normas de piedad y la frecuencia -si
lo solicitaban- de la Eucaristía y la
Penitencia.

Sin dar lugar a ningún tipo de
comodidad o de capricho, sabía
enterarse de las aficiones y gustos de
cada persona. No se olvidaba de esas
preferencias y, cuando surgía la
ocasión, recordaba esos detalles que
alegraban al interesado. Una vez
comentó don Álvaro del Portillo que
en su familia eran muy aficionados
al arroz con leche: cuando se
indisponía, si el médico lo
autorizaba, Mons. Escrivá de
Balaguer se ocupaba de que le
preparasen ese plato, para que
comiese con más apetito, y se
restableciera.

Vivía esta misma atención con todos.
En 1956 llegó a Roma de Argentina



un hijo suyo, joven, que al poco
tiempo estuvo muy mal de salud.
Quedó inapetente. El Fundador del
Opus Dei supo, a través de otro
argentino, que un tipo de comida
corriente en su país de origen,
especialmente apetitosa, es el "bife a
caballo": un trozo de carne con un
huevo frito encima; y encargó que lo
cocinaran y se lo llevaran al
enfermo, que desde entonces empezó
a vencer su inapetencia. El
interesado no supo de quién había
partido la iniciativa.

Lógicamente, esa preocupación se
hacía más intensa cuando la
enfermedad era grave. La aceptación
de la Voluntad divina no eliminaba el
sufrimiento humano, especialmente
ante la muerte de las personas
queridas.

Entre otros muchísimos sucesos,
recuerdo que en 1962 le
comunicaron que iban a efectuar



una operación quirúrgica a Juan
Antonio Lagunilla. Le expusieron la
gravedad de la intervención: podía
no salir con vida del quirófano.
Mons. Escrivá de Balaguer no paró
de rezar por él. En más de una
ocasión, a lo largo de la jornada,
comentó espontáneamente: ¡me han
llegado estas noticias, y yo no vivo!
Pedía a Dios por la recuperación de
ese hijo suyo y que llevara los
sufrimientos con mucho sentido
sobrenatural: ruego a Dios, como
Padre de este hijo mío, que no me
lo quite; y que, si me lo quita, me
haga aceptar cuanto antes su
Voluntad, porque me costará.

La muerte de hijas e hijos suyos le
suponía una prueba muy dura, por
su intenso cariño, también hacia
aquellos que no había llegado a
conocer personalmente. Lo sentía
como un auténtico mazazo. Se
quedaba anonadado, aunque le
hubieran advertido la gravedad de la



dolencia. Esa angustia de su corazón
no le impedía reaccionar con
esperanza y, después de protestar
filialmente al Señor por llevarse a
esas personas que tanto podían
rendir, repetía despacio,
paladeándola, esa oración que tantos
miles de personas han aprendido de
sus labios: fiat, adimpleatur, laudetur
et in aeternum superexaltetur
iustissima atque amabilissima
Voluntas Dei super omnia. Amen.
Amen ["Hágase, cúmplase, sea
alabada y eternamente ensalzada la
justísima y amabilísima Voluntad de
Dios, sobre todas las cosas. Amén.
Amén"].

En 1968, cuando falleció un
sacerdote, don Álvaro Calleja,
después de haber rezado esa
plegaria, y un responso por el eterno
descanso de su alma, reconocía: me
ha costado mucho, como me
ocurre siempre, cuando muere una
hija o un hijo mío; pero después he



aceptado con paz la Voluntad del
Señor. Y veo con mucha claridad
que ahora tenemos a ese hermano
vuestro en el Cielo, amando a Dios,
adorando a Dios, y pidiendo por
todas las necesidades de la Iglesia,
de la Obra. He sabido que ha
muerto lleno de alegría, y es que
no puede ser de otra manera: ¡así
mueren los hijos de Dios: con la
paz, con la tranquilidad del Señor!

Pero su corazón sufría quizá más
ante los peligros espirituales, ante
posibles infidelidades. Por esto,
ponía un especial acento en la
atención esmerada, en el cuidado
delicadísimo de la vida cristiana de
las personas del Opus Dei.

Le interesaban todas las cosas de
cada uno, aunque llevase unos
instantes en la Obra. Se podía
comprobar por su espíritu de
servicio y su interés en formar a las
personas más recientes en el Opus



Dei; les dedicaba el mismo afán y la
misma exigencia que a quienes
llevaban trabajando mucho tiempo
en la Obra, pues veía detrás a Cristo.
Y nos enseñaba que es a Cristo a
quien llega nuestra sonrisa,
nuestro servicio, nuestra caridad,
o bien, nuestro desaire, nuestras
desganas, nuestras palabras duras
o indiferentes: por eso hemos de
cuidar y de estar en todos los
detalles.

Me consta que, por atender a un hijo
o a una hija, no dudaba en ofrecer su
propia vida al Señor. Hizo viajes que
duraron días y noches enteras;
practicó ayunos y severas
mortificaciones corporales; empleó
horas en conversar con quien lo
necesitaba. Actuaba con esta entrega
heroica, pensando en servir al Señor.
A los que nos ocupábamos de la
formación de otros, nos preguntaba
con frecuencia: ¿cuánto has rezado
por las almas que dependen de ti?,



¿cuánto te has mortificado?, ¿las
conoces a fondo?, ¿sabes
adelantarte a sus necesidades?
Hasta tal punto exigía que nos
ocupásemos de ayudarles a ser
santos que, cuando alguno no seguía
adelante en su camino, ponderaba: 
yo no disculpo de pecado, y a veces
de pecado grave, a los que han
convivido con esa persona, si no
han puesto todos los medios a su
alcance para ayudarle a salir de
esa dificultad. Como afinaba mucho
en la caridad, nos hacía notar que
una decisión tan radical no se
presenta repentinamente: aparecen
unos síntomas, y luego otros, hasta
que la situación precipita. Por eso,
cuando hay cariño vigilante, se
advierten enseguida las primeras
señales y puede atajarse el avance de
la enfermedad.

Toda su labor de apostolado y de
formación estaba basada en una
oración llena de fe, de esperanza y de



amor. Muchas de las mujeres y de los
hombres que vinieron en los
comienzos, han sabido que el
Fundador de la Obra llevaba
encomendándoles años antes de
conocerles: desde que algún
pariente, compañero o amigo de los
interesados, le había hablado de sus
buenas cualidades o de su
posibilidad de entender el Opus Dei.
Hasta el último día, subrayó que era
necesario conseguir vocaciones del
Señor con mucha oración y
mortificación; pero agregaba que
concedía más importancia aún a la
ayuda y a la exigencia espiritual que
se prestaba a los que habían llegado.
Aducía el ejemplo de la atención que
los padres prestan al hijo recién
nacido, sabiendo prescindir de su
propio yo. También señalaba que no
podía ocurrir lo que cuentan, como
leyenda, de una comarca española: la
gente es muy fuerte, porque la
primera noche después de su
nacimiento dejan a la criatura al aire



libre -en esa región la temperatura
nocturna es bajísima-; si no fallece,
comentan, "¡ya no le parte un rayo!".
Y, con fuerza, insistía: ¡esto no
puede ocurrir en el Opus Dei!: hay
que cuidar cada vocación con
primor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-corazon-
enamorado/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-corazon-enamorado/
https://opusdei.org/es-es/article/2-corazon-enamorado/
https://opusdei.org/es-es/article/2-corazon-enamorado/

	2. Corazón enamorado

