
opusdei.org

2. CON LA
SEGURIDAD DE LA
FE

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Uno de los hechos que salta a la vista
cuando se considera la vida de don
Josemaría Escrivá de Balaguer es la
seguridad y el convencimiento con
que, apoyado en Dios, actuó desde el



principio: atravesó situaciones muy
duras y experimentó, en ocasiones, el
cansancio, la sequedad interior e,
incluso, el dolor y la amargura; pero
nunca le abandonó la firme certeza
de que el querer manifestado por
Dios el 2 de octubre de 1928 tenía
que realizarse. Ante su mente y su
corazón estuvo siempre vivo,
dándole ánimos e impulsándole a la
acción, el amplio panorama,
contemplado en esa fecha, de
hombres de las más diversas razas y
pueblos, presentes en los ambientes
y profesiones más dispares,
aportando al mundo la luz y el calor
de la verdad de Cristo. Regnare
Christum volumus; queremos que
reine Cristo, que su gracia y su amor
fecunden la historia. Omnes, cum
Petro, ad Iesum per Mariam; todos
con Pedro a Jesús por María: que
todos, unidos a Pedro, viviendo
hondamente la unidad de la Iglesia, y
animados por una tierna devoción a
la Virgen, se acerquen a Cristo, se



identifiquen con El, hasta llegar a
saberse y sentirse hijos amados de
nuestro Padre-Dios y, por tanto,
hermanos entre sí, servidores los
unos de los otros en un empeño
constante de paz, de alegría, de
fraternidad.

Esos ideales llenaron su alma. Las
frases latinas recién citadas, y otras
análogas, acudieron, durante
aquellos años, con gran frecuencia a
su oración, a sus labios e, incluso, a
su pluma: más de una vez, en sus
notas y escritos personales,
interrumpe el hilo del discurso para
escribir un Regnare Christum
volumus, o Omnes, cum Petro, ad
Iesum per Mariam, y reanudar luego,
sin solución de continuidad, el curso
de su pensamiento. Esa profunda
vibración interior, ese sentirse
comprometido -más aún, hecho una
sola cosa- con la voluntad divina que
se le había manifestado el 2 de
octubre de 1928, no quedó sólo en



palabras, sino que se plasmó en
obras. "Desde entonces -anotaba en
el texto de 1931, antes citado-
comencé a tratar almas de seglares,
estudiantes o no, pero jóvenes. Y a
formar grupos. Y a rezar y a hacer
rezar. Y a sufrir...". No es una
declaración retórica, sino un reflejo
de la realidad, como confirman
numerosos testimonios escritos,
completados con recuerdos de esos
mismos jóvenes y de otras personas
que por entonces le conocieron.

En un primer momento, limitó su
apostolado a hombres: pensaba que
sólo a ellos se refería la misión
recibida el 2 de octubre. Una nueva
luz, que tuvo lugar el 14 de febrero
de 1930, le hizo comprender que no
era así: que debía extender también
a mujeres el mensaje espiritual y la
llamada que definen y dotan de
contenido a la Obra de Dios. En
cambio, desde el principio, desde el
mismo 2 de octubre de 1928, había



visto que en el Opus Dei debería
haber no sólo seglares -solteros y
casados-, sino también sacerdotes, ya
que la mutua cooperación de
sacerdotes y laicos es esencial a la
plenitud del apostolado cristiano: de
hecho, entre los primeros que le
escuchan y se unen a la Obra, aún
naciente, en 1929 y comienzos de
1930, se encuentran no sólo algunos
seglares, sino también un sacerdote -
don Norberto Rodríguez-, a quien
había conocido con ocasión de
diversos encargos pastorales, y a
quien hizo partícipe de sus afanes.

Todo comienzo exige, de ordinario,
empeño y decisión para superar las
dificultades. El Opus Dei no fue una
excepción. El joven sacerdote que era
entonces don Josemaría Escrivá de
Balaguer llegó con su ministerio a
muchas almas. A bastantes, en
cuanto daban señales de poder
entenderle, les descubría el
panorama apostólico abierto en su



alma el 2 de octubre. Algunos le
siguieron. Otros no le escucharon.
Otros, en fin, le oyeron, pero no le
comprendieron o, habiendo dado
señales de entender, no
perseveraron y eligieron otros
derroteros. "Las almas se me
escapaban de las manos como
anguilas", comentará años más tarde,
evocando la historia de los inicios (6).
Conoció, además, largos períodos de
sequedad espiritual, aunque no
faltaron tampoco momentos de
profundo gozo, y nuevas y sucesivas
iluminaciones divinas. Entre éstas,
merece ser destacada una, que
corrobora de forma inmediata y
directa el núcleo del carisma
fundacional del Opus Dei. Tuvo lugar
el 7 de agosto de 1931 mientras
celebraba el sacrificio de la Misa.
Narrémosla con las palabras que el
propio Fundador escribiera poco
después del suceso: "7 de agosto de
1931: Hoy celebra esta diócesis (7) la
fiesta de la Transfiguración de



Nuestro Señor Jesucristo. -Al
encomendar mis intenciones en la
Santa Misa, me di cuenta del cambio
interior que ha hecho Dios en mí,
durante estos años de mi residencia
en la exCorte... Y eso, a pesar de mí
mismo: sin mi cooperación, puedo
decir. Creo que renové el propósito
de dirigir mi vida entera al
cumplimiento de la Voluntad divina:
la Obra de Dios. (Propósito que, en
este instante, renuevo también con
toda mi alma). Llegó la hora de la
Consagración: en el momento de
alzar la Sagrada Hostia, sin perder el
debido recogimiento, sin distraerme -
acababa de hacer in mente la
ofrenda del Amor Misericordioso-,
vino a mi pensamiento, con fuerza y
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: 'et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad
meipsum' (Ioann. 12, 32).
Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y



comprendí que serán los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán
la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas.

"A pesar de sentirme vacío de virtud
y de ciencia (la humildad es la
verdad..., sin garabato), querría
escribir unos libros de fuego, que
corrieran por el mundo como llama
viva, prendiendo su luz y su calor en
los hombres, convirtiendo los pobres
corazones en brasas, para ofrecerlos
a Jesús como rubíes de su corona de
Rey" (8).

La vibración y el entusiasmo que
transparentan estas frases,
confirman lo que antes decíamos
sobre la convicción profunda que
acompañó siempre a don Josemaría
Escrivá de Balaguer, y manifiestan el
fundamento o raíz de esa convicción:
una fe estimulada por las luces e



inspiraciones recibidas de Dios, y
alimentada por una oración
constante, hasta desembocar en una
confianza que nada hace desfallecer
(9).

Otros sucesos, acaecidos apenas un
mes después de los recién
mencionados, completaron y
desarrollaron la experiencia interior
del Fundador, grabando hondamente
en su alma lo que constituye uno de
los rasgos más sobresalientes de su
espíritu: el sentido de la filiación
divina. Los narra escuetamente en
sus apuntes íntimos. "Estuve
considerando -escribe el 22 de
septiembre de 1931- las bondades de
Dios conmigo y, lleno de gozo
interior, hubiera gritado por la calle,
para que todo el mundo se enterara
de mi agradecimiento filial: ¡Padre,
Padre! Y -si no gritando- por lo bajo,
anduve llamándole así (¡Padre!)
muchas veces, seguro de agradarle
(10). Unos días más tarde, el 17 de



octubre, ese sentimiento se agudizó y
afianzó en un rato de oración en el
que sufrimiento, sequedad y fe viva
se hermanaron profundamente:
"Quise hacer oración, después de la
Misa, en la quietud de mi iglesia. No
lo conseguí. En Atocha, compré un
periódico (el A.B.C.) y tomé el
tranvía. A estas horas, al escribir
esto, no he podido leer más que un
párrafo del diario. Sentí afluir la
oración de afectos, copiosa y
ardiente. Así estuve en el tranvía y
hasta mi casa"(11).

En muchas ocasiones rememoró la
profunda experiencia interior vivida
en ese otoño de 1931. Período tenso
de la vida político-social y religiosa
española, marcado fuertemente por
la incertidumbre del futuro, en el
que don Josemaría Escrivá tropieza,
además, con dificultades e
incomprensiones. Esta realidad
delinea como un trasfondo de
sufrimiento y dureza, que, sin



embargo, no le aparta de Dios, sino
que le lleva a entregarse más a El,
identificándose por entero con su
voluntad. Y, en ese marco, surge la
oración a la que se refieren los textos
anteriores. "Cuando el Señor me
daba aquellos golpes, por el año
treinta y uno -comentaba tiempo
después-, yo no lo entendía. Y de
pronto, en medio de aquella
amargura tan grande, esas palabras:
tú eres mi hijo (Ps II, 7), tú eres
Cristo. Y yo sólo sabía repetir: Abba,
Paterl; Abba, Paterl; Abba! Abba!
Abba! Ahora lo veo con una luz
nueva, como un nuevo
descubrimiento: como se ve, al pasar
los años, la mano del Señor, de la
Sabiduría divina, del Todopoderoso.

"Tú has hecho, Señor, que yo
entendiera que tener la Cruz es
encontrar la felicidad, la alegría. Y la
razón -lo veo con más claridad que
nunca- es ésta: tener la Cruz es



identificarse con Cristo, es ser Cristo,
y, por eso, ser hijo de Dios" (12).

En el tranvía primero, al caminar por
la calle después, en la tranquilidad
de su hogar finalmente, esa
conciencia de ser hijo de Dios le llena
por entero. No le resulta posible leer
el periódico ni hacer cosa alguna:
sólo dirigirse a Dios llamándole
Padre. Incluso rodeado de gente,
mientras recorre las calles en
dirección a su casa, esas palabras,
Abba, Pater!, ¡Padre!, vienen a sus
labios y afloran casi en voz alta. "Me
tomarían por loco", comentaría
posteriormente. De hecho, una
honda conciencia de la filiación
divina se marcó desde ese momento
en lo más hondo de su alma,
presentándosele como el
fundamento de ese espíritu de
santificación y apostolado en medio
del mundo que se veía llamado a
difundir.



El sentido de la filiación divina
constituyó, en efecto, en su vida
personal y en su enseñanza, no sólo
impulso y estímulo para una oración
sencilla y confiada, para un trato
filial con un Dios del que se sabe que
es Padre, y Padre que ama "más que
todas las madres del mundo pueden
querer a sus hijos (13), sino luz que
permite dirigir una mirada nueva
sobre las realidades humanas-
también las normales tareas y
ocupaciones de los hombres-,
percibiendo ahí el reflejo de la
bondad de Dios. "La filiación divina -
afirmaba en una homilía
pronunciada en 1952, pero
reflejando ideas que venían de
muchos años antes- es una verdad
gozosa, un misterio consolador. La
filiación divina llena toda nuestra
vida espiritual, porque nos enseña a
tratar, a conocer, a amar a nuestro
Padre del Cielo, y así colma de
esperanza nuestra lucha interior, y
nos da la sencillez confiada de los



hijos pequeños. Más aún:
precisamente porque somos hijos de
Dios, esa realidad nos lleva también
a contemplar con amor y con
admiración todas las cosas que han
salido de las manos de Dios Padre
Creador. Y de este modo somos
contemplativos en medio del mundo,
amando al mundo" (14). Sentirse hijo
de Dios es saber que no hemos sido
arrojados al mundo en virtud del
acaso, ni condenados a un existir sin
sentido, sino llamados a la vida como
fruto y consecuencia del amor, e
invitados, por tanto, a poner amor en
todas y cada una de las
circunstancias de nuestro vivir,
también las más comunes y
ordinarias, ya que nada se oculta a la
mirada de ese Dios que es Padre.

Notas

6. Sobre todos estos hechos, así como
sobre el sufrimiento y la maduración
interior que el proceso fundacional



reclamó en don Josemaría Escrivá de
Balaguer, remitimos de nuevo a las
obras citadas en la nota 1 de este
capítulo.

7. Se refiere a Madrid-Alcalá, donde
el 6 de agosto se celebraba a los
santos Justo y Pastor, Patronos de la
diócesis, trasladándose la fiesta de la
Transfiguración del Señor al día 7.

8. Apuntes íntimos, nn. 217-218. Este
acontecimiento, y el texto de S. Juan
al que se refiere, han sido evocados
por don Josemaría Escrivá de
Balaguer repetidas veces; ver, por
ejemplo, Camino, n. 301; Es Cristo
que pasa, nn. 105, 156 y 183; Amigos
de Dios, n. 58; Forja, n. 685.

9. Como testimonia el adverbio
"ordinariamente", empleado en ese
texto de 1931, don Josemaría Escrivá
de Balaguer experimentó muchas
veces, en este decisivo período
fundacional, la acción sobrenatural
de la gracia. Su reacción fue siempre



la que recoge ese texto: una inicial
sensación de confusión y temor,
superada al recibir la certeza de que
quien se hacía presente era un Dios
que es Padre y ante quien se debe,
por tanto, reaccionar no con temor,
sino con amor y confianza.

10. Apuntes íntimos, n. 296.

11. [bid., n. 334. La iglesia a la que el
texto se refiere es la de Santa Isabel,
en la que entonces ejercía su labor
sacerdotal, cerca de la madrileña
glorieta de Atocha. Su residencia, en
esas fechas, estaba situada en la calle
Viriato, distante entre media hora y
tres cuartos de hora de la zona de
Atocha.

12. RHF, 20787, p. 15.

13. Camino, n. 267 (Consideraciones
espirituales, ed. de 1932, n. 31).

14. Es Cristo que pasa, n. 65.



A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-con-la-
seguridad-de-la-fe/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-con-la-seguridad-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/2-con-la-seguridad-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/2-con-la-seguridad-de-la-fe/

	2. CON LA SEGURIDAD DE LA FE

