opusdei.org

2. Ciludadanos de las
dos ciudades

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Alvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaria

18/03/2009

— La secularidad, que segin el
Vaticano II constituye "la indole
propiay peculiar de los laicos"
(Lumen gentium, n.31) , se expresa
también a través del correcto
ejercicio de los propios derechos
de ciudadano, es decir, siendo



catolicos sin ser clericales o
beatos, y, al mismo tiempo, siendo
ciudadanos que no olvidan que
son catolicos en el momento de sus
opciones decisivas. Esta ha sido
una ensenanza constante del
Fundador del Opus Dei. Me
alegraria oir algiin ejemplo
tomado directamente de su vida.

-La secularidad, que puede
considerarse como la unién
armonica del alma sacerdotal con la
mentalidad laical, que el Padre ha
querido para todos los miembros de
la Obra, sacerdotes y laicos, mujeres
y hombres, la tuvo siempre muy en
primer plano y constituy6 un
elemento de su cardcter, de su
existencia. Por ejemplo, se
manifestaba en su intenso sentido de
la justicia, y en el ejercicio de los
propios derechos de ciudadano que
el Padre no dejo de vivir nunca y que
le llevo a titular "Ciudadania” un
capitulo de Surco .



Entre los miles de episodios que
podria citar me parece significativo
uno de su vida de estudiante. A
partir del curso académico 1922-
1923, cuando ya habia sido
nombrado Inspector del Seminario
de Zaragoza y habia recibido la
tonsura, se matriculd en la Facultad
de Derecho de la Universidad de
Zaragoza. En junio de 1924 se
presento al examen de Historia de
Espafia, una materia que conocia
muy bien por sus estudios de
Bachillerato y sus multiples lecturas:
tuvo siempre gran aficion a la
Historia, que dominaba
profundamente. Durante aquel afio
no habia asistido a clases, porque no
era alumno oficial, y estaba muy
ocupado con el estudio de la teologia
y el encargo de Inspector del
Seminario. A través de algunos
amigos comunes, el profesor le hizo
saber que no se presentase al
examen porque lo suspenderia. El
joven Josemaria se quedd atonito: no



tenia obligacion de asistir a clase; por
esto, para reivindicar un derecho
que le correspondia en virtud del
régimen académico, y porque estaba
muy bien preparado, decidid
presentarse. El profesor le suspendio,
sin hacerle ni una pregunta.

Josemaria reflexiono con calma
sobre lo sucedido y decidio escribir
una carta al profesor para
manifestarle respetuosamente que
habia cometido una injusticia y que
tenia obligacion de reparar. Afiadia
que deseaba presentarse en la
convocatoria de septiembre, y queria
asegurarse de que seria tratado
justamente.

En aquella época los profesores
gozaban de plena autonomia y
decidian con absoluta libertad sobre
el desarrollo y las calificaciones de
los exdmenes. No era facil para un
alumno hacer valer sus derechos,
aun extremando el respeto. En



septiembre el profesor fue muy
correcto: reconocio su error y el
alumno fue aprobado.

Resultaba muy secular también la
sencillez con que, en habito talar,
trataba a sus compafieros
universitarios. De vez en cuando, a la
salida de clase, sus amigos le
invitaban a tomar un aperitivo en un
local frecuentado por los estudiantes:
era el bar Abddn, en el Paseo de la
Independencia, junto a la Plaza de la
Constitucion. Josemaria aceptaba
algunas veces, y asi cultivaba la
amistad de un modo muy natural. Su
comportamiento era tan sacerdotal y
al mismo tiempo tan humano que,
cuando se ordeno sacerdote, algunos
de sus compafieros lo escogieron
como confesor habitual.

— Abogado y sacerdote. ;Hubo
algun momento en que el
Fundador del Opus Dei hizo valer
esa doble condicion?



-Los estudios civiles le sirvieron,
entre otras cosas, para dar clases
particulares, que contribuyeron a
mantener a su familia, tanto en
Zaragoza como en sus primeros anos
de Madrid. Pero no emple6 nunca su
titulo civil, porque quiso ser siempre
un sacerdote al cien por cien.

Es significativo un hecho que sucedio
durante la guerra civil espafiola.
Cuando en Madrid el Padre no pudo
ejercitar el ministerio sacerdotal y el
clima se hizo irrespirable, en
constante peligro de muerte —
arrestos y fusilamientos en masa,
quema de iglesias y de conventos,
auténtica persecucion religiosa—, no
tuvo otra opcidn que atravesar la
frontera por la zona de los Pirineos
para pasarse a la zona libre, a través
de Andorra. El punto de partida era
Barcelona. Leyendo el periddico se
entero de que un colega suyo de la
Universidad de Zaragoza, Pascual
Galbe, era magistrado en la



Audiencia de Barcelona, en
representacion del Gobierno
autonomo de Catalufia. Habian sido
grandes amigos, pero en aquellas
circunstancias no era facil prever
coémo reaccionaria. Por esto, el Padre
le hizo saber, a través de Tomas
Alvira —que habia sido a su vez
compafiero de Instituto de Pascual-,
que se encontraba en Barcelona y
que deseaba verlo. "En el tribunal no
-respondié—, mejor que venga a
comer a mi casa".

Apenas lo vio, Pascual Galbe lo
abrazo emocionado: "No sabes
cuanto he sufrido, pensaba que
habias muerto...". Para ayudarle a
salir del peligro le propuso
incorporarse a la magistratura de
Barcelona: él era una persona muy
influyente, y ademas, los tribunales
tenian una necesidad real de
licenciados en derecho. Pero el Padre
no acepto: Si, cuando no perseguian
al clero y a la Iglesia no he ejercido



esta profesion porque debia
dedicarme completamente a mi
sacerdocio, ahora, sin duda, no
buscaré esta escapatoria, para
sobrevivir sirviendo a una
autoridad que persigue a mi
Madre, la Santa Iglesia . Pascual
Galbe trato de convencerle: "Si te
detienen, y es muy probable, te
mataran". El Padre repuso: No me
importa, yo me debo a mi
sacerdocio, y no me importa que
me maten .

— Me parece que en esta linea se
situa también la cuestion del titulo
nobiliario...

—-Es un punto en el que conviene
detenerse, porque, ademas, pone de
manifiesto la gran humildad del
Padre.

Conscientes de lo que el Fundador
del Opus Dei era para nosotros sus
hijos, y de lo que significaba para la
Iglesia, comenzamos a recoger, con



prudencia y amor filial, todos los
datos que pudimos sobre su familia.
Aprovechabamos para esta finalidad
los viajes que miembros de la Obra,
por motivos apostolicos o
profesionales, hacian a los lugares
donde habia residido la familia de
nuestro Fundador, o de donde
procedian sus antepasados.

En los afios sesenta enviamos las
noticias y datos de primera mano
recogidos a un conocido genealogista
de Aragon, quien comprobo que
algunos titulos nobiliarios
correspondian, en linea directa, a la
familia de nuestro Fundador. En mi
calidad de Secretario General del
Opus Dei decidi encargar al
genealogista un estudio detenido.
Después, sugeri al Padre la
posibilidad de solicitar la
rehabilitacion de esos titulos.
Teniamos muy presente cuanto
habia trabajado y sufrido por la Obra
la familia de nuestro Fundador. Al



principio, el Padre eludio el
problema. Después se dio cuenta de
que no se trataba de una cuestion
meramente personal, suya, sino que
afectaba a su hermano y a los
descendientes de sus padres. Lo
medit6 detenidamente en la
presencia de Dios. En su vida privada
el Padre distinguia siempre, por una
parte, sus deberes y sus derechos de
cristiano y de sacerdote, que trato de
cumplir y ejercito heroicamente en
todo momento, y por otra, sus
derechos y deberes de ciudadano, no
incompatibles con los primeros: su
sacerdocio abrazo toda su existencia,
pero no por esto renuncio a sus
obligaciones y derechos en cuanto
miembro de una familia, y en cuanto
ciudadano, dando ejemplo también
en esto a sus hijos y a la gente que
trataba.

Ademas de querer compensar de
algun modo los sacrificios y
sufrimientos que la fundacion y



desarrollo del Opus Dei habian
supuesto para su familia,
comprendio que no podia hacerles
pagar de nuevo las consecuencias de
su desprendimiento personal de los
honores humanos: de hecho, como
primogénito, de acuerdo con la
legislacion espafiola vigente, solo €l
podia recuperar los derechos
nobiliarios. Repito que los honores
no le importaban nada. La solucion
fue reclamar aquellos derechos para
transmitirlos después a su hermano.
Considero, insisto, que —por una falsa
humildad, y aun menos por miedo a
las criticas y difamaciones—, no podia
privar a su hermano y a sus sobrinos
de algo que les pertenecia.

Pero sabia muy bien que ese gesto
podia ser mal interpretado, y por eso,
antes de tomar una decision
definitiva, pidio consejo a diversas
personas, también de fuera de la
Obra. Entre otros se dirigio al
Cardenal Dell'Acqua, al Cardenal



Marella, al Cardenal Larraona, al
Cardenal Antoniutti, al Cardenal
Bueno Monreal, Arzobispo de Sevilla
y buen amigo suyo desde hacia
muchos afios, y a Mons. Casimiro
Morcillo, Arzobispo de Madrid,
también viejo amigo del Padre.

Todos le dieron su parecer favorable
y le animaron a llevar adelante el
proyecto. El cardenal Larraona, que
era un insigne canonista, le preciso
que no solo tenia derecho a reclamar
los titulos nobiliarios, sino que, como
Fundador de la Obra, tenia
obligacion de hacerlo: "Usted ha
ensefiado a sus hijos a cumplir los
propios deberes civiles y a ejercitar
todos sus derechos de ciudadanos.
Por tanto, si no lo hiciera, les daria
mal ejemplo”. El Cardenal pensaba
que, si el Fundador renunciaba a
aquel derecho tan cierto, sus hijos
del Opus Dei y muchos otros buenos
catolicos probablemente seguirian
ese ejemplo de humildad,



renunciando, quiza, a derechos
irrenunciables.

Nuestro Fundador informo también
a la Secretaria de Estado Vaticana.
Todos estuvieron de acuerdo.
También contaba con el parecer
favorable de las autoridades civiles
competentes. Pero nuestro Fundador
preveia claramente lo que iba a
suceder: sabia que seria criticado por
personas poco informadas, por
algunos quiza envidiosos y
malévolos, y por otros de lengua
suelta, azuzados por el demonio. Veia
con toda claridad que era como
presentarles en bandeja de plata un
pretexto para insultarle.

Como el Padre habia previsto, no
faltaron las criticas y dicerias que
pusieron en evidencia su heroica y
profunda humildad. Del mismo
modo que habia ejercitado sus
derechos, cumplio un deber de
justicia, para dar ejemplo a sus hijos,



y procuro explicar claramente que el
asunto, en si mismo, carecia de
importancia.

El 24 de julio de 1968 fue
rehabilitado oficialmente el titulo de
marqués de Peralta. Desde ese dia
arreciaron las polémicas y duraron
tiempo. Hubo también personas
amigas que le pidieron aclaraciones
0 que le hicieron llegar sus muestras
de solidaridad. Nuestro Padre
afronto siempre el asunto con
claridad y, mas de una vez, con
sentido del humor.

Tiempo después, cuando se calmaron
las murmuraciones y el problema
podia considerarse mas o menos
cerrado, entonces, sin publicidad,
hizo las gestiones oportunas —como
habia previsto desde el principio-
para ceder el titulo a su hermano, de
modo que pudiese transmitirse por
sucesion a sus descendientes.



— El Fundador del Opus Dei
detestaba esa forma de
clericalismo que consiste en
recibir tratos de favor. Por esto,
no le gustaba la costumbre,
difundida en ambientes
eclesiasticos, de pedir
prestaciones gratuitas a algunos
profesionales, en calidad de
abogados, médicos, ingenieros o
dentistas "catolicos". El Fundador
se emperiaba en pagar siempre los
honorarios.

-Llegaba al extremo de que también
pagaba en la Clinica Universitaria de
Navarra cuando le hacian los
reconocimientos médicos, a pesar de
ser el Gran Canciller de la
Universidad.

Por otra parte, exigia siempre en los
trabajos, de acuerdo con lo debido en
justicia. Me viene a la cabeza un
suceso muy significativo. Al
proyectar el oratorio del Consejo



General del Opus Dei, se decidi6é que
el pavimento fuese de marmol, con
dibujos geométricos, formado cada
uno por una sola piedra. Se aprobo
un presupuesto de acuerdo con esta
condicion; pero, cuando el
marmolista acabo de acristalar y dio
por terminado su trabajo, el Padre
advirtié que se habian compuesto los
dibujos con varias piezas de marmol
y se advertian las junturas. Aquello
le parecio una chapuza intolerable,
sobre todo, porque se trataba de un
lugar destinado al culto. Lo consulto
conmigo y con otras personas, y
decidio hacer levantar el suelo y
cambiarlo. Los motivos estaban
claros: el presupuesto se habia
aprobado con aquella condicién y ya
se habia pagado la factura. Aceptar la
chapuza seria una falta de pobreza;
y, ademas, para quienes vinieran
después, un ejemplo desedificante de
poco esmero en las cosas destinadas
al Sefior.



— A proposito de los derechos del
ciudadano, la enseitanza del
Fundador es muy clara también en
lo que se refiere al ejercicio de las
actividades politicas. Los
miembros del Opus Dei, en politica
como en otras actividades
temporales, tienen la misma
libertad, los mismos derechosy
deberes que los demas ciudadanos
catolicos. Es un aspecto que no fue
a veces bien entendido,
especialmente a causa de la
situacion espaniola. ;Podria
recordar algunos sucesos,
comenzando por la postura del
Fundador ante el comunismoy el
nazismo?

—Por lo que se refiere al comunismo y
al marxismo, el Padre fue siempre
fiel a las clarisimas ensefianzas del
Magisterio eclesiastico sobre estas
ideologias. Y expreso en publico su
postura, cuando lo exigieron las
circunstancias; su oposicion no era



fruto de las dificultades que sufrid
personalmente bajo la dictadura
comunista en Espafia ~habia
perdonado desde el primer
momento—, sino que se
fundamentaba en el ateismo y en el
caracter inhumano y antirreligioso
de esta doctrina.

Especialmente a comienzos de los
afios sesenta y en particular en sus
catequesis por la Peninsula Ibérica y
América Latina, ante la difusion
entre los fieles de corrientes que
intentaban conciliar el cristianismo
con el marxismo, nuestro Fundador
se hizo eco de las ensefianzas
reiteradas por Pablo VI y de las
condenas contenidas en los
documentos de los dicasterios
romanos competentes.

Por lo demas, un fragmento de una
homilia suya pronunciada en 1963
ilustra muy claramente su actitud
frente al comunismo: Precisamente



por eso, urge repetir -no me meto
en politica, afirmo la doctrina de la
Iglesia- que el marxismo es
incompatible con la fe de Cristo.
¢Existe algo mas opuesto a la fe,
que un sistema que todo lo basa en
eliminar del alma la presencia
amorosa de Dios? Gritadlo muy
fuerte, de modo que se oiga
claramente vuestra voz: para
practicar la justicia, no precisamos
del marxismo para nada. Al
contrario, ese error gravisimo, por
sus soluciones exclusivamente
materialistas que ignoran al Dios
de la paz, levanta obstaculos para
alcanzar la felicidad y el
entendimiento de los hombres.
Dentro del cristianismo hallamos
la buena luz que da siempre
respuesta a todos los problemas:
basta con que os empeiiéis
sinceramente en ser catolicos, non
verbo neque lingua, sed opere et
veritate (1 Ioh 3,18), no con
palabras ni con la lengua, sino con



obras y de veras: decidlo, siempre
que se os presente la ocasion —
buscadla, si es preciso-, sin
reticencias, sin miedo ( Amigos de
Dios , num.171).

Al final de los afos treinta, después
de haber vivido la triste experiencia
de la guerra civil, la mayor parte de
los esparioles alimentaba una
fundada prevencion contra el
comunismo. No sucedia lo mismo
con el nazismo: es mas, la
propaganda oficial, por un motivo o
por otro, no soélo silencid los
crimenes del nacionalsocialismo,
sino que prohibio en Espafia la
publicacion del documento pontificio
que lo condenaba. Por esto, nuestro
Fundador tuvo que pronunciarse
mas de una vez contra el nazismo en
su ministerio sacerdotal.
Precisamente porque en algunos
ambientes oficiales espafioles se
miraba con simpatia al régimen
aleman, se sintio en el deber de



poner en guardia a los que se
olvidaban de las aberraciones de
aquella ideologia: no sdlo criticaba su
totalitarismo, sino también la
persecucion y las discriminaciones a
los catolicos, a los hebreos, etc., y el
tono de paganismo que caracterizaba
el racismo nazi. Se prodigo en dar a
conocer el contenido del documento
pontificio de condena, y en
difundirlo privadamente.

— Sin embargo, algunos periodicos,
hace poco, aunque se desmintio
inmediatamente, hablaron de una
"simpatia" del Fundador hacia el
nazismo.

—Es una aberracion que se descalifica
por si sola, pero quiero dar a conocer
un testimonio que me llego
precisamente a la vez que aquella
campaiia de calumnias. (Un inciso:
cuando suceden cosas de este tipo,
seguimos viviendo el criterio que nos
dejo6 el Padre: perdonar desde el



primer momento, rezar por los
calumniadores, reafirmar la verdad,
y, siempre, "ahogar el mal en
abundancia de bien", persuadidos
ademas de que la verdad acaba
siempre abriéndose paso.) Pues bien,
con fecha 9 de enero de 1992,
Domingo Diaz-Ambrona me escribia
desde Madrid: "Conoci al futuro
beato en el transcurso de la guerra
civil espafiola. Durante ese periodo,
me encontraba que refugiado, junto
con mi mujer, en la embajada de
Cuba, y estando alli se cumplio el
tiempo del parto de nuestra hija
Guadalupe, que nacio el 3 de
septiembre de 1937 en el Sanatorio
Riesgo, ahora inexistente, que estaba
entonces bajo proteccion de la
bandera inglesa. Por las
circunstancias que atravesaba el pais
no la podiamos bautizar, y asi se lo
comuniqué a un buen amigo mio,
José Maria Albareda.



"Pocos dias mas tarde, José Maria
Albareda me dijo que un sacerdote
amigo suyo vendria en una
determinada fecha a administrarle el
bautismo. Confiado en la proteccion
que nos ofrecia la bandera inglesa
del sanatorio, invité al acto a los
padrinos y a varios amigos mas. El
sacerdote se presento a las cinco de
la tarde, dos horas antes de la hora
prevista, y estuvo el tiempo justo
para bautizarla. Fue todo tan rapido,
que ni siquiera le preguntamos el
nombre. Mas tarde supe que se
trataba de Mons. Escriva. Su
comportamiento fue una leccion de
prudencia para todos en aquellos
momentos dificiles. Yo intenté que se
quedara, pero me comentod: 'Me
necesitan muchas almas'.

"Durante ese periodo, por lo que he
sabido después, aunque no contaba
mas que con una precaria
documentacion y el clima social y
politico era muy peligroso para un



sacerdote, desarrollaba una intensa
labor apostolica: confesaba a muchas
personas —con peligro de su vida
muchas veces—, daba cursos de
retiros cambiando constantemente
de sede y atendia a un grupo de
religiosas que sufrian los efectos de
la persecucion.

"Pero en aquel entonces yo no sabia,
por las circunstancias citadas, de
quién se trataba. Lo supe mas tarde,
durante un encuentro casual en el
tren, en la linea Madrid-Avila, en el
mes de agosto de 1941. Viajaba con
mi mujer y mi hija de cuatro afios
cuando don Josemaria, al vernos, nos
reconocio, entré en nuestro
departamento y nos dijo: 'A esa nifa
la he bautizado yo'. Nos saludamos,
me dijo su nombre y estuvimos
hablando de la situacion historica
que atravesabamos. Nos
encontrabamos en un momento
decisivo de la historia de Europa:
recuerdo que yo tenia un gran deseo



de llegar cuanto antes a las Navas del
Marqués, para saber por la radio
como iba el avance de las tropas
alemanas en territorio ruso.

"Yo le comenté que acababa de
regresar de un viaje a Alemania y
habia podido captar el miedo de los
catolicos a manifestar sus
convicciones religiosas. Esto me
habia llevado a recelar del nazismo;
pero, como a muchos espafioles, se
me ocultaban los aspectos negativos
del sistema y de la filosofia nazi,
deslumbrados por la propaganda de
una Alemania que se presentaba
como la fuerza que iba a aniquilar
por fin al comunismo. Y quise saber
su opinion.

"Por todas esas razones que acabo de
exponer me sorprendio
profundamente, en aquellos
momentos, la respuesta tajante de
aquel sacerdote, que tenia una
informacion muy certera de la



situacion de la Iglesia y de los
catolicos bajo el régimen de Hitler.
Mons. Escriva me habld, con mucha
fuerza, en contra de ese régimen
anticristiano, con un vigor que ponia
de manifiesto su gran amor a la
libertad. Hay que hacer notar que no
era facil encontrar en Espafia, por
aquel entonces, a personas que
condenasen con tanta contundencia
el sistema nazi y que denunciasen
con tanta claridad su raiz
anticristiana. Por eso, esa
conversacion, en aquel preciso
momento histérico, en el que no se
conocian aun todos los crimenes del
nazismo, se me quedo
profundamente grabada.

"Tiempo mas tarde le comenté a mi
amigo José Maria Albareda este
encuentro y supe que habia estado
conversando con el Fundador del
Opus Dei.



"Yo no soy del Opus Dei, pero mi
experiencia personal me permite
afirmar que quien sostenga una
opinion contraria sobre el
pensamiento en este sentido de
Josemaria Escriva de Balaguer no
busca mas que empafiar inutilmente
la vida santa de este futuro beato,
que era un gran enamorado de la
libertad".

— Es un testimonio incontrovertible
que confirma los dictados del
sentido comun...

-Logicamente, el Padre distinguia
entre el nazismo y el pueblo aleman.
Precisamente porque sentia un
particular carifio hacia aquella
nacion —era un sentimiento heredado
de su padre-, le dolia muchisimo
verla sometida a aquella dictadura
aberrante. Su pena se acrecentaria al
estallar la Segunda Guerra mundial.

—cY las relaciones con el
franquismo?



—Antes de responder, me parece
indispensable repetir una
consideracion bien conocida: la
actividad y la finalidad del Opus Dei
son exclusivamente espirituales,
como también fueron solo
espirituales la mision y el ministerio
sacerdotal de su Fundador. El
Gobierno de una nacion —cualquiera
que sea-y el Opus Dei son realidades
que se mueven en planos totalmente
diferentes. La Prelatura impulsa a
sus miembros a ejercer sus derechos
y a cumplir diligentemente sus
propios deberes como cristianos
coherentes, pero les deja la mas
completa libertad en las opciones
temporales; mas aun, fomenta esa
libertad: el unico criterio que les
sefiala en este punto es el de seguir
las eventuales orientaciones que en
este campo emane la jerarquia
eclesiastica.

En el caso del franquismo, es
necesario recordar que el final de la



guerra civil significo el resurgir de la
vida de la Iglesia, de las asociaciones,
de las escuelas catolicas, con una
clara toma de posicion de la
Jerarquia a favor del General Franco,
que era considerado en muchos
ambientes como "providencial".
Basta pensar que, al término de la
guerra civil, en la fachada de las
catedrales de todas las ciudades
espafiolas que eran sede episcopal se
puso el escudo de la Falange con la
inscripcion: "Caidos por Dios y por
Espafia. jPresentes!" El Fundador del
Opus Dei protestdé muchas veces por
este abuso.

En esta situacion, el Padre, aun
reconociendo a Franco el mérito de
la pacificacion, debié oponer
resistencia a dos peligros: por una
parte, la instrumentalizacion de la fe,
ante el intento de determinados
grupos de monopolizar la
representacion de los catolicos en la
vida publica; y por otra, la tendencia



de algunos ambientes catolicos a
servirse del poder publico como un
brazo secular. En suma, dos facetas
del clericalismo.

El Padre reconoci6 siempre que era
competencia exclusiva de la
Jerarquia dar indicaciones a los
catolicos en materia politica; por eso
siempre se abstuvo en este campo.
La Jerarquia animo abiertamente a
los catolicos a sostener a Franco,
tanto, que en los diversos gobiernos
figuraron representantes de Accion
Catdlica y de otras organizaciones
religiosas. Y el clericalismo llego al
extremo de que alguno pidio el
permiso del propio obispo (y lo
consiguiod, naturalmente), antes de
aceptar la cartera de ministro.

Cuando, en los afios cincuenta,
algunos miembros de la Obra
llegaron a ser ministros de Franco, el
Padre ni lo aprobo ni lo desaprobo:
actuaron segun su libertad de



ciudadanos catolicos, respetuosos
con la Jerarquia, aunque hubo quien
intento atribuir a la Obra como tal
presiones o injerencias en el campo
politico. No nos faltaron dificultades
e incomprensiones por ese motivo.

Ya en los afios cuarenta, por ejemplo,
algunos miembros del Opus Dei se
presentaron a oposiciones de
catedras universitarias, y por su
preparacion, las ganaron
brillantemente sin recomendacion
alguna. Surgio entonces una violenta
reaccion de los enemigos de la Iglesia
que, desde fines del siglo anterior, a
través de la Institucion Libre de
Ensefianza, controlaban la
Universidad. Se hizo circular el
rumor, absolutamente calumnioso,
de que los miembros del Opus Dei
ganaban las oposiciones de modo
irregular, cuando lo cierto es que no
gozaron de facilidad alguna, y mas
bien eran discriminados respecto de
los que pertenecian a otras



instituciones catoélicas favorecidas
por los ministros de Educacion
Nacional.

Y no eran so6lo enemigos de la Iglesia
los que se oponian o no entendian.
Cuando el Fundador, en 1947, paso
una temporada en Espafia para
preparar el traslado del gobierno de
la Obra a Roma, se entrevistd en una
ocasion con el Ministro de Asuntos
Exteriores, Martin Artajo, que antes
de entrar en el Gobierno habia sido
Presidente de la Accion Catolica
espafiola. El Padre conto luego que,
con gran sorpresa, el ministro le
habia dicho que no entendia "como
se podia estar consagrado a la Iglesia,
incluso con un vinculo de obediencia,
y servir al mismo tiempo al Estado".
El Padre le explicé que no habia
ninguna dificultad, porque la
materia de la obediencia debida a la
Iglesia era la misma para él, que para
el resto de los catolicos, consagrados
0 no a Dios: esa obligacion era del



mismo grado , aunque por diverso
titulo. Pero el ministro no acerto a
entender esta palmaria verdad, y dio
la orden de no admitir en el Cuerpo
Diplomatico a miembros del Opus
Dei o personas consideradas como
tales, aunque hubieran ganado el
correspondiente concurso. Contra
toda justicia, esa orden se cumplio en
varios casos.

— Como otras organizaciones
catolicas sostenian directa y
abiertamente al Régimen, algunos
no podian imaginar que la Obra se
comportase de modo diverso. Sin
embargo, el Fundador defendio
siempre con vigor la libertad de
opinion de sus hijos, y es natural
que entre los miembros de la Obra
hubiera quienes sostenian el
franquismo, y quienes estaban en
la oposicion. Recuerdo la pelicula
de una de las catequesis del
Fundador en la que cuenta que no
dudo en presentarse delante de un



personaje muy poderoso para
defender la libertad de opinion de
un hijo suyo. Me gustaria conocer
ese suceso con mayor detalle.

Un miembro de la Obra habia escrito
un articulo en oposicion al régimen
franquista. La reaccion de las
autoridades fue muy dura, y se vio
obligado a exiliarse. Sobre esto
nuestro Padre no tenia nada que
decir, porque se trataba de
cuestiones en las que no intervenia:
correspondian a sus hijos como
ciudadanos libres y responsables.
Pero, entre otras injurias lanzadas
contra aquel miembro de la Obra,
dijeron que era "una persona sin
familia". Nuestro Fundador
reacciono entonces como un padre
que defiende a su hijo. Se fue a
Espafia inmediatamente, solicitd
audiencia a Franco y fue recibido
enseguida. Sin entrar en las causas
de las divergencias politicas, afirmaé
con toda claridad que no podia



tolerar que de un hijo suyo se dijera
que era un hombre sin familia: tenia
una familia sobrenatural, la Obra, y
él se consideraba su padre. Franco le
pregunto: ";Y sile meten en la
carcel?" El Padre respondio que
respetaria las decisiones de la
autoridad judicial, pero que si lo
llevaban a prision nadie le podria
impedir facilitar a aquel hijo la
asistencia espiritual y material que
necesitara. Repitio las mismas ideas
al almirante Carrero Blanco, brazo
derecho de Franco. Y debo precisar
que ambos, demostrando ser unos
caballeros y tener sentido cristiano,
reconocieron que nuestro Fundador
tenia razon.

— Muchos ataques a la Obray a la
libertad de sus miembros
provenian directamente de
instituciones del Régimen, como la
Falange.



-Es elocuente en este sentido la carta
que nuestro Fundador escribio el 28
de octubre de 1966 al ministro José
Solis, jefe de la Falange:

Muy estimado amigo: Hasta aqui
me llega el rumor de la campaiia
que, contra el Opus Dei, hace tan
injustamente la prensa de la
Falange, dependiente de V.E. Una
vez mas repito que los socios de la
Obra —cada uno de ellos- son
personalmente libérrimos, como si
no pertenecieran al Opus Dei, en
todas las cosas temporales y en las
teoldgicas que no son de fe, que la
Iglesia deja a la libre disputa de los
hombres. Por tanto, no tiene
sentido sacar a relucir la
pertenencia de una determinada
persona a la Obra, cuando se trate
de cuestiones politicas,
profesionales, sociales, etc.; como
no seria razonable, hablando de
las actividades publicas de V. E.,
traer a cuento a su mujer o a sus



hijos, a su familia. Con ese modo
de proceder equivocado se
comportan las publicaciones que
reciben inspiracion de su
Ministerio: y asi no logran mas que
ofender a Dios, confundiendo lo
espiritual con lo terreno, cuando
es evidente que los Directores del
Opus Dei nada pueden hacer para
cohibir la legitima y completa
libertad personal de los socios, que
nunca ocultan —-de otra parte- que
cada uno de ellos se hace
plenamente responsable de sus
propios actos y, en consecuencia,
que la pluralidad de opiniones
entre los miembros de la Obra esy
sera siempre una manifestacion
mas de su libertad y una prueba
mas de su buen espiritu, que les
lleva a respetar los pareceres de
los demas. Al atacar o defender el
pensamiento o la actuacion
publica de otro ciudadano, tengan
la rectitud —que es de justicia- de
no hacer referencia, desde ningun



punto de vista, al Opus Dei: esta
familia espiritual no interviene ni
puede intervenir nunca en
opciones politicas o terrenas en
ningan campo, porque sus fines
son exclusivamente espirituales.
Espero que habra comprendido mi
sorpresa, tanto ante el anuncio de
esa campaiia difamatoria como al
verla realizandose: estoy seguro de
que se dara cuenta del desatino
que cometen y de las
responsabilidades que en
conciencia adquieren ante el juicio
de Dios, por el desacierto que
supone denigrar a una institucion
que no influye -ni puede influir-
en el uso que, como ciudadanos,
hacen de su libertad personal sin
rehuir la personal
responsabilidad, los miembros que
la forman, repartidos en los cinco
continentes. Le ruego que ponga
un final a esa campaiia contra el
Opus Dei, puesto que el Opus Dei
no es responsable de nada. Si no,



pensaré que no me ha entendido; y
quedara claro que V.E. no es capaz
de comprender ni de respetar la
libertad, qua libertate Christus
nos liberavit la libertad cristiana
de los demas ciudadanos. Peleen
ustedes en buena hora, aunque yo
no soy amigo de las peleas, pero no
mezclen injustamente en esas
luchas lo que esta por encima de
las pasiones humanas. Aprovecho
esta ocasion para abrazarle y
bendecirle, con los suyos, in
Domino .

— Si se me permite expresar una
opinion del todo personal, me
parece que aquellos miembros de
la Obra que, bajo su exclusiva
responsabilidad, colaboraron
libremente con el gobierno de
Franco, trabajaron por el bien de
su pais, obtuvieron éxitos,
reconocidos hoy unanimemente,
en el saneamiento de la economia
y en la ruptura del aislamiento de



Espaiia, proyectandola hacia
Europa. Aun absteniéndose de
interveniry de exponer
publicamente opiniones en
materia politica, ¢cual era en este
tema lo que mas preocupaba al
Fundador?

-Le preocupaba el problema de la
sucesion de Franco. No vacilé en
hacérselo saber al interesado
directamente, y procuro sensibilizar
sobre este delicado asunto a los
obispos espafioles que venian a
visitarle. Pero nuestro Fundador
supo también resistir las
insinuaciones que le llegaban del
Vaticano para que tomase iniciativas
en este campo: rechazo hacer de
intermediario de algunos, porque no
era mision suya inmiscuirse en
politica. Dejo clara su postura en esta
materia, sin posibilidad de
equivocos, en una carta de
conciencia dirigida el 14 de junio de
1964 a Pablo VI.



— Ahora comprendo mejor por qué
tenia tanta devocion a Santa
Catalina de Siena .

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-
de-las-dos-ciudades/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/
https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/
https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/

	2. Ciudadanos de las dos ciudades

