
opusdei.org

2. Ciudadanos de las
dos ciudades

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Álvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaría

18/03/2009

– La secularidad, que según el
Vaticano II constituye "la índole
propia y peculiar de los laicos"
(Lumen gentium, n.31) , se expresa
también a través del correcto
ejercicio de los propios derechos
de ciudadano, es decir, siendo



católicos sin ser clericales o
beatos, y, al mismo tiempo, siendo
ciudadanos que no olvidan que
son católicos en el momento de sus
opciones decisivas. Ésta ha sido
una enseñanza constante del
Fundador del Opus Dei. Me
alegraría oír algún ejemplo
tomado directamente de su vida.

–La secularidad, que puede
considerarse como la unión
armónica del alma sacerdotal con la
mentalidad laical , que el Padre ha
querido para todos los miembros de
la Obra, sacerdotes y laicos, mujeres
y hombres, la tuvo siempre muy en
primer plano y constituyó un
elemento de su carácter, de su
existencia. Por ejemplo, se
manifestaba en su intenso sentido de
la justicia, y en el ejercicio de los
propios derechos de ciudadano que
el Padre no dejó de vivir nunca y que
le llevó a titular "Ciudadanía" un
capítulo de Surco .



Entre los miles de episodios que
podría citar me parece significativo
uno de su vida de estudiante. A
partir del curso académico 1922–
1923, cuando ya había sido
nombrado Inspector del Seminario
de Zaragoza y había recibido la
tonsura, se matriculó en la Facultad
de Derecho de la Universidad de
Zaragoza. En junio de 1924 se
presentó al examen de Historia de
España, una materia que conocía
muy bien por sus estudios de
Bachillerato y sus múltiples lecturas:
tuvo siempre gran afición a la
Historia, que dominaba
profundamente. Durante aquel año
no había asistido a clases, porque no
era alumno oficial, y estaba muy
ocupado con el estudio de la teología
y el encargo de Inspector del
Seminario. A través de algunos
amigos comunes, el profesor le hizo
saber que no se presentase al
examen porque lo suspendería. El
joven Josemaría se quedó atónito: no



tenía obligación de asistir a clase; por
esto, para reivindicar un derecho
que le correspondía en virtud del
régimen académico, y porque estaba
muy bien preparado, decidió
presentarse. El profesor le suspendió,
sin hacerle ni una pregunta.

Josemaría reflexionó con calma
sobre lo sucedido y decidió escribir
una carta al profesor para
manifestarle respetuosamente que
había cometido una injusticia y que
tenía obligación de reparar. Añadía
que deseaba presentarse en la
convocatoria de septiembre, y quería
asegurarse de que sería tratado
justamente.

En aquella época los profesores
gozaban de plena autonomía y
decidían con absoluta libertad sobre
el desarrollo y las calificaciones de
los exámenes. No era fácil para un
alumno hacer valer sus derechos,
aun extremando el respeto. En



septiembre el profesor fue muy
correcto: reconoció su error y el
alumno fue aprobado.

Resultaba muy secular también la
sencillez con que, en hábito talar,
trataba a sus compañeros
universitarios. De vez en cuando, a la
salida de clase, sus amigos le
invitaban a tomar un aperitivo en un
local frecuentado por los estudiantes:
era el bar Abdón, en el Paseo de la
Independencia, junto a la Plaza de la
Constitución. Josemaría aceptaba
algunas veces, y así cultivaba la
amistad de un modo muy natural. Su
comportamiento era tan sacerdotal y
al mismo tiempo tan humano que,
cuando se ordenó sacerdote, algunos
de sus compañeros lo escogieron
como confesor habitual.

– Abogado y sacerdote. ¿Hubo
algún momento en que el
Fundador del Opus Dei hizo valer
esa doble condición?



–Los estudios civiles le sirvieron,
entre otras cosas, para dar clases
particulares, que contribuyeron a
mantener a su familia, tanto en
Zaragoza como en sus primeros años
de Madrid. Pero no empleó nunca su
título civil, porque quiso ser siempre
un sacerdote al cien por cien.

Es significativo un hecho que sucedió
durante la guerra civil española.
Cuando en Madrid el Padre no pudo
ejercitar el ministerio sacerdotal y el
clima se hizo irrespirable, en
constante peligro de muerte –
arrestos y fusilamientos en masa,
quema de iglesias y de conventos,
auténtica persecución religiosa–, no
tuvo otra opción que atravesar la
frontera por la zona de los Pirineos
para pasarse a la zona libre, a través
de Andorra. El punto de partida era
Barcelona. Leyendo el periódico se
enteró de que un colega suyo de la
Universidad de Zaragoza, Pascual
Galbe, era magistrado en la



Audiencia de Barcelona, en
representación del Gobierno
autónomo de Cataluña. Habían sido
grandes amigos, pero en aquellas
circunstancias no era fácil prever
cómo reaccionaría. Por esto, el Padre
le hizo saber, a través de Tomás
Alvira –que había sido a su vez
compañero de Instituto de Pascual–,
que se encontraba en Barcelona y
que deseaba verlo. "En el tribunal no
–respondió–, mejor que venga a
comer a mi casa".

Apenas lo vio, Pascual Galbe lo
abrazó emocionado: "No sabes
cuánto he sufrido, pensaba que
habías muerto...". Para ayudarle a
salir del peligro le propuso
incorporarse a la magistratura de
Barcelona: él era una persona muy
influyente, y además, los tribunales
tenían una necesidad real de
licenciados en derecho. Pero el Padre
no aceptó: Si, cuando no perseguían
al clero y a la Iglesia no he ejercido



esta profesión porque debía
dedicarme completamente a mi
sacerdocio, ahora, sin duda, no
buscaré esta escapatoria, para
sobrevivir sirviendo a una
autoridad que persigue a mi
Madre, la Santa Iglesia . Pascual
Galbe trató de convencerle: "Si te
detienen, y es muy probable, te
matarán". El Padre repuso: No me
importa, yo me debo a mi
sacerdocio, y no me importa que
me maten .

– Me parece que en esta línea se
sitúa también la cuestión del título
nobiliario...

–Es un punto en el que conviene
detenerse, porque, además, pone de
manifiesto la gran humildad del
Padre.

Conscientes de lo que el Fundador
del Opus Dei era para nosotros sus
hijos, y de lo que significaba para la
Iglesia, comenzamos a recoger, con



prudencia y amor filial, todos los
datos que pudimos sobre su familia.
Aprovechábamos para esta finalidad
los viajes que miembros de la Obra,
por motivos apostólicos o
profesionales, hacían a los lugares
donde había residido la familia de
nuestro Fundador, o de donde
procedían sus antepasados.

En los años sesenta enviamos las
noticias y datos de primera mano
recogidos a un conocido genealogista
de Aragón, quien comprobó que
algunos títulos nobiliarios
correspondían, en línea directa, a la
familia de nuestro Fundador. En mi
calidad de Secretario General del
Opus Dei decidí encargar al
genealogista un estudio detenido.
Después, sugerí al Padre la
posibilidad de solicitar la
rehabilitación de esos títulos.
Teníamos muy presente cuánto
había trabajado y sufrido por la Obra
la familia de nuestro Fundador. Al



principio, el Padre eludió el
problema. Después se dio cuenta de
que no se trataba de una cuestión
meramente personal, suya, sino que
afectaba a su hermano y a los
descendientes de sus padres. Lo
meditó detenidamente en la
presencia de Dios. En su vida privada
el Padre distinguía siempre, por una
parte, sus deberes y sus derechos de
cristiano y de sacerdote, que trató de
cumplir y ejercitó heroicamente en
todo momento, y por otra, sus
derechos y deberes de ciudadano, no
incompatibles con los primeros: su
sacerdocio abrazó toda su existencia,
pero no por esto renunció a sus
obligaciones y derechos en cuanto
miembro de una familia, y en cuanto
ciudadano, dando ejemplo también
en esto a sus hijos y a la gente que
trataba.

Además de querer compensar de
algún modo los sacrificios y
sufrimientos que la fundación y



desarrollo del Opus Dei habían
supuesto para su familia,
comprendió que no podía hacerles
pagar de nuevo las consecuencias de
su desprendimiento personal de los
honores humanos: de hecho, como
primogénito, de acuerdo con la
legislación española vigente, sólo él
podía recuperar los derechos
nobiliarios. Repito que los honores
no le importaban nada. La solución
fue reclamar aquellos derechos para
transmitirlos después a su hermano.
Consideró, insisto, que –por una falsa
humildad, y aún menos por miedo a
las críticas y difamaciones–, no podía
privar a su hermano y a sus sobrinos
de algo que les pertenecía.

Pero sabía muy bien que ese gesto
podía ser mal interpretado, y por eso,
antes de tomar una decisión
definitiva, pidió consejo a diversas
personas, también de fuera de la
Obra. Entre otros se dirigió al
Cardenal Dell'Acqua, al Cardenal



Marella, al Cardenal Larraona, al
Cardenal Antoniutti, al Cardenal
Bueno Monreal, Arzobispo de Sevilla
y buen amigo suyo desde hacía
muchos años, y a Mons. Casimiro
Morcillo, Arzobispo de Madrid,
también viejo amigo del Padre.

Todos le dieron su parecer favorable
y le animaron a llevar adelante el
proyecto. El cardenal Larraona, que
era un insigne canonista, le precisó
que no sólo tenía derecho a reclamar
los títulos nobiliarios, sino que, como
Fundador de la Obra, tenía
obligación de hacerlo: "Usted ha
enseñado a sus hijos a cumplir los
propios deberes civiles y a ejercitar
todos sus derechos de ciudadanos.
Por tanto, si no lo hiciera, les daría
mal ejemplo". El Cardenal pensaba
que, si el Fundador renunciaba a
aquel derecho tan cierto, sus hijos
del Opus Dei y muchos otros buenos
católicos probablemente seguirían
ese ejemplo de humildad,



renunciando, quizá, a derechos
irrenunciables.

Nuestro Fundador informó también
a la Secretaría de Estado Vaticana.
Todos estuvieron de acuerdo.
También contaba con el parecer
favorable de las autoridades civiles
competentes. Pero nuestro Fundador
preveía claramente lo que iba a
suceder: sabía que sería criticado por
personas poco informadas, por
algunos quizá envidiosos y
malévolos, y por otros de lengua
suelta, azuzados por el demonio. Veía
con toda claridad que era como
presentarles en bandeja de plata un
pretexto para insultarle.

Como el Padre había previsto, no
faltaron las críticas y dicerías que
pusieron en evidencia su heroica y
profunda humildad. Del mismo
modo que había ejercitado sus
derechos, cumplió un deber de
justicia, para dar ejemplo a sus hijos,



y procuró explicar claramente que el
asunto, en sí mismo, carecía de
importancia.

El 24 de julio de 1968 fue
rehabilitado oficialmente el título de
marqués de Peralta. Desde ese día
arreciaron las polémicas y duraron
tiempo. Hubo también personas
amigas que le pidieron aclaraciones
o que le hicieron llegar sus muestras
de solidaridad. Nuestro Padre
afrontó siempre el asunto con
claridad y, más de una vez, con
sentido del humor.

Tiempo después, cuando se calmaron
las murmuraciones y el problema
podía considerarse más o menos
cerrado, entonces, sin publicidad,
hizo las gestiones oportunas –como
había previsto desde el principio–
para ceder el título a su hermano, de
modo que pudiese transmitirse por
sucesión a sus descendientes.



– El Fundador del Opus Dei
detestaba esa forma de
clericalismo que consiste en
recibir tratos de favor. Por esto,
no le gustaba la costumbre,
difundida en ambientes
eclesiásticos, de pedir
prestaciones gratuitas a algunos
profesionales, en calidad de
abogados, médicos, ingenieros o
dentistas "católicos". El Fundador
se empeñaba en pagar siempre los
honorarios.

–Llegaba al extremo de que también
pagaba en la Clínica Universitaria de
Navarra cuando le hacían los
reconocimientos médicos, a pesar de
ser el Gran Canciller de la
Universidad.

Por otra parte, exigía siempre en los
trabajos, de acuerdo con lo debido en
justicia. Me viene a la cabeza un
suceso muy significativo. Al
proyectar el oratorio del Consejo



General del Opus Dei, se decidió que
el pavimento fuese de mármol, con
dibujos geométricos, formado cada
uno por una sola piedra. Se aprobó
un presupuesto de acuerdo con esta
condición; pero, cuando el
marmolista acabó de acristalar y dio
por terminado su trabajo, el Padre
advirtió que se habían compuesto los
dibujos con varias piezas de mármol
y se advertían las junturas. Aquello
le pareció una chapuza intolerable,
sobre todo, porque se trataba de un
lugar destinado al culto. Lo consultó
conmigo y con otras personas, y
decidió hacer levantar el suelo y
cambiarlo. Los motivos estaban
claros: el presupuesto se había
aprobado con aquella condición y ya
se había pagado la factura. Aceptar la
chapuza sería una falta de pobreza;
y, además, para quienes vinieran
después, un ejemplo desedificante de
poco esmero en las cosas destinadas
al Señor.



– A propósito de los derechos del
ciudadano, la enseñanza del
Fundador es muy clara también en
lo que se refiere al ejercicio de las
actividades políticas. Los
miembros del Opus Dei, en política
como en otras actividades
temporales, tienen la misma
libertad, los mismos derechos y
deberes que los demás ciudadanos
católicos. Es un aspecto que no fue
a veces bien entendido,
especialmente a causa de la
situación española. ¿Podría
recordar algunos sucesos,
comenzando por la postura del
Fundador ante el comunismo y el
nazismo?

–Por lo que se refiere al comunismo y
al marxismo, el Padre fue siempre
fiel a las clarísimas enseñanzas del
Magisterio eclesiástico sobre estas
ideologías. Y expresó en público su
postura, cuando lo exigieron las
circunstancias; su oposición no era



fruto de las dificultades que sufrió
personalmente bajo la dictadura
comunista en España –había
perdonado desde el primer
momento–, sino que se
fundamentaba en el ateísmo y en el
carácter inhumano y antirreligioso
de esta doctrina.

Especialmente a comienzos de los
años sesenta y en particular en sus
catequesis por la Península Ibérica y
América Latina, ante la difusión
entre los fieles de corrientes que
intentaban conciliar el cristianismo
con el marxismo, nuestro Fundador
se hizo eco de las enseñanzas
reiteradas por Pablo VI y de las
condenas contenidas en los
documentos de los dicasterios
romanos competentes.

Por lo demás, un fragmento de una
homilía suya pronunciada en 1963
ilustra muy claramente su actitud
frente al comunismo: Precisamente



por eso, urge repetir –no me meto
en política, afirmo la doctrina de la
Iglesia– que el marxismo es
incompatible con la fe de Cristo.
¿Existe algo más opuesto a la fe,
que un sistema que todo lo basa en
eliminar del alma la presencia
amorosa de Dios? Gritadlo muy
fuerte, de modo que se oiga
claramente vuestra voz: para
practicar la justicia, no precisamos
del marxismo para nada. Al
contrario, ese error gravísimo, por
sus soluciones exclusivamente
materialistas que ignoran al Dios
de la paz, levanta obstáculos para
alcanzar la felicidad y el
entendimiento de los hombres.
Dentro del cristianismo hallamos
la buena luz que da siempre
respuesta a todos los problemas:
basta con que os empeñéis
sinceramente en ser católicos, non
verbo neque lingua, sed opere et
veritate (1 Ioh 3,18), no con
palabras ni con la lengua, sino con



obras y de veras: decidlo, siempre
que se os presente la ocasión –
buscadla, si es preciso–, sin
reticencias, sin miedo ( Amigos de
Dios , num.171).

Al final de los años treinta, después
de haber vivido la triste experiencia
de la guerra civil, la mayor parte de
los españoles alimentaba una
fundada prevención contra el
comunismo. No sucedía lo mismo
con el nazismo: es más, la
propaganda oficial, por un motivo o
por otro, no sólo silenció los
crímenes del nacionalsocialismo,
sino que prohibió en España la
publicación del documento pontificio
que lo condenaba. Por esto, nuestro
Fundador tuvo que pronunciarse
más de una vez contra el nazismo en
su ministerio sacerdotal.
Precisamente porque en algunos
ambientes oficiales españoles se
miraba con simpatía al régimen
alemán, se sintió en el deber de



poner en guardia a los que se
olvidaban de las aberraciones de
aquella ideología: no sólo criticaba su
totalitarismo, sino también la
persecución y las discriminaciones a
los católicos, a los hebreos, etc., y el
tono de paganismo que caracterizaba
el racismo nazi. Se prodigó en dar a
conocer el contenido del documento
pontificio de condena, y en
difundirlo privadamente.

– Sin embargo, algunos periódicos,
hace poco, aunque se desmintió
inmediatamente, hablaron de una
"simpatía" del Fundador hacia el
nazismo.

–Es una aberración que se descalifica
por sí sola, pero quiero dar a conocer
un testimonio que me llegó
precisamente a la vez que aquella
campaña de calumnias. (Un inciso:
cuando suceden cosas de este tipo,
seguimos viviendo el criterio que nos
dejó el Padre: perdonar desde el



primer momento, rezar por los
calumniadores, reafirmar la verdad,
y, siempre, "ahogar el mal en
abundancia de bien", persuadidos
además de que la verdad acaba
siempre abriéndose paso.) Pues bien,
con fecha 9 de enero de 1992,
Domingo Díaz–Ambrona me escribía
desde Madrid: "Conocí al futuro
beato en el transcurso de la guerra
civil española. Durante ese periodo,
me encontraba que refugiado, junto
con mi mujer, en la embajada de
Cuba, y estando allí se cumplió el
tiempo del parto de nuestra hija
Guadalupe, que nació el 3 de
septiembre de 1937 en el Sanatorio
Riesgo, ahora inexistente, que estaba
entonces bajo protección de la
bandera inglesa. Por las
circunstancias que atravesaba el país
no la podíamos bautizar, y así se lo
comuniqué a un buen amigo mío,
José María Albareda.



"Pocos días más tarde, José María
Albareda me dijo que un sacerdote
amigo suyo vendría en una
determinada fecha a administrarle el
bautismo. Confiado en la protección
que nos ofrecía la bandera inglesa
del sanatorio, invité al acto a los
padrinos y a varios amigos más. El
sacerdote se presentó a las cinco de
la tarde, dos horas antes de la hora
prevista, y estuvo el tiempo justo
para bautizarla. Fue todo tan rápido,
que ni siquiera le preguntamos el
nombre. Más tarde supe que se
trataba de Mons. Escrivá. Su
comportamiento fue una lección de
prudencia para todos en aquellos
momentos difíciles. Yo intenté que se
quedara, pero me comentó: 'Me
necesitan muchas almas'.

"Durante ese periodo, por lo que he
sabido después, aunque no contaba
más que con una precaria
documentación y el clima social y
político era muy peligroso para un



sacerdote, desarrollaba una intensa
labor apostólica: confesaba a muchas
personas –con peligro de su vida
muchas veces–, daba cursos de
retiros cambiando constantemente
de sede y atendía a un grupo de
religiosas que sufrían los efectos de
la persecución.

"Pero en aquel entonces yo no sabía,
por las circunstancias citadas, de
quién se trataba. Lo supe más tarde,
durante un encuentro casual en el
tren, en la línea Madrid–Avila, en el
mes de agosto de 1941. Viajaba con
mi mujer y mi hija de cuatro años
cuando don Josemaría, al vernos, nos
reconoció, entró en nuestro
departamento y nos dijo: 'A esa niña
la he bautizado yo'. Nos saludamos,
me dijo su nombre y estuvimos
hablando de la situación histórica
que atravesábamos. Nos
encontrábamos en un momento
decisivo de la historia de Europa:
recuerdo que yo tenía un gran deseo



de llegar cuanto antes a las Navas del
Marqués, para saber por la radio
como iba el avance de las tropas
alemanas en territorio ruso.

"Yo le comenté que acababa de
regresar de un viaje a Alemania y
había podido captar el miedo de los
católicos a manifestar sus
convicciones religiosas. Esto me
había llevado a recelar del nazismo;
pero, como a muchos españoles, se
me ocultaban los aspectos negativos
del sistema y de la filosofía nazi,
deslumbrados por la propaganda de
una Alemania que se presentaba
como la fuerza que iba a aniquilar
por fin al comunismo. Y quise saber
su opinión.

"Por todas esas razones que acabo de
exponer me sorprendió
profundamente, en aquellos
momentos, la respuesta tajante de
aquel sacerdote, que tenía una
información muy certera de la



situación de la Iglesia y de los
católicos bajo el régimen de Hitler.
Mons. Escrivá me habló, con mucha
fuerza, en contra de ese régimen
anticristiano, con un vigor que ponía
de manifiesto su gran amor a la
libertad. Hay que hacer notar que no
era fácil encontrar en España, por
aquel entonces, a personas que
condenasen con tanta contundencia
el sistema nazi y que denunciasen
con tanta claridad su raíz
anticristiana. Por eso, esa
conversación, en aquel preciso
momento histórico, en el que no se
conocían aún todos los crímenes del
nazismo, se me quedó
profundamente grabada.

"Tiempo más tarde le comenté a mi
amigo José María Albareda este
encuentro y supe que había estado
conversando con el Fundador del
Opus Dei.



"Yo no soy del Opus Dei, pero mi
experiencia personal me permite
afirmar que quien sostenga una
opinión contraria sobre el
pensamiento en este sentido de
Josemaría Escrivá de Balaguer no
busca más que empañar inútilmente
la vida santa de este futuro beato,
que era un gran enamorado de la
libertad".

– Es un testimonio incontrovertible
que confirma los dictados del
sentido común...

–Lógicamente, el Padre distinguía
entre el nazismo y el pueblo alemán.
Precisamente porque sentía un
particular cariño hacia aquella
nación –era un sentimiento heredado
de su padre–, le dolía muchísimo
verla sometida a aquella dictadura
aberrante. Su pena se acrecentaría al
estallar la Segunda Guerra mundial.

– ¿Y las relaciones con el
franquismo?



–Antes de responder, me parece
indispensable repetir una
consideración bien conocida: la
actividad y la finalidad del Opus Dei
son exclusivamente espirituales,
como también fueron sólo
espirituales la misión y el ministerio
sacerdotal de su Fundador. El
Gobierno de una nación –cualquiera
que sea– y el Opus Dei son realidades
que se mueven en planos totalmente
diferentes. La Prelatura impulsa a
sus miembros a ejercer sus derechos
y a cumplir diligentemente sus
propios deberes como cristianos
coherentes, pero les deja la más
completa libertad en las opciones
temporales; más aún, fomenta esa
libertad: el único criterio que les
señala en este punto es el de seguir
las eventuales orientaciones que en
este campo emane la jerarquía
eclesiástica.

En el caso del franquismo, es
necesario recordar que el final de la



guerra civil significó el resurgir de la
vida de la Iglesia, de las asociaciones,
de las escuelas católicas, con una
clara toma de posición de la
Jerarquía a favor del General Franco,
que era considerado en muchos
ambientes como "providencial".
Basta pensar que, al término de la
guerra civil, en la fachada de las
catedrales de todas las ciudades
españolas que eran sede episcopal se
puso el escudo de la Falange con la
inscripción: "Caídos por Dios y por
España. ¡Presentes!" El Fundador del
Opus Dei protestó muchas veces por
este abuso.

En esta situación, el Padre, aun
reconociendo a Franco el mérito de
la pacificación, debió oponer
resistencia a dos peligros: por una
parte, la instrumentalización de la fe,
ante el intento de determinados
grupos de monopolizar la
representación de los católicos en la
vida pública; y por otra, la tendencia



de algunos ambientes católicos a
servirse del poder público como un
brazo secular. En suma, dos facetas
del clericalismo.

El Padre reconoció siempre que era
competencia exclusiva de la
Jerarquía dar indicaciones a los
católicos en materia política; por eso
siempre se abstuvo en este campo.
La Jerarquía animó abiertamente a
los católicos a sostener a Franco,
tanto, que en los diversos gobiernos
figuraron representantes de Acción
Católica y de otras organizaciones
religiosas. Y el clericalismo llegó al
extremo de que alguno pidió el
permiso del propio obispo (y lo
consiguió, naturalmente), antes de
aceptar la cartera de ministro.

Cuando, en los años cincuenta,
algunos miembros de la Obra
llegaron a ser ministros de Franco, el
Padre ni lo aprobó ni lo desaprobó:
actuaron según su libertad de



ciudadanos católicos, respetuosos
con la Jerarquía, aunque hubo quien
intentó atribuir a la Obra como tal
presiones o injerencias en el campo
político. No nos faltaron dificultades
e incomprensiones por ese motivo.

Ya en los años cuarenta, por ejemplo,
algunos miembros del Opus Dei se
presentaron a oposiciones de
cátedras universitarias, y por su
preparación, las ganaron
brillantemente sin recomendación
alguna. Surgió entonces una violenta
reacción de los enemigos de la Iglesia
que, desde fines del siglo anterior, a
través de la Institución Libre de
Enseñanza, controlaban la
Universidad. Se hizo circular el
rumor, absolutamente calumnioso,
de que los miembros del Opus Dei
ganaban las oposiciones de modo
irregular, cuando lo cierto es que no
gozaron de facilidad alguna, y más
bien eran discriminados respecto de
los que pertenecían a otras



instituciones católicas favorecidas
por los ministros de Educación
Nacional.

Y no eran sólo enemigos de la Iglesia
los que se oponían o no entendían.
Cuando el Fundador, en 1947, pasó
una temporada en España para
preparar el traslado del gobierno de
la Obra a Roma, se entrevistó en una
ocasión con el Ministro de Asuntos
Exteriores, Martín Artajo, que antes
de entrar en el Gobierno había sido
Presidente de la Acción Católica
española. El Padre contó luego que,
con gran sorpresa, el ministro le
había dicho que no entendía "cómo
se podía estar consagrado a la Iglesia,
incluso con un vínculo de obediencia,
y servir al mismo tiempo al Estado".
El Padre le explicó que no había
ninguna dificultad, porque la 
materia de la obediencia debida a la
Iglesia era la misma para él, que para
el resto de los católicos, consagrados
o no a Dios: esa obligación era del



mismo grado , aunque por diverso
título. Pero el ministro no acertó a
entender esta palmaria verdad, y dio
la orden de no admitir en el Cuerpo
Diplomático a miembros del Opus
Dei o personas consideradas como
tales, aunque hubieran ganado el
correspondiente concurso. Contra
toda justicia, esa orden se cumplió en
varios casos.

– Como otras organizaciones
católicas sostenían directa y
abiertamente al Régimen, algunos
no podían imaginar que la Obra se
comportase de modo diverso. Sin
embargo, el Fundador defendió
siempre con vigor la libertad de
opinión de sus hijos, y es natural
que entre los miembros de la Obra
hubiera quienes sostenían el
franquismo, y quienes estaban en
la oposición. Recuerdo la película
de una de las catequesis del
Fundador en la que cuenta que no
dudó en presentarse delante de un



personaje muy poderoso para
defender la libertad de opinión de
un hijo suyo. Me gustaría conocer
ese suceso con mayor detalle.

Un miembro de la Obra había escrito
un artículo en oposición al régimen
franquista. La reacción de las
autoridades fue muy dura, y se vio
obligado a exiliarse. Sobre esto
nuestro Padre no tenía nada que
decir, porque se trataba de
cuestiones en las que no intervenía:
correspondían a sus hijos como
ciudadanos libres y responsables.
Pero, entre otras injurias lanzadas
contra aquel miembro de la Obra,
dijeron que era "una persona sin
familia". Nuestro Fundador
reaccionó entonces como un padre
que defiende a su hijo. Se fue a
España inmediatamente, solicitó
audiencia a Franco y fue recibido
enseguida. Sin entrar en las causas
de las divergencias políticas, afirmó
con toda claridad que no podía



tolerar que de un hijo suyo se dijera
que era un hombre sin familia: tenía
una familia sobrenatural, la Obra, y
él se consideraba su padre. Franco le
preguntó: "¿Y si le meten en la
cárcel?" El Padre respondió que
respetaría las decisiones de la
autoridad judicial, pero que si lo
llevaban a prisión nadie le podría
impedir facilitar a aquel hijo la
asistencia espiritual y material que
necesitara. Repitió las mismas ideas
al almirante Carrero Blanco, brazo
derecho de Franco. Y debo precisar
que ambos, demostrando ser unos
caballeros y tener sentido cristiano,
reconocieron que nuestro Fundador
tenía razón.

– Muchos ataques a la Obra y a la
libertad de sus miembros
provenían directamente de
instituciones del Régimen, como la
Falange.



–Es elocuente en este sentido la carta
que nuestro Fundador escribió el 28
de octubre de 1966 al ministro José
Solís, jefe de la Falange:

Muy estimado amigo: Hasta aquí
me llega el rumor de la campaña
que, contra el Opus Dei, hace tan
injustamente la prensa de la
Falange, dependiente de V.E. Una
vez más repito que los socios de la
Obra –cada uno de ellos– son
personalmente libérrimos, como si
no pertenecieran al Opus Dei, en
todas las cosas temporales y en las
teológicas que no son de fe, que la
Iglesia deja a la libre disputa de los
hombres. Por tanto, no tiene
sentido sacar a relucir la
pertenencia de una determinada
persona a la Obra, cuando se trate
de cuestiones políticas,
profesionales, sociales, etc.; como
no sería razonable, hablando de
las actividades públicas de V. E.,
traer a cuento a su mujer o a sus



hijos, a su familia. Con ese modo
de proceder equivocado se
comportan las publicaciones que
reciben inspiración de su
Ministerio: y así no logran más que
ofender a Dios, confundiendo lo
espiritual con lo terreno, cuando
es evidente que los Directores del
Opus Dei nada pueden hacer para
cohibir la legítima y completa
libertad personal de los socios, que
nunca ocultan –de otra parte– que
cada uno de ellos se hace
plenamente responsable de sus
propios actos y, en consecuencia,
que la pluralidad de opiniones
entre los miembros de la Obra es y
será siempre una manifestación
más de su libertad y una prueba
más de su buen espíritu, que les
lleva a respetar los pareceres de
los demás. Al atacar o defender el
pensamiento o la actuación
pública de otro ciudadano, tengan
la rectitud –que es de justicia– de
no hacer referencia, desde ningún



punto de vista, al Opus Dei: esta 
familia espiritual no interviene ni
puede intervenir nunca en
opciones políticas o terrenas en
ningún campo, porque sus fines
son exclusivamente espirituales.
Espero que habrá comprendido mi
sorpresa, tanto ante el anuncio de
esa campaña difamatoria como al
verla realizándose: estoy seguro de
que se dará cuenta del desatino
que cometen y de las
responsabilidades que en
conciencia adquieren ante el juicio
de Dios, por el desacierto que
supone denigrar a una institución
que no influye –ni puede influir–
en el uso que, como ciudadanos,
hacen de su libertad personal sin
rehuir la personal
responsabilidad, los miembros que
la forman, repartidos en los cinco
continentes. Le ruego que ponga
un final a esa campaña contra el
Opus Dei, puesto que el Opus Dei
no es responsable de nada. Si no,



pensaré que no me ha entendido; y
quedará claro que V.E. no es capaz
de comprender ni de respetar la
libertad, qua libertate Christus
nos liberavit la libertad cristiana
de los demás ciudadanos. Peleen
ustedes en buena hora, aunque yo
no soy amigo de las peleas, pero no
mezclen injustamente en esas
luchas lo que está por encima de
las pasiones humanas. Aprovecho
esta ocasión para abrazarle y
bendecirle, con los suyos, in
Domino .

– Si se me permite expresar una
opinión del todo personal, me
parece que aquellos miembros de
la Obra que, bajo su exclusiva
responsabilidad, colaboraron
libremente con el gobierno de
Franco, trabajaron por el bien de
su país, obtuvieron éxitos,
reconocidos hoy unánimemente,
en el saneamiento de la economía
y en la ruptura del aislamiento de



España, proyectándola hacia
Europa. Aun absteniéndose de
intervenir y de exponer
públicamente opiniones en
materia política, ¿cuál era en este
tema lo que más preocupaba al
Fundador?

–Le preocupaba el problema de la
sucesión de Franco. No vaciló en
hacérselo saber al interesado
directamente, y procuró sensibilizar
sobre este delicado asunto a los
obispos españoles que venían a
visitarle. Pero nuestro Fundador
supo también resistir las
insinuaciones que le llegaban del
Vaticano para que tomase iniciativas
en este campo: rechazó hacer de
intermediario de algunos, porque no
era misión suya inmiscuirse en
política. Dejó clara su postura en esta
materia, sin posibilidad de
equívocos, en una carta de
conciencia dirigida el 14 de junio de
1964 a Pablo VI.



– Ahora comprendo mejor por qué
tenía tanta devoción a Santa
Catalina de Siena .

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-
de-las-dos-ciudades/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/
https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/
https://opusdei.org/es-es/article/2-ciudadanos-de-las-dos-ciudades/

	2. Ciudadanos de las dos ciudades

