opusdei.org

2. Camino: historia
de la redaccion

Capitulo de "CAMINO Ediciéon
critico-historica", preparada por
Pedro Rodriguez

26/12/2011

La historia de la redaccion de C tiene
una fecha simbdlica: «Diciembre de
1932»[1]. Con estas palabras cierra el
Autor el primer anticipo —un
pequefio fasciculo, de tamafio
cuartilla, apaisado- de lo que
terminara siendo el libro cuya
edicion critica nos proponemos
realizar. Estas modestisimas



cuartillas constituyen, como digo, el
germen «publico» de C.A nadie
extrafie que emprendamos esta
historia de una manera tan
inmediatamente documental. Como
tendremos ocasion de ver a lo largo
del presente volumen, la
documentacion relativa a Cy a su
proceso redaccional es
extraordinariamente abundante: en
cierto sentido puede calificarse de
excepcional, también en relacion con
otras obras del Autor. Y, sin embargo,
he de decir acto seguido que sera
dificil encontrar un autor que haya
hablado menos del libro que prepara
que Josemaria Escriva de Balaguer.
Apenas queda un papel en el que
hable de su proyecto, de sus ideas
acerca del futuro libro, de su
tematica: esquemas, borradores, etc.
Esto que digo resulta llamativo, sobre
todo si se tiene en cuenta que, como
veremos enseguida, durante todo el
periodo redaccional el Autor escribia
unos Cuadernos de apuntes



personales que, sin ser un diario en
el sentido clasico, recogian
numerosas noticias de su vida
cotidiana: familiar, espiritual,
intelectual, pastoral y apostdlica.
Pues bien, quien solo tuviera como
fuente dichos Cuadernos no podria
concluir que el Autor habia
proyectado, preparado y escrito el
libro en cuestion. Y, sin embargo, en
tales cuadernos esta la matriz del
libro que terminarda publicandose en
Cuenca el afio 1934: Consideraciones
Espirituales. Cec recoge y amplia el
fasciculo antes mencionado y sus
textos proceden masivamente, como
tendremos ocasion de analizar con
mayor detenimiento, de esos
Cuadernos. Estos son la pieza
fundamental de un conjunto de
escritos autografos que el Autor dejo
reunidos y preparados y que fueron
anotados por Alvaro del Portillo,
cumpliendo el encargo recibido, y,
bajo el titulo de Apuntes intimos,
presentados a la Causa de



Canonizacion de Josemaria Escriva.
Sin ellos, la génesis y la historia de C
seria tarea ardua. Hagamonos cargo,
pues, de esta fuente de primer orden
para nuestra investigacion.

(Apint)

Estos Cuadernos, que el lector
encontrara citados por todas partes a
lo largo de la presente edicion, son
nueve, cada uno con su numero —
autografo- en romanos. Hoy
disponemos solo de ocho: el
Cuaderno I fue destruido por el
Autor y desconocemos su texto; no
figura en consecuencia en los
Apint[2]. El Cuaderno VIII tiene dos
fases literarias separadas por tres
afios: una antes de la guerra civil
(Cuaderno VIII/1, hojas 1-62) y otra
después (Cuaderno VIII/2, hojas
62v-74). En medio se intercala,
cronoldgicamente, el ultimo
Cuaderno de la serie, que comenzo
en Pamplona y al que dio, no el n° IX,



sino el n° VIII duplicado[3]. A 1a hora
de la transcripcion informatica de
estos Cuadernos y para respetar el
orden cronolégico, Alvaro del Portillo
situo entre el VIII/1 y el VIII dpdo los
restos de un pequefio Cuaderno, sin
numero, que el Autor escribio
durante su estancia en la Legacion de
Honduras[4]. Ademas, Mons. del
Portillo agregd, a continuacion del
texto de los Cuadernos, catorce
Apéndices, que transcriben otros
documentos con notas de la vida
espiritual del Autor, de ordinario
escritas para su Confesor. A nuestros
efectos, son especialmente
interesantes los cuatro Apéndices
que recogen las Relaciones que
escribid San Josemaria de sus EjEsp
de 1932, 1933, 1934 y 1935[5]. Alvaro
del Portillo, con ocasion de la
transcripcion informatica, dio
también a los parrafos o grupos de
parrafos de todo el conjunto una
numeracion marginal consecutiva,
que utilizaremos para la citacion. He



aqui un esquema del conjunto de
Apint:

Numero del Cuaderno Primera fecha
Ultima fecha Numeracion marginal
Numero hojas

I

IT 11-111-1930 17-X1-1930 1-110 50[6]
IIT XI-30 20-V-31 111-203 41[7]

IV 15-VII-31 3-XII-31 204-447 99

V 3-XII-31 12-VIII-32 448-809 106

VI 12-VIII-32 30-XI-33 810-1082 98[8]
VII 14-XTI-33 19-1I-35 1083-1225 50

VIII/12 20-1I-35 30-VI-36 1226-1373
1-62r

Cuad® de Honduras 5-V-37 28-V-37
1374-1394 3

VIII dpdo 11-XTII-37 23-1-39 1395-1594
62[9]



VIII/22 13-1V-39 15-XI-40 1595-1628
62v-74[10]

Apéndices (Apd) 1629-1875

Apd I X-32 EjEsp Segovia 1629-1701
40

Apd IV VI-33 EjEsp Madrid 1704-1728
15

Apd VII VII-34 EjEsp Madrid
1736-1793 65

Apd IX VII-35 EjEsp Madrid
1807-1848 42

Una advertencia antes de seguir
adelante. Los Apuntes intimos, que
acabamos de describir en su
materialidad archivistica, tienen,
como ya se hace cargo el lector, un
contenido mucho mas amplio que C.
Quiero decir que San Josemaria no
escribe sus Cuadernos para
«escribir» C, sino para anotar las
inspiraciones de Dios y su



experiencia cristiana en el marco de
la fundacion del Opus Dei. La
derivacion de algunas anotaciones
hacia lo que terminara siendo C es
colateral a la dindmica de estos
apuntes. Lo cual no obsta para que
en Apint esté la «<matriz» de C y sin
ellos se haga dificil situar el libro en
su marco historico-espiritual. De ahi
que dediquemos a estos Cuadernos
una tan detenida atencion.

Los textos de los Cuadernos Iy II
hasta la hoja 43 (Apint, n° 95)
proceden de una coleccion de
papeles sueltos, de «cuartillas»[11].
En un determinado momento (dentro
del afio 1930), Escriva decidio
conservar sus notas espiritualesy
apuntes intimos no en

«cuartillas» (papeles sueltos) sino en
«cuadernos», que dan mas seguridad.
Pero no era aquélla una decision solo
para el futuro, sino que implicaba la
fatigosa tarea de comenzar
trasladando a cuadernos todos los



apuntes contenidos en la coleccion
de cuartillas. Fue haciendo esa
transcripcion pacientemente. A la
vez, seguia tomando sus notas
diarias sobre «cuartillas», que —
deduzco- se ponian «a la cola»,
esperando turno para ser pasadas al
cuaderno[12]. Si no esta claramente
determinada la fecha en que
comenzo a transcribir la coleccion de
octavillas[13], es muy exacta en
cambio la fecha en que termina esa
operacion: la ultima de las cuartillas
acumuladas se pasa al cuaderno el 23
de octubre de 1930, como el propio
Autor hace constar con estilo cuasi
notarial:

«23 — octubre - 1930. -Terminan los
apuntes. En lo sucesivo, todas las
notas que, para mi provecho
espiritual, escriba, las pondré en este
cuaderno y en otros, porque no es
practico hacerlo en hojas
sueltas»[14].



La transcripcion emprendida habia
ocupado todo el Cuaderno Iy el
Cuaderno IT hasta su hoja 43. Alli,
con fecha 25 de octubre, vispera de
Cristo Rey, tenemos la primera
anotacion escrita al dia, es decir,
directamente en el Cuaderno: Apint,
n° 96. Datos procedentes de la misma
transcripcion nos permiten saber
que eran mas de 250 las cuartillas —
en realidad octavillas, como hemos
visto- en las que el Autor habia
anotado hasta entonces su
experiencia sobrenatural y su
empefio de Fundador[15].

A partir de la vispera de Cristo Rey
de 1930, San Josemaria sigue ya el
estilo que podriamos llamar habitual
en la composicion de sus Cuadernos
de apuntes: lleva siempre en el
bolsillo de su sotana una cuartilla u
octavilla —«mi cuartilla», escribe en
alguna ocasion-, en la que toma
breves notas, o bien apuntes mas
detenidos, que luego le sirven de



guion o recordatorio para escribir los
textos de su Cuaderno.

Un solo ejemplo de lo que digo,
tomado del Cuaderno IV. El Autor
estd hablando de la oracion que
hacia «ayer, por la tarde, a las tres»,
en el «presbiterio de la Iglesia del
Patronato»:

«Mi imaginacion andaba suelta, lejos
del cuerpo y de la voluntad, 1o mismo
que el perro fiel, echado a los pies de
su amo, dormita sofiando con
carreras y cazay amigotes (perros
como €él) y se agita y ladra bajito...
pero sin apartarse de su duefio. Asi
yo, perro completamente estaba,
cuando me di cuenta de que, sin
querer, repetia unas palabras latinas,
en las que nunca me fijé y que no
tenia por qué guardar en la memoria
(1): Aun ahora, para recordarlas,
necesitaré leerlas en la cuartilla, que
siempre llevo en mi bolsillo para
apuntar lo que Dios quiere: dicen asi



las palabras de la Escritura, que
encontré en mis labios: ‘et fui tecum
in omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in aeternum’:
apliqué mi inteligencia al sentido de
la frase, repitiéndola despacio»[16].

Aqui vemos al Autor redactando
directamente sobre el Cuaderno con
el punto de partida de la frase latina
escrita en la octavilla. El (1) que
aparece en el texto es la sefial que
San Josemaria puso alli en una de sus
relecturas del Cuaderno, en la que
escribid en el margen inferior:«(1) En
esta cuartilla, de que hablo,
instintivamente, llevado de la
costumbre, anoté, alli mismo en el
presbiterio, la frase, sin darle
importancia»[17]. Pero entre la
cuartilla de la sotana y el texto del
Cuaderno mediaba con frecuencia —
al menos, para los temas mas
delicados- otro papel con el texto ya
elaborado, que tiene una funcion de
puente entre «la inspiracion», «la



idea» o la «experiencia» espiritual
consignada en la pequeria nota del
bolsillo, y la redaccion final que se
lee en el cuaderno[18]. Por lo demas,
la decision de 23 de octubre nunca
fue absoluta: hay cosas del mismo
género que siguen en «cuartillas» y
no pasan al «cuaderno», por ej, las
notas de sus retiros espirituales[19].
¢Qué hizo el Autor con aquellas
«cuartillas primitivas», es decir
aquellas 235 que mostro al Padre
Sanchez[20]? Lo dice él
expresamente: «El paquete de
octavillas lo quemé hace unos afios.
Lo siento»[21].Eso dice en 1948; es
decir, las conservo durante afios. Las
debi6 quemar junto con el Cuaderno
I[22] —que se nutria totalmente de
ellas—, pero esto fue bastante
después[23]. En todo caso, y esto
interesa subrayarlo, después de la
publicacion en 1934 de Cec.La
pregunta es igualmente valida -y a
nosotros nos interesa mas- para las
cuartillas posteriores, es decir, las



que recibian la anotacion inmediata
y pasaban después, periodicamente,
a los Cuadernos. Se conservan
poquisimos de estos papeles[24]. Lo
normal es que los rompiera una vez
utilizados para la redaccion del
Cuaderno: tenian una mera funcion
vehicular. En cambio hay
fundamento para pensar que las que
podiamos llamar «cuartillas u
octavillas de mediacion» seguian con
una vida propia después de ser
pasadas al Cuaderno, hasta que,
pasado el tiempo, eran destruidas. Lo
veremos un poco mas adelante.
Ahora una palabra sobre los
Cuadernos en si mismos y sobre el
resto del material reunido en los
Apint. El Autor llamaba a aquellas
primitivas cuartillas, y a las notas de
los Cuadernos que las sustituyeron,
las «catalinas»: «Son notas ingenuas
—catalinas las llamaba, por devocion
a la Santa de Siena-, que escribi
durante mucho tiempo de rodillas y
que me servian de recuerdo y de



despertador. Creo que,
ordinariamente, mientras escribia
con sencillez pueril, hacia
oracion»[25].Aparentemente los
Cuadernos de Apint tienen la
estructura de un diario personal, y
muchas veces lo son. Pero los
Cuadernos tienen una variedad
tematica que no se cifie al género
«Diario». Lo explicaba el mismo
Autor durante un coloquio en
Caracas:«No he hecho nunca un
diario, porque no me gusta, pero he
ido tomando apuntes, siempre por
mandato de mi confesor. Ahi salen
personas, relatos de sucesos
concretos, apuntes de ejercicios de
cuando yo era joven... Hay mucha
historia de la Obra en esos apuntes.
Pensaba que habian desaparecido
[...]1 Y un buen dia aparecieron esos
apuntes. De modo que hay mucho
material, mucho, mucho. Algunos
papeles los rompi»[26].En la base del
texto encontramos, en efecto, una
vida metida en Dios. La interaccion



entre la «cuartilla» y el Cuaderno,
que hemos examinado con cierto
detenimiento, refleja la gran
atencion que el Autor prestaba a las
mociones de Dios en su vida. El
movimiento de sacar la cuartilla y
apuntar unas palabras era una forma
de docilidad a «los toques del
Paraclito», como dira en p/130,
acompafiados con frecuencia de
palabra y luz. La cuartilla era
manifestacion de su fe en la
presencia y en la providencia de
Dios; una fe que le llevaba a la
lectura sobrenatural de los
acontecimientos, pequefios y
grandes, de su alma y del mundo.
Lugar central en este movimiento -y
esto esta sin duda en el origen de las
«catalinas»— ocupa la llamada de
Dios —conocida plenamente el dia 2
de octubre de 1928- a promover el
Opus Dei en el mundo y las luces
sucesivas con las que el Sefior le
ilustra para comprender y realizar
esa mision. Los Cuadernos son, ante



todo, «recuerdo y despertador» para
el propio Autor, que los lee y los
medita una vez y otra, como
acabamos de ver: los anota y los
glosa. Son fruto de su oracion y son
para su oracion, es decir, para dirigir
su accion y su vida.En el Cuaderno
no escribe todos los dias. En el
espacio de casi doce afios que cubren
estos Apuntes, hay ritmos y periodos
muy diversos. Las anotaciones llevan
siempre la fecha del dia en que se
transcriben, no la fecha de la
anotacion en la «cuartilla». Pero
puede haber muchas cuartillas
acumuladas y con frecuencia pasa el
tiempo y el Autor no encuentra el
momento oportuno y finalmente
quedan sin transcribir. Asilo hace
notar a veces.Podemos distinguir,
dentro de la unidad de origen del
conjunto, cuatro tipos de
anotaciones:a) Un primer grupo
estaria constituido por las
«catalinas» que se refieren de
manera directa al espiritu, mision y



organizacion del Opus Dei. Toman
unas veces la forma de una reflexion,
otras tienen estilo de didlogo con el
Sefior —en este sentido se funden con
las del segundo grupo-, otras una
forma de expresion casi juridica o
normativa. Un ejemplo:«La Obra de
Dios no nacera perfecta. Nacera
como un nifio. Débil, primero.
Después, comienza a andar. Habla,
luego, y obra por su cuenta. Se
desarrollan todas sus facultades. La
adolescencia. La virilidad. La
madurez... Nunca tendrd la OD
decrepitud: siempre viril en sus
impetus, y prudente, audazmente
prudente, vivira en una eterna sazon,
que le ha de dar el estar identificada
con Jesus, cuyo apostolado va a hacer
hasta el fin»[27].b) Un segundo grupo
tiene caracter de autobiografia
espiritual: son experiencias intimas
del trato con Dios y con los hombres:
en la Eucaristia, en la oracion, en el
trabajo, en la mortificacion, en la
accion sacerdotal y apostolica, en las



contradicciones y en la pobreza, en la
forma cotidiana de expresar la
piedad filial. Un ejemplo:«Jesus: que
desde hoy nazca o renazca a la vida
sobrenatural. Ut iumentum!... Te
pido perdon de todas las infamias —
innumerables— de mi vida. Que esta
otra vida, a la que quiero nacer hoy,
sea una continua infancia
sobrenatural: vida de Fe, vida de
Amor, vida de Abandono. Fiat.Madre
Inmaculada, jTu lo hardas!»[28].c) Un
tercer grupo de anotaciones, en
estrecha conexion con el anterior,
estd mas en la linea de un Diario. Es
la actividad de una jornada, o de
unos dias: visitas, trabajos, tareas,
gestiones, estudio, predicacion,
atencion a la familia, accion pastoral
aquiy alla, planes apostolicos,
caminatas de un lado para otro en
Madrid. Autobiografia, como el
anterior, pero mas externa, aunque
vista siempre y de manera tematica
en la perspectiva de Dios, de la
accion de Dios en su alma y en las



almas que le rodean. Una muestra de
ese estilo: «El dia de la Asuncidn vino
Pepe R. a ayudar mi Misa y, con ese
motivo, fuimos a su casa. Bajo
Guillermo Escribano —presidente de
la Confederacion de estudiantes
catdlicos de Espafia—-y a vueltas de
una pintoresca discusion, que
tuvieron los muchachos, le animé a
prepararse para catedras»[29].d) Un
cuarto y ultimo grupo es de especial
interés para nuestro trabajo: son
textos que no tienen el estilo
narrativo del grupo anterior, ni la
formulacion autobiografica del
grupo segundo. Son piezas
autonomas, que se agregan a las
anotaciones de los dos grupos
anteriores: literariamente,
«consideraciones» sobre el vivir en
Cristo, sobre la vida cristiana de
union con Dios y en medio de las
circunstancias ordinarias. Muchas de
ellas pasaran literalmente a C.
Tienen en comun, desde el punto de
vista literario, con muchas del grupo



primero el caracter acabado y
«autonomo» de cada anotacion. El
clima del grupo segundo es como el
hogar, el horno en que se forjan estas
«consideraciones» del grupo cuarto,
que, una vez forjadas, se agregan, se
yuxtaponen, se distribuyen dentro de
la secuencia biografica de los grupos
segundo y tercero[30].Leyendo los
Apint se hace evidente que el Autor
escribe en el cuaderno siguiendo lo
que dicen las papeletas y cuartillas
que tiene delante, y en cada una de
ellas hay o puede haber contenidos
que corresponden a estos diversos
tipos y géneros literarios que se dan
en los Cuadernos. Da la impresion de
que el Autor lo que quiere es que las
cosas que ha visto en didlogo con el
Sefior queden escritas, aunque eso
implique cambios bruscos de género
o estilo. Este modo de escribir presta
a la secuencia del texto en los
Cuadernos —es mi impresion— una
indiscutible autenticidad. De este
patrimonio procede, como he dicho



al comenzar, la practica totalidad del
contenido de Cem-Cec: muy
principalmente de lo que he llamado
cuarto grupo de textos, pero también
de los demas, especialmente de los
grupos segundo y tercero. El clima de
C, como antes el de Cec, es el de los
Apint de Josemaria Escriva. Esa es la
vivencia que tiene Sebastian
Cirac[31] cuando lee la primera
edicion de Cy escribe enseguida al
Autor:«Recibi tu abrazo espiritual
con tu tarjeta y tu libro, que me ha
llenado de satisfaccion el alma.
Enseguida corté sus hojas, lei sus
pensamientos, que tan conocidos me
son, desde aquellas papeletas
primeras, que me enseriaste en Santa
Engracia (Patronato)...»[32]. La
lectura de Cle traslada de golpe a
aquellas «papeletas» que leyo en
Santa Engracia diez afos antes. Con
toda seguridad, a otros la lectura de C
les pondria ante los ojos, de manera
semejante, los fasciculos a
multicopista que enseguida vamos a



estudiar. Pero no podemos salir
todavia de los Cuadernos. Cuando el
Autor prepara el fasciculo de 1932, al
que nos referimos al comienzo, sus
Apint estaban rebosando doctrina
espiritual y experiencia de almas,
que clamaban por ser transmitidas a
otros. Basta ver la cuadruple
dimension del fondo literario que
acabamos de sefalar, para
comprobar como aumentan los
textos que Escriva puede seleccionar
para darlos a conocer a un circulo
mas amplio[33]. No, ciertamente, que
él los escribiera para eso: «Los fines
de estas catalinas son la Obra y mi
alma»[34].Asi escribe en septiembre
del 31, y esto me parece de la
maxima importancia para
comprender la génesis de lo que
terminard siendo C. El escribe en sus
cuartillas —habia ya anotado en
febrero de ese mismo afio— porque se
siente «impulsado a conservar, no
solo las inspiraciones de Dios —creo
firmisimamente que son divinas



inspiraciones- sino cosas de la vida
que han servido y pueden servir para
mi aprovechamiento espiritual y
para que mi padre confesor me
conozca mejor»[35]. Es casi el «Deus
et anima mea» de San Agustin. Es lo
inverso a la publicidad. Los primeros
Cuadernos se llenaron de
inspiraciones de Dios sobre la Obra
de Dios y su mision y, junto a ellas y
en interna relacion con ellas, de
profundas experiencias misticas, que
el Autor —cuando las apunta: otras
muchas veces, deja correr o
«despersonaliza»— querria retener en
su intimidad orante y para su
confesor: no son para «ponerlas a
ventilar», como dira en uno de esos
Cuadernos[36].Al principio, todo
estaba en los Cuadernos. En mayo
del 32 constata que «no se ha hecho
aparte una recopilacion de lo
referente a la Obra de Dios» y, por
tanto, «si he de dar a conocer la Obra
me expongo a que se enteren de lo
demas» (de las intimidades de su



alma y de las gracias misticas, que le
avergonzaba que se supieran). «Por
eso, con la ayuda de Dios —concluye-
trataré este verano de hacer ese
trabajo, separando lo mio personal,
que anoto para mi director y para
mi»[37]. Se advierte en toda esta
peripecia el esfuerzo titanico del
Autor por separar lo que brota en él
con una unidad existencial
irrompible: «lo referente a la Obra de
Dios» y «lo mio personal, que anoto
para mi director y para mi». La idea
de cuartillas para llevar al confesor
se abre paso. No le lleva el Cuaderno,
donde estan muchas cosas de la Obra
y en ellas el confesor no podia ni
debia intervenir —no era su
competencia[38]-, sino las cuartillas
referentes a la vida de su alma, que
deja, con ejemplar abandono, en
manos del confesor. A la vez procura
que en el Cuaderno queden las cosas
que son mas de la Obra, como tal, y
de doctrina y praxis espiritual. Pero
cuando se ve urgido, todo comunica:



también en su vida admirable y
santa se verifica aquello de que «lo
que Dios ha unido, el hombre no lo
separe». Por eso fracasa una vez y
otra en su intento. Lo que si se
percibe en la lectura de los Apint es
el creciente desarrollo —asi lo
subraya Alvaro del Portillo[39]- de
los textos que recogen la «sabiduria»
espiritual que Dios le va otorgando.
Son palabras, consideraciones,
invocaciones, forjadas en la oracion,
en las que se refleja su experiencia
cotidiana de la Obra, su labor
pastoral, los sufrimientos y alegrias
de la vida en Dios, su didlogo
apostolico con hombres y mujeres en
aquellos afios tan agitados de la vida
espafiola. Este tipo de textos son, sin
duda, la fuente principal de los
fasciculos que vamos a describir.
(Cem32)Se trata de un conjunto de 17
cuartillas mecanografiadas,
apaisadas, escritas con una maquina
de mala calidad -y por un
mecanografo o mecandgrafa no



experto-y después multicopiadas a
velografo. Contiene 246
consideraciones numeradas[40]. La
primera cuartilla del fasciculo, sin
numero, hace de cubierta y lleva el
titulo Consideraciones Espirituales:
asi, en letras mayusculas. En el dorso
de esta cuartilla se incluye una Fe de
erratas que tiene doce correcciones
(Dice / Debe decir). Sigue el texto, en
hojas numeradas en el anverso (de la
1 ala 15) y escritas por ambos lados.
La cuartilla 1 tiene un titulo, que no
es igual al de la cubierta; alli se lee,
también en letras mayusculas:
Consejos Espirituales —
Consideraciones Espirituales[41]. Dos
lineas mas abajo, sin solucién de
continuidad, comienzan los citados
consejos o consideraciones, que el
Autor numera del 1 al 246[42].
Después de la ultima consideracion,
la fecha: Diciembre de 1932. Una
ultima cuartilla —en blanco, sin
numerar- tiene al dorso, a manera
de contraportada, este colofon: Deo



omnis gloria. No consta en parte
alguna el nombre del autor: el
fasciculo es anonimo. No hay
tampoco una palabra —prologo,
advertencia al lector— que dé razon
de ese elenco de textos.El Autor
ultima la composicién de Cem32
después del 27 de diciembre 1932.
Asi de exactas son las fechas. Los
cinco ultimos textos que el Autor
incorpora a sus papeletas proceden
de notas de Apint datadas ese dia:
pasardan a ser las cd/155, 156, 160, 221
y 224 de Cem32. A continuacion —
estamos en 5 de enero de 1933-
termina de ordenar los materiales
hasta entonces seleccionados y
comienza la operacion de pasar las
papeletas a maquina[43], tarea que
corre a cargo de un colaborador. Es
16gico pensar que a lo largo del mes
de enero el Autor fue distribuyendo
el fasciculo entre las personas de su
contexto apostolico[44].La maquina
utilizada es vieja y deteriorada y la
mecanografia —-ya lo apuntamos—



menos que discreta. Mi opinion
personal es que no es el Autor el que
teclea, pues hay algunos errores -no
erratas— que un autor no puede
cometer en su propio texto. Se ve que
esta hecho con carifio por manos
inexpertas: hay numerosos errores,
que aumentan —-nos parece—
conforme el texto avanza. Ademas, el
velografo distorsiona y apaga el texto
con alguna frecuencia, por lo que el
Autor se ve obligado a completar a
mano letras y palabras defectuosas.
Asi lo observamos en el ejemplar que
—después de una cuidadosa
correccion autografa— ensefio al P.
Sanchez y que servira de base al
Autor para la correccion posterior
del texto. Si hemos hecho ese
recorrido previo por los «cuadernos»
y las «cuartillas» de Apint, ha sido
precisamente con la intencion de
indagar como compuso el Autor, a
partir de los Apint, este fasciculo
Cem32 y, en ultima instancia, una
extensa parte de C: la que terminara



imprimiéndose en Cuenca.
¢Trabajaba directamente sobre los
Cuadernos? ¢Lo hacia sobre las
«cuartillas de mediacion» alli
transcritas, que guardaba para su
utilizacion autonoma? Pero no eran
lo normal estas «cuartillas de
mediacién», como hemos visto. Lo
mas frecuente era pasar de la
papeleta al Cuaderno. Personalmente
pienso que el Autor, cuando prepara
el fasciculo de 1932, disponia de la
coleccion de «cuartillas» que habia
mostrado a su Confesor[45], y se
sirve para Cem32 de las que le
parecen adecuadas. Pero, tanto si
estas cuartillas se conservaban como
sino, es obligado imaginarse al
Autor, releyendo sus Cuadernos y
copiando en fichas los pasajes que le
interesaba seleccionar para el
fasciculo. Esto, por lo demas, es lo
que rememora el propio Autor
muchos afios después:«Camino esta
tomado, en parte, de una especie de
diario —no, no, no es diario: me



revientan los diarios— hecho en
honor de Santa Catalina. Cada una de
esas cosas recuerda un suceso o es
un hecho de alguna persona. Esas
fichas las ordené en el treinta y tres y
las llevé a imprenta en el treinta y
cuatro[46].Cierto que se trata de una
rememoracion genérica, que no
pretende describir técnicamente su
trabajo, pero la secuencia parece
clara. Estan los Cuadernos, las
«catalinas». De ahi se toma —s6lo «en
parte», agrega el Autor: la parte de
Cec- el contenido de C. El resultado
es unas fichas (otras podrian ser
«cuartillas de mediacion»). Esas
fichas se ordenan. Es el germen de los
caps.Ya hemos hecho notar que el
contenido del fasciculo procede en su
casi totalidad de Apint. Solo seis
consideraciones de Cem32 no se han
podido localizar en ese fondo
literario[47]. Tengo la fundada
conviccion de que esas seis estaban
también en los Cuadernos:
concretamente en el Cuaderno I[48].



Todas las demas tienen su origen
redaccional, a veces casi literal, en
las notas manuscritas de los
Cuadernos, como iremos viendo
punto por punto en el Comentario
critico-historico. Una primera
comparacion de Cem32 con Apint
pone de relieve que el Autor no
traslado mecanicamente las notas de
Apint a los puntos de Cem32: quiero
decir, que no sigue la disposicion
cronolodgica con la que estan escritos
los Cuadernos de Apuntes. La
secuencia de textos en Cem32 es
completamente distinta: es, de
manera clara, fruto de una
determinada ordenacion hecha por
el Autor. En los Cuadernos Josemaria
Escriva inserta sus notas —parece
obvio- conforme «acontecen» en el
dia tras dia de su relacion con Dios.
En Cem32, por el contrario, aparece
ya una «logica» que ordena y
dispone. Cosa muy distinta es si—en
la fase del texto que se ofrece en
Cem32- estamos en condiciones de



captar ese ordo con toda claridad.
Maxime si se tiene en cuenta que esa
lista de 246 puntos mecanografiados
se presenta en una secuencia
ininterrumpida, sin que los textos se
agrupen en caps o secciones, y ni
siquiera estén divididos por titulos o
ladillos intermedios. Por lo demas, ya
se comprende que la cuestion del
ordo o estructura del texto -de Cy de
sus anticipos- hay que estudiarla por
si misma y con el necesario
detenimiento. A ello dedicaremos el
§ 11 de esta IntrodGen. (Cem33) Al
comenzar el verano de 1933
Josemaria Escriva daba al veldgrafo
un segundo bloque de
consideraciones[49]. Mds breve que
el anterior y también mads austero, si
cabe. Son siete cuartillas, de las
mismas caracteristicas. La primera y
la ultima, en blanco y sin numerar;
las otras, con el texto a maquina y
numeradas del 1 al 5. Sin portada ni
contraportada. Por supuesto, sin
firma, pero ademas sin fecha[50]. La



cuartilla 1 se encabeza asi: «Consejos
Espirituales — Consideraciones
Espirituales (Continuacion)». En
efecto, si el ultimo texto de Cem32
era la cd/246, el primero de Cem33 es
la cd/247. Son, las de este fasciculo,
87 nuevas consideraciones de
numeracion consecutiva, hasta llegar
a la c¢d/333. Es éste el momento de
decir que la literatura biografica
sobre Josemaria Escriva no ha
reparado hasta ahora en la existencia
de este segundo fasciculo, del que,
ciertamente, no conozco mas
ejemplar que el conservado por el
propio Autor entre sus papeles[51]
(aunque sin duda fue distribuido
como el primero). Y, sin embargo, me
parecen del maximo interés historico
estas cuartillas, que marcan la linea
de continuidad hacia la edicién
impresa. El conjunto que forman
Cem32 y Cem33 —en el aparato critico
llamaremos a ese conjunto
sencillamente Cem- tiene también
otro tipo de unidad: son, como digo,



333 consejos o consideraciones, un
tercio de C, exactamente un tercio. Al
llegar a la cd/333, el Autor paro. Este
pequeiio descubrimiento de las 333
consideraciones a multicopista
adelanta a 1933 el deseo de San
Josemaria de expresar en «clave
trinitaria» el numero de
consideraciones del libro[52].Cem33
es un conjunto literario en todo
similar al precedente. El texto
procede en su totalidad de los Apinty
el Autor comienza a extraer sus notas
donde se quedo al terminar Cem32:
todas las consideraciones de Cem33 -
menos una, la 321 (= C p/176), que se
toma del Cuaderno III- se
encuentran en el Cuaderno VI[53].
Tampoco en este caso el Autor
agrupa las papeletas por el orden
cronologico. El orden es muy diverso
del que ofrece Apint, como
estudiaremos en su momento.
Digamos finalmente que este
segundo fasciculo fue
mecanografiado después del 7 de



julio de 1933, dia en que estan
fechadas en el Cuaderno las ocho
consideraciones ultimas que se
recogen en Cem33[54]. Pero el 22 de
julio, segun carta de Zorzano al
Autor[55], ya estaba siendo leido en
el circulo de amigos. Entre ambas
fechas se situa, por tanto, la
definitiva composicion y la
mecanografia del segundo fasciculo.
Cem32 y Cem33El mds antiguo
testimonio de la recepcion de Cem32,
en el circulo de seguidores de
Josemaria Escriva, lo encontramos en
las notas personales que llevaba
Maria Ignacia Garcia Escobar[56]. En
ellas se lee con fecha de 9 de enero
del 33: «Ayer, ultimo dia de Pascua
de los Santos Reyes, me trajo una
hermanita mia en la Obra de Dios
unos escritos que hace tiempo
esperaba con santa impaciencia, por
tratarse de Ti. En varios de sus
puntos habla de la nifiez espiritual. —
Al terminar de leerlos, con gran
conviccion de lo que decia 'y



esperanza ilimitada en tu poder y
misericordia, he exclamado: jSefor,
y0 SOy una nifia, si; pero... una nifia
incorregible y con unos instintos de
fiera, que si T, mi carifiosisimo
Padre, no me coges en tus brazosy, a
pesar de mis gritos de protesta, me
apartas del peligro llevindome a tu
aposento, mi nueva caida seria
segura! jiJesus del alma mia,
apiadate de mi!!»[57].La circulacién
de las cuartillas comenzo, pues, en
los primeros dias de enero. Aunque
Maria Ignacia no lo dice
formalmente no hay duda alguna de
que los escritos que esperaba con
impaciencia son estas
Consideraciones, de las que ya estaba
avisada por el Autor de que saldrian.
Lo que a ella mas le impresiona,
como se ve, son los textos sobre
infancia espiritual: cd/139 a
173.Conocemos la reaccion de
Isidoro Zorzano ante Cem32, que
escribe desde Malaga al Autor en
cuanto recibe el pequerio



fasciculo:«Estoy rumiando las hojitas
0 consejos espirituales»[58].En
marzo todavia estd calibrando la
doctrina espiritual del fasciculo:«Esa
tranquilidad de espiritu, resultado de
la paz espiritual, no so6lo hace ver con
mas transparencia y claridad los
problemas del espiritu, sino que se
traduce también en una mejor
asimilacion y resolucion de las
cuestiones cotidianas: que razon
tienes al considerar en tus Consejos
espirituales que el poseer la gracia de
Fl es tener o estar dotado de una
tercera dimension»[59]. Cem33 es
objeto de testificacion inmediata en
la correspondencia del Autor, que
escribe en julio a uno de aquellos
universitarios: «;Te llevaste el
segundo fasciculo de Consejos? Sino
te lo di, ya te lo mandaré en la
proxima»[60]. El destinatario,
cuando lo ha recibido,
comenta:«Tengo ya el segundo
cuaderno de ‘Consejos’, que he leido
ya, pero que tengo que meditar



mucho: jqué cosa mas
grande!»[61].Casi por las mismas
fechas Isidoro Zorzano, desde
Malaga, tiene también su propia
forma de acusar recibo, semejante a
lo que ya dijo a propdsito de
Cem32:«Las Consideraciones son
maravillosas; sigo rumiandolas»[62].
Pasado el primer momento, las
referencias a los Consejos en el
intercambio epistolar comprenden
sin duda los dos fasciculos, sin
distincion. De sendas cartas del
Autor: «Ramon: que leas, con
frecuencia, los Consejos; que tengas
presencia de Dios; jque seas fiel! Un
abrazo y mi bendicion. José Maria.
Madrid - 14-enero-1934»[63]. «No me
dejes la meditacion: lee los Consejos,
que son palabras que te digo al oido,
como si estuviera a tu lado»[64].
Zorzano, por su parte, termina
incorporando la lectura de los
fasciculos a su plan de vida:«Por la
tarde, [dedico] también un cuarto de
hora a la lectura del Evangelio y



Consejos Espirituales; luego, por la
noche, hago la visita al Santisimo v,
al tiempo de acostarme, el
examen»[65].He subrayado la
acogida de Cem32 porque, a mi
parecer y a partir de la
documentacion que he podido
consultar, la idea de transformar
esos textos en libro se fragua ante el
impacto de esas 246
«consideraciones» en el entorno del
Autor. Esa «eficacia pastoral» —
diriamos hoy- le lleva a dos cosas:
primera, a confeccionar, como
hemos visto, un segundo fasciculo
con nuevos textos; segunda, a pedir a
su confesor una censura particular
de ambos fasciculos pensando ya en
la imprenta[66]. Veamos esto ultimo
con algun detenimiento.Los
ejemplares de Cem32 y Cem33 que se
conservan en el AGP son
especialmente valiosos para la
historia de la composicion de C (tema
en el que la parquedad del Autor —
como ya dije- es casi absoluta). Se



trata de los ejemplares que el Autor
entrego al P. Valentin Sanchez Ruiz,
su confesor, para que los revisara 'y
le diera su parecer[67]. En la portada
de Cem32, el Autor —como ya dije-
escribid, con lapiz rojo y letra grande
y bien formada, esta misiva para su
confesor: «Padre: le envio estos dos
fasciculos de «consideraciones» para
que tenga la caridad de censurarlos o
suprimir 1o que quiera. Bastantes, de
este primer cuaderno, ya las conoce
V. R.; pero el segundo y algunas del
primero no se las habia dado aun.
Dios se lo pague. Escriva»[68]. En la
cubierta (en blanco) de Cem33
agrega, con el mismo estilo:«Desde
luego, si se viera que aprovechan,
ordenaré mas adelante estas notas.
Por ahora, como prueba, ya vale».
Debajo, con letra mas pequefiay a
tinta, se lee (tanto en Cem32 como en
Cem33):«Me lo devolvio el P. Sdnchez
hoy 12 — ags. 1933»[69].La cosa
parece clara. El Autor habia puesto a
circular Cem32 en cuanto lo tuvo



disponible (primeros de enero de
1933), sin entregdrselo al P. Sanchez.
Este —como dice el Autor- conocia ya
buena parte de su contenido, pues
Escriva le daba a leer, con frecuencia
variable y a efectos de direccion
espiritual, sus notas intimas[70].
Adviértase que el P. Sanchez no
conocia las notas de Apint escritas
entre el 27 de diciembre de 1932 y el
7 de julio de 1933 (es decir, las
correspondientes al periodo recogido
en el segundo fasciculo), ni tampoco
una parte de las recogidas en
Cem32.Cuando termina el segundo
fasciculo (finales de julio de 1933) el
Autor lo lleva, junto con el primero,
al P. Sanchez. A la vez, lo pone
enseguida en manos de sus amigos,
sin esperar —como ya hizo con el
primero- el juicio de su confesor[71].
Esto me parece interesante porque
esta secuencia de hechos manifiesta
que Josemaria Escriva proyecta ya,
como he dicho, transformar en texto
impreso los fasciculos a ciclostil. En



efecto, el juicio que espera del P.
Sanchez no es sobre la oportunidad
de comunicar a otros esos fasciculos.
La censura que le pide es,
claramente, el dictamen privado, de
conciencia, de su confesor, con vistas
a una futura publicacion formal, que
empieza a considerar al darse cuenta
del bien que esas cuartillas estan
haciendo: «si se viera que
aprovechan», dice con humildad. En
todo caso, «como prueba, ya vale».En
los Apint no se contiene —ya lo he
apuntado- una sola palabra acerca
de estos ensayos del futuro libro:
como si no existieran. Por eso son
preciosas, desde el punto de vista
histdrico, estas notas del Autor
dirigidas al P. Sanchez. Testimonian,
clertamente, la humildad del Autor vy,
como en tantas otras ocasiones, su
docil apertura al discernimiento
espiritual de su confesor[72]. Pero
para el estudioso de C es muy valiosa
la indicacion que el Autor hace en la
tapa del segundo fasciculo: en el caso



de decidirse a publicarlas, «ordenaré
mas adelante estas notas»[73]. Lo
que significa que el orden de
exposicion o secuencia de los
contenidos de ambos fasciculos era
claramente provisional y debia ser
reelaborado a fondo, especialmente
al plantearse la fusion de Cem33 'y
Cem32.La realidad es que ambos
manojos de cuartillas prestaban ya
una buena ayuda a San Josemaria en
su labor apostolica, y no demostro
tener prisa en llevar a la imprenta
sus «consideraciones», a pesar de
que el 12 de agosto su confesor le
habia devuelto los textos sin
cambiarles una coma. El seguia
adelante con su «vida en Dios», cuyo
fondo inapelable era, desde el 2 de
octubre de 1928, ser y hacer el Opus
Dei en la Iglesia. Y esto es lo que se
refleja en el dia tras dia de su
Cuaderno y de las cuartillas o
papeletas que lo preceden y
prolongan... San Josemaria tenia
dentro del alma la urgencia de Dios:



sin prisa y sin pausa, al paso de Dios,
solia decir[74]. Del proyecto de libro,
como digo, ni una palabra en sus
Apint. Josemaria Escriva, en medio
de la mas absoluta pobreza de
medios, logro en diciembre de ese
curso 1933-34 instalar en la calle
Luchana un incipiente Centro del
Opus Deij, la Academia DYA74b.
Pasara todo el afio 1933 y parte del
34 antes de que nos encontremos con
esa ordenacion de los papeles, que
acabard ya en la imprenta. Veamos
como se forjo. (Cec)La primera forma
impresa de este patrimonio literario
se publico el afio 1934 en Cuenca.
Tenia como titulo Consideraciones
Espirituales[75] y se edito en la
antigua imprenta del Seminario, que
entonces habia cambiado su nombre
por Imprenta «La
Moderna»[76].Comenzo a trabajar en
la preparacion del libro en febrero
del 34[77], pero no se limito a la
anunciada ordenacion del material
publicado a velografo. Habian



pasado casi diez meses desde que
cerro el texto de Cem33 y en ese
tiempo habia terminado el Cuaderno
VI de sus Apint y estaba mediado el
VII, llenos ambos de gran riqueza
espiritual. Mas de un centenar de
nuevas consideraciones se sumaron
a las 333 de Cem. Desde el punto de
vista de la historia de la redaccion
hay, pues, que distinguir en Cec dos
partes: a) los materiales procedentes
de los dos fasciculos multicopiados
(Cem) y b) los textos de nueva
incorporacion. Unos y otros, a su vez,
provienen de los Cuadernos de
Apint.La casi totalidad de los nuevos
textos estaban, como acabamos de
apuntar, en las notas intimas
posteriores a Cem33: la primera de
ellas es del 2 de agosto de 1933 (Cec/
45.4[78] = C p/433) y la ultima esta
fechada el 24 de marzo del afio
siguiente (Cec/35.1 = C p/337)[79]. Del
Cuaderno VI procedian 42
consideraciones, y 65 del VII, en el
que entonces estaba anotando su



experiencia espiritual. También,
como en Cem33, algun texto mas
antiguo se incorpora al libro: en
concreto dos puntos del Cuaderno
V[80].Sobre los materiales
procedentes de Cem el Autor realizé
algunas operaciones redaccionales.
Ante todo, decidio prescindir de siete
consideraciones, tres de las cuales
eran frases tomadas del libro
«Decenario al Espiritu Santo», de
Francisca Javiera del Valle, que habia
leido y anotado fervorosamente en
1932[81]. Pero sobre todo vio claro
que, en algunas —que reproducian de
manera practicamente literal el tenor
de los textos de sus notas intimas-,
debia cambiar la forma de expresion
a la hora de pasarlas al texto
impreso. Se trata casi siempre de
consideraciones en las que aludia de
modo explicito al Opus Dei (con la
abreviatura: «O. de D.»[82]); lo cual
tenia sentido en el circulo mas
restringido de los que accedian a
Cem, pero resultaba impropio al



editar el libro y ampliar asi el &mbito
de sus lectores. Esta tendencia se
reforzara, como veremos, cuando se
plantee la edicion definitiva de C.
Algunos ejemplos de lo que digo. En
Cem32/240 se leia:«jComo se
ennoblece el dolor, en la Obra de Dios,
poniéndolo en el lugar que le
corresponde (expiacion) en la
economia del espiritu!»[83].Era ésta,
efectivamente, una experiencia de
veinte siglos en la Iglesia —el sentido
de la Cruz de Cristo—, vivida ya con
hondura en el Opus Dei en su corto
espacio de existencia: en la vida del
propio Autor, llena de humillaciones
y penalidades vy, por ej, en la dolorosa
muerte en plena juventud de dos de
los primeros miembros del Opus
Dei[84]. La nota del Cuaderno V, que
pasa a Cem32, recoge con sencillez y
agradecimiento esta realidad,
meditada ahora, gracias al velografo,
por todo el pequerio grupo de
seguidores de Escriva. El Autor, al
ordenar los papeles, traslada a Cec/



98.5 (= C p/234) esa experiencia
vivida al hacer el Opus Dei, pero
ahora expresada en los términos de
su pura y nuda realidad cristiana,
universalmente ofrecida a todos en
el Evangelio:«jComo ennoblecemos el
dolor, poniéndolo en el lugar que le
corresponde (expiacion) en la
economia del espiritu!»[85].S6lo ha
hecho falta ese brevisimo cambio:
quitar la alusion a la Obra y describir
la experiencia en primera persona
del plural, incluyendo al lector.Otro
texto. En Cec/96.2 (= C p/915) se
contiene un criterio fundamental de
rectitud y limpieza en toda forma de
compromiso cristiano:«Las obras de
Dios no son palanca, ni
peldafio»[86].Pero en Cem32/222 eso
se decia explicitamente del Opus Dei,
segun la concreta e historica
comprension del tema que, en este
punto, anoto su Fundador en el
Cuaderno VI, n° 819, 2-1X-1932:«La
Obra de Dios no es palanca, ni
peldafio»[87]. Todo este patrimonio —



el de los fasciculos y el de las
consideraciones de nueva
incorporacion- quedo dispuesto en
caps. Esta division del texto —que
pasara sustancialmente a la
definitiva disposicion de C- es, en
efecto, la gran novedad de la edicion
de Cuenca. Los caps que
encontramos en Cec son 26, sin
numerar, cada uno con un breve y
expresivo titulo: una sola palabra,
muchas veces. Ya se comprende que
esta agrupacion del contenido en
caps serd fundamental para
comprender la estructura interna de
esta edicion y, en definitiva, de C.Otra
peculiaridad de Cec. En contraste con
los borradores precedentes, los
textos que aqui se incluyen no estan
numerados. No sabemos a qué se
puede deber esta determinacion, tan
en contraste con Cem y con lo que
seria la definitiva presentacion de C.
El Autor no ha dejado, durante esta
época redaccional, informacion
alguna acerca de su modo de



trabajar en el libro. Cada
«consideracion» —es evidente— sigue
teniendo su propia entidad, como la
tenia en los fasciculos de Cem, pero
ahora la separacion entre ellas se
hace por medio de un simple
trazo[88]. El libro tiene 438
«consideraciones» o, mejor, unidades
separadas por estos trazos. Pero en
realidad son 435, pues, al ordenar las
fichas y preparar el manuscrito para
Cuenca, el Autor —o los
mecanodgrafos— introdujeron tres
consideraciones repetidas[89]. De
Cem32 proceden 240, 85 de Cem33y
las otras 110 son nuevas
incorporaciones tomadas
directamente de Apint, como ya
hemos dicho.0Ojo! Suman mas. Pero
todavia no estamos ante el texto
editado. Mas bien vamos
acompafiando al Autor mientras se
plantea la cuestion de pasar a la letra
impresa. La edicion formal de un
libro de espiritualidad tenia, en su
caso, implicaciones que debia



sopesar, estando el Opus Dei «en
gestacion» y tantas miradas puestas
en la labor que desarrollaba. En sus
periodicas visitas a don Francisco
Moradn, Vicario General de la Didcesis
de Madrid[90], le informaba
detenidamente de la actividad de la
Obra: la labor con universitarios que
realizaba y, en conexion con ella, su
presencia en los barrios obreros y en
los hospitales de Madrid. En los
Apint y en otros papeles personales
se reflejan los temas de esas visitas:
los proyectos apostolicos del Autor, la
expansion de la labor con
estudiantes de la Universidad, la
Academia DYA, etc. El 24 de febrero
de 1934, cuando ya tenia
practicamente dispuesto el libro,
anota: «El lunes pasado estuve con el
Sr. Vicario de Madrid. Fui por un
asunto del convento de Sta. Isabel.
Hablamos de muchas cosas, de
nuestros apostolados, de los chicos...
El Sr. Moran pasé un buen rato y esta
cambiadisimo: antes me urgia a que



fuera yo a la catedra; ahora me decia:
no hacen falta sacerdotes-maestros,
ni sacerdotes-catedraticos, sino
sacerdotes que formen maestros y
catedraticos...»[91].En alguno de esos
encuentros debio de hablar al Vicario
de los Consejos que repartia a
velografo entre los estudiantes, sin
darle mayor importancia. En cambio,
editar un libro era cosa mas delicada,
dada su situacion de sacerdote
extradiocesano en Madrid y teniendo
una accion apostolica relevante, cada
vez mas conocida en la vida
universitaria[92]. Podria haber
recelos en el ambiente eclesiastico y
dificultades de diverso orden. Pero
Josemaria Escriva veia con claridad
que necesitaba disponer de ese
instrumento: letra impresa. Es
interesante notar que el Autor
proyectaba —y llevaria a término- la
publicacion simultanea de dos
originales: las Consideraciones de
que hablamos y, ademas, Santo
Rosario, cuya circulacion a velografo



es anterior incluso a los fasciculos de
los Consejos[93]. Eran por lo demas
aquellos primeros meses del 34 de
una especial intensidad en la
configuracion de la labor apostolica
del Opus Deiy en la formacion de sus
miembros, todos muy jovenes: estaba
el Fundador acabando de escribir
dos documentos importantes para la
vida interna de la Obra, que
entregaria también al veldgrafo en
los dias siguientes: la Instruccion
acerca del espiritu sobrenatural de la
Obra de Dios y la Instruccion sobre el
modo de hacer el proselitismo,
fechadas respectivamente en 19 de
marzo y 1° de abril de ese mismo
afo[94]. A todo esto, la penuria
econdmica en que vivia San
Josemaria estaba en el limite y la
idea de editar un libro (a su costa,
naturalmente) le hacia cavilar y
pensar posibilidades. El dinero
saldra —se lee en el Diario de la
Academia DYA- «de no sé qué
sablazos que dard el Padre»[95].Asi



las cosas, se tercié que a la semana
de estar con el Vicario Moran vino a
Madrid don Cruz Laplana, Obispo de
Cuenca, a quien hacia tiempo que
Escriva queria visitar[96]. E1 Autor
de C dejo este apunte de la
entrevista: «El jueves [1 de marzo de
1934] estuve con el Sr. Obispo de
Cuenca, a quien comuniqué, en
secreto y a grandes rasgos, la Obra de
Dios. Desde luego, se mostro
ganado»[97].Es muy probable, por lo
que veremos después, que en este
contexto el Autor hablara del libro
que necesitaba publicar al servicio
de ese afan apostolico, pero sin
pedirle nada en concreto. El caso es
que a raiz de esta entrevista, en la
que le explico el Opus Dei y la labor
que llevaba entre manos, San
Josemaria debid pensar que lo mas
oportuno y discreto era editar el
libro en Cuenca, con el imprimatur
de don Cruz Laplana, aparte de que
sabia por Sebastidn Cirac que alli se
podian lograr muy buenos precios en



la Imprenta del Seminario.
Efectivamente, en Cuenca -y esto se
presentaba como providencial-
residia don Sebastidn Cirac, aragonés
como don Josemaria, canonigo de
aquel Cabildo, Archivero diocesano y,
lo que es mas importante, hombre
muy ligado, ya de afios, al proyecto
apostolico del Autor. Tal vez la idea
de editarlo en Cuenca viniera incluso
del propio Cirac.El dato concreto es
que, después de la entrevista con don
Cruz, el Autor de Consideraciones se
cartea con Cirac a proposito de la
conversacion con el Obispo y de la
posible publicacion del libro en
Cuenca. Cirac escribe: «Ayer recibi la
tuya -rapidisima y mds cargada de
papel que de letra— con el placer de
siempre, pero en aumento. El Sr.
Obispo en una sesion de mas de dos
horas me conté la entrevista, su
impresion y consejos. -Creo muy
conveniente que me mandes el
opusculo, y con €l a la vista le
hablaré»[98]. Esta carta, sin duda,



precipito el poner punto final a las
tareas de redaccion y ordenacion del
libro, cuyo contenido, por su propia
naturaleza —era fruto de la oracion y
la vida cotidiana del Autor-, seguia
abierto. El mismo dia que recibio la
carta de Cirac, el Autor introdujo en
el lugar correspondiente (en el cap
«Formacion y Estudio») la ultima
papeleta, que en el Cuaderno VII de
sus Apuntes lleva fecha del sdbado 24
de marzo, fiesta entonces del
Arcangel San Gabriel. Es la
consideracion Cec/35.1 que en Ces el
p/337. La «Advertencia preliminar» y
el breve prologo ya estaban escritos
en febrero. El «borrador» de Cec no
se conserva: posiblemente eran -
como luego para el borrador de C en
Burgos- sencillamente octavillas con
las consideraciones ordenadas por
capitulos. Josemaria Escriva organizo
las cosas para que algunos de los
universitarios de su circulo
apostolico pasaran a maquina la
coleccion de «consejos» y disponer



asi del manuscrito para enviar a la
imprenta. La operacion se llevo a
cabo durante la Semana Santa de ese
ano. El 31 de marzo, Sabado Santo,
quedaba perfectamente preparado el
original[99]. Se sacaron dos copias.
Una quedo en poder del Autor y la
otra se envio certificada a Cirac[100].
Al dia siguiente, 1° de abril, el Autor
firmaba, como dijimos, la Instruccion
sobre el modo de hacer el
proselitismo, y anotaba en su
Cuaderno: «Desde hoy, en lugar de
apuntar en las catalinas, muchas
cosas las pondré en papeletas con la
fecha. Asi es mas sencillo, y me lleva
menos tiempo»[101]. Tal vez detras
de esta decision (del cuaderno a las
papeletas, en contraste con la
decision del afio treinta: de las
cuartillas al cuaderno) esté la
experiencia de la preparacion de Cec.
En todo caso, coincide con el envio
del libro para ser impreso en Cuenca.
Desde ese momento, en los
Cuadernos de Apint se encuentran



muchas menos anotaciones
espirituales y ascéticas de las que
antes llamé «autonomas»: todo va
narrativamente mas al filo de los
acontecimientos que de las
«consideraciones».Por su parte, en el
diario de la Academia DYA se
continua dando cuenta del resultado
de los trabajos:«Por la contestacion
posterior nos dicen que si, que
podran tirarlo alli y que el Sefior
Obispo ha sido tan amable que
nombro censor a don Sebastian,
como se habia pedido»[102].En
efecto, con fecha 9 de abril Cirac
habia escrito al Autor: «Recibi la tuya
y el opusculo de Consideraciones. He
aqui el resultado de mis gestiones.
Con el Sr. Obispo he hablado en
varias ocasiones largo y tendido, sus
consejos me parecen, como los
demas suyos, de una persona que
tiene el don de consejo. [...] Me
nombro Censor del opusculo [...].
Hoy comenzaré, D.m., la lectura
censural y de oficio del mismo»[103].



»Quede el Candnigo haciendo su
lectura censural, que traera cola, y
veamos con (qué expectacion se
esperaba el librito entre los
sacerdotes que colaboraban con
Escriva en aquella empresa
apostolica. Se trata, escribe uno de
ellos a otro, mas «reciente»:«de un
folleto, que te mandaremos
enseguida, donde encontraras cosas
interesantisimas para la direccion y
pesca de los nuestros. A José Maria le
vas a conocer mejor por ese libro que
por lo que ahora le has visto y
tratado. En ese librito esta
compendiada toda la experiencia de
varios afios de J. M. en esos trabajos,
que le puso Dios por obligacion: te
gustara mucho»[104]. Pero
escuchemos sobre todo al Autor, que
escribe por esas fechas al Vicario
General de Madrid una de sus
habituales cartas sobre la actividad
apostolica del Opus Dei. Le informa,
entre otras cosas, de la edicion en
marcha y le da -y nos da ahora a los



estudiosos de su obra- elementos de
juicio para comprenderla:«Por
razones de economia, con la
aprobacion del Sr. Obispo de Cuenca,
se esta tirando un folletico —luego se
tiraran otros—, en la «imprenta
Moderna», antes «Imprenta del
Seminario», de esa capital (de
Cuenca). Son notas que empleo, para
ayudarme en la direccion y
formacion de los jovenes, y que hasta
ahora iban a velografo. Enseguida
que me manden la edicion, me
apresuraré a enviar a V. S. Ilma. un
ejemplar. Le anticipo que no tienen
ni pretensiones, ni importancia, y
que se imprimen anonimamente:
desde luego, solo son utiles para
determinadas almas, que quieren de
veras 1) tener vida interior 2) y
sobresalir en su profesion, porque
esto es obligacion grave»[105].Lo que
no sabia San Josemaria es que la
censura de su opusculo corria —de
hecho- a cargo del mismo Sr. Obispo
de Cuenca, que leia el libro



detenidamente y transmitia sus
observaciones al censor. Asi 1o
dedujo cuando unos dias después
llegd la censura oficial emitida por
Cirac, probablemente acompafada
de una carta en la que el propio Cirac
comunicaba al Autor
confidencialmente que algunas de
esas «orientaciones» —que
conoceremos enseguida— eran muy
personales del bueno de don Cruz
Laplana[106]. San Josemaria se
disgusto. Pero a su estilo, es decir,
con un disgusto atravesado por ese
su caracteristico sentido del humor -
lleno de sentido sobrenatural-, que
transforma toda aquella peripecia en
algo sumamente ejemplary...
divertido. El caso es que, estudiado el
asunto, Josemaria escribe a su amigo
con fecha 17 de mayo hablandole con
toda franqueza y discrepando de
algunas cosas de la censura. {Qué
pena no tener la carta! Como todas
las del Autor a Cirac en esta época,
ésta tampoco se conserva. En todo



caso, sabemos lo esencial de su
contenido por una anotacion del
Autor en su Cuaderno de apuntes
que lleva fecha del dia 18. El texto no
tiene precio[107]:«Dia 18 de mayo de
1934: jQué facilidad, en todo y en
todos, para hacer el mal! y jqué
dificultades, especialmente de parte
de los buenos, para hacer el bien!
Envié a Cuenca las
«Consideraciones» y resulta que se
escandalizan —no digo bien- que
parece que les asustan algunas
palabras, que desde luego nada
envuelven de error o de
irrespetuoso; por ejemplo, la frase
«santa desvergiienza». Protesté ayer,
por carta a Cirac, y, cediendo en todo
lo demas, espero que saldra el folleto
con «desvergtienza». El caso es que
salga, aunque sea con colaboracion
(1): ya llegara la hora de publicarlo
sin retoques»[108].Al nombrar esta
expresion —«santa desverglienza»— el
lector de C se situa perfectamente en
lo que pasaba. En el cap titulado «E1



plano de tu santidad» las
consideraciones Cec/37.1 a 38.1
Poner paginacion (= C p/387 a 391)
incluian esta expresion que, con las
otras dos («santa intransigencia» y
«santa coaccion»), constituian los
puntos que determinan —en el
pensamiento del Autor- el «plano de
santidad que nos pide el Sefior». Ahi
es nada. No eran juegos de palabras
lo que andaba por medio, ni una
cuestion literaria, sino el intento por
parte del Autor de comunicar un
fundamental mensaje por medio de
lo paraddjico de la expresion[109]. Si
se quitaba la paradoja, se debilitaba
0 aguaba la comunicacién del
mensaje. En realidad —era la
conclusion que sacaba- no le habian
entendido...Al Autor le parece pueril
que le exijan esas quisicosas... Pero
espera que su carta a Cirac sea
convincente y le dejen, al menos, la
«santa desverguienza»... Aunque ya
se ve, leyendo su desahogo en el
Cuaderno, que esta dispuesto a



«admitir colaboraciéon» y a quitar lo
que quieran: lo importante es que
salga el librico, que le hace falta para
su tarea pastoral. Ya llegara el
momento de poderse expresar con
toda llaneza[110].EI correo
funcionaba entonces a la perfeccion,
y al dia siguiente, mientras Escriva
anotaba su Cuaderno, ya estaba Cirac
leyendo la carta al Obispo. Una larga
sesion seguida de nueva carta de
Cirac al Autor:«Cuenca, 18 de mayo:
Recibida la tuya y leida por mi, se la
he leido al Sr. Obispo, a quien no ha
gustado tu actitud sobre la palabra
desvergiienza. Dice que no puede €l
conceder autorizacion al libro donde
se recomiende una palabra que
suena mal y tiene mal sentido en el
lenguaje usual; y que te recomienda
que la cambies por otra -resolucion,
decision, valentia...— que tenga otro
sentido en el uso, y que no te dejes
llevar de una apreciacion personal,
sino que pienses en la trascendencia
de una publicacion y que ninguna



firma de obispo puede autorizar esa
palabra.—iSi supieras cuanto sufro
con estas cosas!»[111].Todo quedaba
entre aragoneses. Josemaria Escriva
y don Cruz Laplana (aparte de Cirac,
que era de Caspe): jqué caracteresy
qué temperamentos tan diversos!
iqué diversa sensibilidad en dos
hombres de Dios a la hora de
compulsar —desde esas pequeiias
cosas de lenguaje- la presencia de los
cristianos en el mundo! La carta de
Cirac esta anotada humoristicamente
por el Autor, que, después de la firma
del canonigo, con lapiz rojo y con su
letra grande y enérgica, apostilla:
«jVaya por Dios, con mi
desverguenza! Diremos (por ahora)
atrevimiento»[112]. Pero en el Autor
de C, por encima de todo -y por
encima de su propio temperamento—
estaba la entrega incondicionada a la
Voluntad de Dios, que se expresa de
manera eminente en la palabra de
los Obispos en comunion con el Papa.
Asi lo escribid a Cirac a vuelta de



correo. Imaginamos el tenor de la
carta por la respuesta del Canonigo,
que es del dia 28:«Tu ultima carta me
alegré muchisimo por la confianza
que ponias en el sefior Obispo, a
quien también agrad6 mucho tu
conducta y sumision a su
parecer»[113]. Cirac continua con
algunos detalles sobre la edicion: «He
aguardado a escribirte con el fin de
decirte algo del opusculo [se
entiende, sobre la marcha de la
edicion]. Pero nada he conseguido. El
dia 20 repasé yo las pruebas
corregidas de unas veinte paginas;
después nada me han vuelto a decir.
Te remito la oracion y ‘Santo
Rosario’. Dirigete personalmente por
carta a D. Pedro Lorente, La
Imprenta Moderna[114]. Podras
también preguntarle por el opusculo.
Puedes decirle que como es mucho lo
que habéis de dar a la imprenta, os
dirigis a él, mejor que valeros de
tercero»[115].A lo largo del mes de
junio se termind la correccion de



pruebas y para finales de mes el libro
estaba ya a punto: «Ya sé que has
escrito al Sefior Lorente, quien me ha
dicho que en esta misma semana
estara terminado el opusculo, de
modo que a principios de la proxima
semana, D.m., lo tendras en Madrid.
Te mando la factura que hace dias la
pagué. No sé cuando pasaré por esa
ciudad en direccion a Caspe, y
seguramente que s6lo me detendré
algunas horas para veros»[116].El
Diario de la Academia DYA se detiene
g0z0so0 ante los ejemplares de la
edicion, que llegaron el 3 de julio:
«Consideraciones Espirituales (Martes
3-7-1934). Por fin mandaron de
Cuenca los 500 ejemplares que alli se
encargaron de los ‘Consejos y
Consideraciones Espirituales’».Se ve
que el divertido asunto de la
«desvergienza» lo habia comentado
el Autor con los mas intimos, y quedo
constancia en el Diario:«<Aunque
hubo que cambiar algunas palabras
que asustaban por otras, como por



ejemplo: poner audacia en vez de
desverglienza, y algo mas asi, en
general estd muy bien editado, muy
comodo y practico para llevar, y
ademas tiene al final, no sdlo el
«Nihil obstat» del Censor, nuestro
hermano Sebastian Cirac, sino el
sello y aprobacion del Sr. Obispo de
Cuenca, que quiso tener con la Obra
esa delicadeza. Que Dios se lo
pague»[117].Cirac, desde Cuenca,
escribe ese mismo dia: «Ya habras
recibido y examinado los ejemplares
del opusculo, brillante y
evangélicamente jugoso: jcuanto
bien hara en las almas escogidas! [...]
Di otro ejemplar al Sr. Secretario,
que hizo de cocensor, y es persona
discreta, piadosa y reservada,
aunque no ha calado en lo
fundamental del
opusculo»[118].Datos de la edicion:
se tiraron 500 ejemplares[119] y el
coste fue 310 pesetas. La Imprenta
habia hecho una oferta mas barata
para mayor tirada: 425 pesetas por



1000 ejemplares. Saldria en el primer
caso a 62 céntimos el ejemplar y, en
el segundo, a 42’5 cts. Ya se ve que se
opté por el menor
desembolso[120].Pero no sigamos
adelante sin hacer ya una
descripcion formal del pequeiio
libro[121]. Sus dimensiones son 10’5
X 15 cm. ylacaja72x 11’7 cm. En la
cubierta anterior, que hace también
de portada, se lee: «Consideraciones
Espirituales / por / José Maria / [una
pequeiia vifieta] / Cuenca.-Imp.
Moderna / 1934». Después de una
pagina de respeto no numerada, la 1
es la portadilla, donde se lee,
centrado: «Consideraciones
Espirituales». Las pgs 2 y 4 estan en
blanco. No hay pagina de portada,
que se subsume en la cubierta. En la
3 se encuentra una «Advertencia
preliminar», breve razon de lo que es
el libro, firmada por «J. M?» y
seguida de la fecha:
«Febrero-1934»[122]. Lapg 5 es la
primera de texto: comienza con seis



breves lineas en letra cursiva, sin
titulo[123], que son el germen del
prologo al lector de C. A continuacion
y en la misma pdagina, dejando un
blanco de centimetro y medio,
comienza el primer cap, titulado
«Caracter». Siguen los otros 25 caps,
cada uno de ellos abriendo pagina
nueva (par o impar segun toque). Asi,
hasta la pg 102, que es la ultima del
texto, en la que aparece de nuevo la
firma abreviada del Autor: «J. M?».
Las pgs 103 y 104 contienen el Indice
de los caps. En pg 105, cubriéndola
integra y muy destacada en sus
caracteres, estd la censura
eclesiastica: arriba, el Nihil obstat:
«Nihil obstat / Dr. Sebastian Cirac /
Censor». En el centro, el Sello del
Obispo de Cuenca, que dice: «+ D. D.
Crux La Plana Laguna. Dei et A. Sed.
gratia Episcopus Conquensis»[124],
seguido de la datacion: «Cuenca, 3 de
mayo de 1934». Debajo el Imprimatur
del Obispo: «Imprimi potest / + CRUX,
Episcopus Conquensis». Estd muy



bien editado. La cubierta era en color
beige, con cartulina de muy poco
grosor. Como apunta el narrador del
Diario, sorprende y llama la atencion
el tamafio y los caracteres del sello y
firma del Obispo[125].El libro —el
folleto, o el folletico, como le llamaba
el Autor; el opusculo como le llama
Cirac- sigue siendo, como hemos
visto, semianonimo: su autor es «José
Maria». La razon es clara, y ya ha ido
apareciendo en distintos contextos:
no pensaba todavia su Autor en darle
una circulacion comercial, sino que
queria utilizarlo —y asi procedi6 de
hecho- en un horizonte semejante al
de los fasciculos a veldgrafo[126]:
como prolongacion de su accion de
direccion espiritual y formacion de
almas, aunque ahora pensando en
llegar a muchos mas, incluso a gente
que todavia no conocia la Obra (de
ahi el eliminar las alusiones a la
misma, como hemos visto)[127].
Unos dias después comenzaba su
retiro espiritual en los Redentoristas



y escribe a Ricardo Fernandez
Vallespin:«Enviad las
Consideraciones a todos los nuestros
—aunque no hayan escrito-y decidles
que estoy de ejercicios: que me
encomienden de modo
especial»[128]. Y poco después, a José
Ramoén Herrero[129], un estudiante
de Derecho: «¢Ya lees las
‘Consideraciones’? Meditalas,
despacio. Escribeme pronto.
Cuéntame muchas cosas»[130].Por
estas fechas, recién salido este
primer libro —del que no habla en sus
Apint-, fue cuando el Autor anot6 en
su Cuaderno con la mayor sencillez
del mundo:«Querria, Jesus, escribir
muchos libros, pero comprendo que
no tendré tiempo»[131].E1 Autor
envio el libro con dedicatoria a
algunos sacerdotes y obispos amigos
suyos. Se conservan algunas cartas
de respuesta. Un ejemplo: «[...] Lo he
leido y lo sigo leyendo; y como me
sitto en el ambiente en que viven los
que principalmente lo han de leer



(para ellos lo escribias, ¢no?), me
herian mucho tus consideraciones, y
me penetraban muy adentro. Te
tengo santa envidia, por lo que
trabajas, y por el modo con que
trabajas. Grandes planes tiene Dios
contigo, y no dudo que sabras
hacerte cada dia mas merecedor de
sus misericordias»[132].Cuando
aparece el libro, el Autor ya tenia
decidido trasladar la Academia DYA
de Luchana a su nueva sede, en la
que habria también Residencia de
Estudiantes: Ferraz, 50[133]. Un
periodo, éste de 1934 a 1936 —en que
estalla la guerra civil-, en el que se
da un fuerte desarrollo del Opus Dei,
que absorbe por completo a San
Josemaria. En este bienio 1934-1936,
tan absorbente, Josemaria Escriva no
paraba de escribir. De sus diarios, de
sus guiones de meditacion, de sus
cartas, de sus instrucciones, de su
predicacion en ultima instancia,
saldrian, pasados los afios, diversos
tipos de libros de gran enjundia



espiritual y teoldgica. De manera
inmediata, lo que escribia eran textos
para la formacion interna de los
fieles del Opus Dei. Destaca entre
es0s escritos, por su incidencia en la
redaccion de C, la Instruccion para la
Obra de San Rafael, de 9 de enero de
1935[134]. En todo caso, durante
estos afios no hay documentacion de
la que pueda deducirse que el Autor
preparara otro libro de
consideraciones o la ampliacion del
ya publicado en Cuenca. En la
literatura biografica sobre San
Josemaria suele decirse que este
tema no reaparece hasta 1938,
cuando el Autor llega a Burgos
procedente de la zona republicana y
reemprende una fuerte accion
apostolica entre los jovenes
universitarios del entorno de la
Academia DYA, que estan en los
frentes de guerra.Sin embargo, una
detenida consulta de las fuentes
documentales me ha permitido
confirmar ampliamente lo que ya se



apunta en la Positio de la Causa de
Beatificacion: que el Autor de Cya lo
planeaba y preparaba en Madrid el
afio 1937[135]. El servicio tan patente
que Cec habia prestado a su tarea
apostolica -y a la de los jovenes
miembros del Opus Dei de aquellos
afos treinta— impulso a su Autor, en
medio de la dramatica situacion que
vivian en Madrid durante la guerra
civil espafiola, a continuar
escribiendo en esa direccion. Este
nuevo «periodo redaccional» de lo
que seria C se situa en los meses de
abriljulio de 1937, mientras el Autor
estaba refugiado en la Legacion de
Honduras[136]. La fuente primera de
lo que decimos es el testimonio del
propio Autor que, en carta de 5 de
mayo de ese afio, escribe: «Algunos
ratos me dedico a hacer
consideraciones que cristalizan en
cuatro lineas tajantes. Pienso que mis
hijos y los hijos de mis hijos, han de
sacar algun provecho de las
elucubraciones de mi pobre caletre.



Y, si no, como llevo una doble
intencion, nada se pierde»[137].El
estilo y lenguaje del parrafo citado es
el de las cartas que escribia durante
la guerra para desorientar a la
censura. El personaje que
representaba en esas cartas es el de
un abuelo, con la cabeza ya muy
perdida, que escribe a los nietos
diciendo cosas sorprendentes... Para
los destinatarios, ese lenguaje -muy
semejante al que ellos, por la misma
razon, usaban en sus propias cartas—
era nitido y tenia siempre un punto
de humor que hacia especialmente
divertida, en medio de tantas
penalidades, la correspondencia. Con
todo, si solo dispusiéramos de este
texto no podriamos afirmar
rigurosamente que se esta refiriendo
a un libro que prepara; aunque para
los «nietos» era cosa clara que estaba
escribiendo «consideraciones» como
las del libro del mismo titulo. Pero el
sentido de lo afirmado en esa carta
se hace inequivoco en una anotacion



que Isidoro Zorzano habia incluido
diez dias antes en su Diario, el 25 de
abril de 1937. Escribe que, segun
costumbre, han venido, después de
almorzar, Sainz de los Terreros y
Miguel Bafion[138]. La conversacion
gird en torno a lo que habian de
hacer para poner en practica los
encargos que Isidoro habia recibido
ese mismo dia de San Josemaria. A
continuacion Zorzano
escribe:«Hemos hojeado los
borradores o fichas que me entrego
el Padre esta mafiana para otro
folleto de consideraciones»[139].No
puede ser mas clara la informacion.
Zorzano hacia visitas muy frecuentes
—en aquel mes al menos dos veces
por semana- a la Legacion de
Honduras para llevar correo al
Fundador del Opus Dei y recibir
instrucciones[140]: cartasy, si era
posible —-no siempre lo era, porque
no lo permitian las autoridades de la
Legacion-, charlar con él e
informarle de palabra. Ese dia, 25 de



abril, pudo conversar largo con San
Josemaria, que le explicé como
habian de reclamar ante el Gobierno
de la Republica —con toda urgencia-
la indemnizacion por la incautacion
de la Residencia de Ferraz 16[141].
Fue entonces cuando le dio el
material que nos interesa: unos
«borradores o fichas» conteniendo
futuros nuevos puntos de C. Si se
toma a la letra la informacion de
Zorzano, el Autor proyectaba no
propiamente una reedicion
aumentada del libro anterior, sino
«otro» texto, del mismo género, que
habia dado 6ptimo resultado. La
rapida anotacion de Isidoro no
decide la cuestion.Tenemos, pues,
que diez dias antes de la
comunicacion del Autor en su carta a
Valencia, Isidoro y el grupo de
Madrid disponia ya de una pequeia
coleccion de textos del futuro libro.
No sabemos el numero de esas
octavillas: técnicamente estamos
ante los primeros pasos del



«borrador» de C. Por lo que dice
Zorzano parece como si el Autor les
mostrara efectivamente unos
«borradores» para ver qué les
parece. Lo mismo haria al afio
siguiente en Burgos, cuando los daba
a leer a los que vivian con él. La
realidad es que esos textos son —y asi
lo reciben ellos- para la oraciéon
personal del grupo. Esta entrega de
las nuevas «consideraciones» a
Isidoro parece inscribirse en un plan
que San Josemaria se habia trazado
en la Legacion de Honduras para
mantener desde alli la formacion y
vida espiritual de los fieles del Opus
Dei, que no debia interrumpirse ni
siquiera en las circunstancias
excepcionales de la guerra. En efecto,
ya unos diez dias antes habia pasado
a Isidoro amplios extractos de seis
meditaciones que habia dirigido al
grupo refugiado en la Legacion.
Zorzano lo habia anotado
puntualmente en su Diario: «Manolo
ha almorzado conmigo; con este



motivo, hemos estado leyendo unas
cuartillas que el Padre me entrego
hace varios dias y que son el
compendio de las meditaciones que
realizan en comun en la legacion. He
quedado en llevarselas a Bafion;
Manolo y Albareda[142] se pasaran
por mi casa a leerlas y con
Vicente[143] las comento, ya que no
conviene se las lleve»11. [144]Estas
meditaciones, que transcribia
Eduardo Alastrué[145], tienen una
gran importancia a la hora de situar
las «fuentes» inmediatas del texto de
Cy de ellas nos ocuparemos después
detenidamente[146]. Baste ahora
decir que San Josemaria las hacia
circular de manera simultanea a las
«octavillas» de que hablamos, que
son no ya «fuente», sino «borrador»
de C. Volvamos, pues, a éstas, que
continuaba redactando en su
refugio.El tema de las nuevas
consideraciones no vuelve a
aparecer en las cartas que el Autor
escribe desde la Legacion, pero la



produccion continuaba en las
semanas siguientes, segun se
desprende del Diario de Isidoro:«El
Padre me entrego una carta para
Pedro[147], mas octavillas y un
célebre dibujo esquematico de
Juanito»15. [148]Asi cinco dias
después: el 30 de abril. Las octavillas
o fichas son también aqui, con toda
probabilidad, nuevas
consideraciones redactadas
posteriormente por el Autor. Lo
corrobora Sainz de los Terreros, que
ese mismo dia por la tarde escribe a
San Josemaria:«Ah! todas las tardes,
aqui en Serrano, leemos sus hojas, u
octavillas, pasando media hora, que
viene muy bien»[149]. E1 9 de mayo
hay una nueva remesa y la
correspondiente anotacion en el
Diario:«El Padre me ha entregado un
sobre con cuartillas[150], octavillas y
unas lineas de Juan; hemos quedado
en volver por la tarde. [...] Esta tarde
ha coincidido con nosotros Albareda;
se han quedado haciendo la



meditacion, mientras Ricardo y yo
hemos estado en la Legacion; el
Padre no se encuentra bien; se ha
levantado de la cama para estar con
nosotros»[151].En el Diario de
Zorzano no se vuelve a aludir a
fichas u octavillas cuando describe el
material que le entrega el Autor en la
Legacion de Honduras. Lo cual
tampoco indica necesariamente que
no hubiera nuevas entregas. Sucede
aquilo mismo que con las
meditaciones que transcribia desde
su memoria Eduardo Alastrué: que al
hacerse habitual la entrega, dejan de
anotarse. En todo caso las notas de
Zorzano certifican de manera
fehaciente la existencia de una
actividad redaccional del Autor en
Madrid durante la guerra y una
primera «distribucion» que, por las
circunstancias de la época, no podia
ser mas elemental: fichas
manuscritas. Otro testigo de esta
presencia de los futuros puntos de C
en el Madrid de la guerra es Tomas



Alvira[152], que seria ilustre maestro
de la pedagogia espafiola.
Recordando afios después su relacion
con Isidoro Zorzano, escribe: «En
otra ocasion, el mismo afio 1937,
estuve en su casa [de Zorzano,
Serrano 51] y lo encontré con unas
octavillas en la mano. Estas octavillas
tenian frases escritas por el Padre 'y
de ellas me habl6 con mucho
entusiasmo»[153].Mi composicion de
lugar es que esas octavillas fueron
llegando a Isidoro, a partir del 25 de
abril, en distintas remesas durante
todo el tiempo que el Autor estuvo
recluido en la Legacion de Honduras
(salid el 31 de agosto). Isidoro,
después de meditarlas y darlas a
conocer a los demas del pequefio
grupo de Madrid, las devolvia al
Autor (a la Legacion) precisamente
por su caracter de «borradores». Esas
octavillas terminarian llegando hasta
Burgos, y fueron parte material del
borrador de Camino. Antes de seguir
adelante debemos traer aqui la



informacion que ofrece Juan Jiménez
Vargas, que estuvo también
refugiado en la Legacion de
Honduras y fue testigo inmediato de
esta actividad redaccional. A raiz de
la muerte del Autor de C escribid:«El
Padre se dedicaba [en la Legacion] a
escribir. En aquellos dias se escribio
gran parte de lo que luego se
publicaria en Camino. Alguna vez nos
leia y comentaba algun punto, en que
se vela reflejada su inspiracion
sobrenatural y una parte de su
experiencia sacerdotal. Recuerdo
que el P. Recaredo Ventosa, un
religioso de los Sagrados Corazones
refugiado en la Legacion, con el que
el Padre se confesaba regularmente
en aquellos meses, se admiraba de
aquellas ideas que consideraba la
consecuencia logica del espiritu de
filiacion divina del Padre»[154]. Es el
momento de adelantar que el
borrador autdgrafo de C (Msb,
abreviatura de «manuscrito de
Burgos») esta compuesto por mas de



550 octavillas que contienen los
nuevos puntos que se agregaran a los
de Cec para formar el libro que lleva
como titulo definitivo C.;Qué parte
de C debe ser situada en el «periodo
redaccional» de la citada Legacion?
¢Podemos identificar las fichas en
cuestion? Podemos, en muy buena
parte, gracias a la documentaciéon
que se ha conservado.Las principales
fuentes a estos efectos, aparte de los
Diarios hasta ahora citados, son las
siguientes: a) Ante todo, un breve
documento, que ya hemos
mencionado[155], de excepcional
valor para nuestro tema. Se trata del
pequeio Cuaderno de apuntes
intimos que el Autor llevaba durante
su estancia en la Legacion. De este
Cuaderno de hojas numeradas en el
anverso se conserva una minima
parte: las hojas 23 a 26, que cubren
del 5 al 28 de mayo[156]. Precedian,
pues, otras 22 hojas (numeradas), sin
duda también con apuntes intimos
del Autor[157]. No parece en cambio



que continuara después de la hoja 26,
que es, en la estructura de
encuadernacion, la ultima, a la que
sigue una hoja de papel mas gruesoy
la cubierta posterior del
cuaderno[158]. Si esas hojas se
perdieron o el Autor prefirio
romperlas —-me inclino por este
ultimo supuesto—, no lo sabemos. En
todo caso, el cuadernito pertenece,
sin duda, al bloque de documentos
que al salir de la Legacion se
entregaron a la madre del Autor para
que los conservara, como
efectivamente hizo y se recuperaron
al terminar la guerra civil. Estas
paginas responden totalmente al
género de los Cuadernos que ya
conocemos, en el que se
entremezclan pequefias noticias de
la vida cotidiana y profundidades de
la intimidad con Dios, junto con esas
piezas «autonomas» que constituyen
futuros puntos de C. Con esta
peculiaridad: que ese pequerio
conjunto de textos es testimonio del



sufrimiento interior que embargo el
alma de San Josemaria en aquellos
meses, una auténtica noche oscura
del alma, que, segun los testigos[159],
externamente apenas se traslucia. En
esas pocas paginas que se conservan
se contienen literalmente siete
futuros puntos de C[160].b) La
correspondencia que salia desde la
Legacion para Zorzano y los demas
miembros de la Obra, especialmente
las cartas del Autor, que se
conservan en una mas que notable
proporcion[161].c) La predicacion,
casi diaria, de San Josemaria al grupo
de miembros del Opus Dei refugiados
en la Legacion, recogida y transcrita
sintéticamente: se conservan
cincuenta de esas piezas, que se
describen mas adelante[162].Estos
dos grupos b y ¢ —sobre todo este
ultimo, por tratarse de predicacion-,
muestran una notable afinidad
tematica y literaria con
determinados puntos de C. Esto,
unido al estudio del papel, de la tinta,



de las «octavillas», permite
establecer con fundamento la
hipotesis de qué textos fueron los
redactados en la Legacion de
Honduras. Casi 100 puntos de C
proceden, a nuestro parecer, de otras
tantas octavillas redactadas alli. El
pequeftio bloque de fichas debio
pasar a Burgos con el Autor y sus
acompaifiantes. En este bloque hemos
distinguido[163], a su vez, dos series,
que en nuestro Comentario se
designan asi: la primera, Lh
(Legacion de Honduras) y la segunda,
Lhz (Legacion de Honduras:
Zorzano). Esta ultima es una serie de
25 fichas numeradas del 1 al 25 —con
numeros de tamafio minusculo- en el
angulo inferior izquierdo de cada
ficha: podria ser el primer conjunto
de «consideraciones» que el Autor de
C entrego a Isidoro Zorzano en la
Legacion. El dia 31 de agosto de 1937
Josemaria Escriva salio de la
Legacion de Honduras con la idea de
preparar las cosas para evadirse de



la zona republicana[164]. La
aventura y el drama de la evasion —
similar en tantos aspectos a la que
vivieron muchos esparioles en
aquellos afios de guerra civil- le
condujo, junto con un grupo de
miembros del Opus Dei y otros
amigos[165], a través de los Pirineos,
primero a Andorra; luego, pasando
por S. Gaudens y Lourdes, a Irun,
Fuenterrabia y San Sebastian, a
donde llego con los demas del grupo
el 11 de diciembre de 1937. E1 17 se
traslada a Pamplona para hacer lo
que mas deseaba: un retiro espiritual
en total soledad, lo que fue posible
gracias a la hospitalidad de su gran
amigo el salesiano don Marcelino
Olaechea, Obispo de Pamplona[166].
Ese mismo dia comenzé su retiro,
que duro hasta la noche de
Navidad.Los acompafiantes de San
Josemaria fueron inmediatamente
«incorporados» y la mayoria
repartidos por los cuarteles de
instruccion y los frentes[167].



Terminado el retiro espiritual, los
dias de Pamplona se prolongaron
hasta el 7 de enero, «coaccionado»
por Mons. Olaechea, que queria
retenerlo junto a si[168]. Pero don
Josemaria habia visto muy claro en
su retiro que tenia que ponerse
inmediatamente al trabajo para el
que Dios le llamaba. Para ello debia
situarse en Burgos, punto de paso
obligado —por su situacion geografica
y por estar alli la capital provisional-
para los que estaban en los distintos
frentes y destinos militares; y para él,
un buen punto de partida para los
frecuentes viajes que habia decidido
emprender: no queria esperar a que
la gente viniera; queria buscarlos
sobre el propio terreno... Le urgia
reconectar con toda aquella juventud
que habia tratado intensamente en
los afios de la Academia DYA, y ver la
manera de mantener y avivar en
ellos el ideal de vida cristiana, tan
amenazado por el terrible conflicto
bélico y las dificiles circunstancias —



espirituales, morales, humanas- en
que estaba envuelto.Escriva llego a
Burgos el 8 de enero del 38. Le
esperaban dos de los compaiieros del
paso de los Pirineos: Albareda y
Jiménez Vargas. Este ultimo salié
inmediatamente para el frente de
Teruel. Josemaria Escriva se hospedo
en la pension donde vivia Albareda,
en la calle Santa Clara[169]. No
mucho después se incorporaban al
Cuartel del General Orgaz, en Burgos,
los que habian quedado en el cuartel
de Pamplona: Francisco Botella[170],
que lleg6 primero, y mas tarde Pedro
Casciaro[171]. El Autor, desde la
pension en que vivian, comenzo a
desarrollar una actividad
incansable[172]: estudiar e investigar
(su tesis doctoral sobre la Abadesa de
las Huelgas) y, sobre todo, la
actividad pastoral, centrada en la
atencion a los primeros fieles del
Opus Deiy a la juventud
universitaria en general: charlas y
conversaciones de direccion



espiritual con los que venian a
Burgos, viajes para hablar con los
que no venian, una continua
correspondencia con mas de
doscientos estudiantes y
profesores[173]. A la vez atendia a
chicas jovenes y a sefioras en
Burgos[174]. Y, junto a esto,
predicacion y retiros espirituales
donde se terciara: sacerdotes,
religiosas, Accion Catolica,
Propagandistas, Institucion
Teresiana, etc. Este era el clima en
que se forjaba C.Tres domicilios tuvo
el Autor en Burgos: primero, como
dije, una pension en la calle Santa
Clara 51[175]. E1 29 de marzo ya
estaban viviendo en el Hotel
Sabadell, un hotel modesto, pero
digno, frente al Arlanzon, calle
Merced 32, donde residieron la
mayor parte de su estancia en
aquella ciudad. Finalmente, al
trasladarse Albareda a Vitoria y
Casciaro a Calatayud —nueva sede del
Cuartel General de Orgaz—, el Autory



Francisco Botella pasaron a vivir —
desde el 13 de diciembre- en un par
de habitaciones alquiladas en una
pension de la calle Concepcion 9.
Aqui estuvo alojado hasta el 27 de
marzo, ya al final de la guerra, en
que salio para Madrid[176]. Y aqui,
en la calle Concepcion, es donde
tendria lugar la definitiva redaccion
de C, ya comenzada en el Hotel
Sabadell. Y asi, dos estudiantes de
Matematicas y Arquitectura —
Casciaro y Botella- y un joven
profesor de Edafologia -Albareda-
van a ser, a través de sus cartas y del
Diario de Burgos[177], en cuya
redaccion los tres se turnaban, la
fuente mas importante para conocer
la historia de la redaccion del
libro[178]. ¢Qué sabemos, pues, de
este tema, en la época de Burgos? El
Autor, como hemos visto, tenia la
idea de ampliar Cec al menos desde
su estancia en la Legacion de
Honduras. Sin embargo, hasta muy
entrado el afio 1938, no hay



documentos que hablen del proyecto.
Nos encontramos, para esta fase de
Burgos, en situacion semejante a la
que ya pudimos conocer en relacion
con Cec antes de la guerra civil: el
Autor no deja el menor rastro del
tema en sus Apint, ni en su
correspondencia[179]. S6lo cuando
esté en fase muy avanzada el trabajo
—practicamente terminandose—, se
encuentra alguna alusion en sus
cartas. Lo mismo sucede en la
correspondencia de los que
convivian con €l en Burgos y en el
Diario que escribian: hasta las fechas
que diremos -muy avanzado el afio-,
ni una palabra sobre el
libro.Naturalmente esto no significa
que el Autor no estuviera escribiendo
«consideraciones»; trabajaba con el
estilo de trabajo tan peculiar que
tenia la preparacion de C: un libro
que, como ya hemos ido viendo,
surgia al correr de los dias, y no
tanto del proposito de escribirlo
como de la realidad cotidiana de la



vida espiritual y apostdlica de su
Autor, de su meditaciéon del
Evangelio, que quedaba prendida en
notas, pequenas fichas, apuntes de
agenda, guiones de predicacion.Las
primeras noticias documentales en la
linea del «proyecto» de libro me
parece encontrarlas en dos notas del
Autor escritas en un cuadernito que
hacia las veces de agenda y que
deben datarse en julio de 1938[180].
El «marco general» de esas
anotaciones es la hoja 1? del
cuaderno. El Autor la escribio con
letra casi caligrafica: normativa,
podriamos decir. Comienza con estas
dos expresiones:«Non est amor nisi
AMOR! Ut jumentum!...».A
continuacion, en cinco lineas, una
breve memoria de las estaciones del
Via Crucis:«1.Condenado. 2.La Cruz.
3.Pr? Caida. 4. Su madre. 5. Cirineo.
6. Veronica. 7.Seg? Caida. 8.Hijas de J.
9.Ter? Caida. 10.Expolio.
11.Enclavado. 12.Muerte. 13.Piedad.
14.Sepultura».Debajo, un



pensamiento que esta en la base del
p/171 de C:«jEl1 Amor bien vale un
amor!».Finalmente un conjunto de
tareas de diversa entidad y
naturaleza:«1) Adicion al Misal. 2)
Nota Pepis. 3) Maria, Pedro, Pablo,
Juan. M[iguel]. G[abriel]. R[afael]. 4)
Comentarios. 5) Lectura despaciada
del N.T. 6) Meditaciones. 7) Cursillos.
8) Huelgas»[181].Estas anotaciones
parecen las tipicas de la primera hoja
de una agenda, que se estrena en la
presencia de Dios y a su servicio, y
recoge el mensaje y sintesis del
cuaderno anterior a la hora de
comenzar el nuevo. De ahi que, en
contraste con las anotaciones
subsiguientes, tenga esa cuidada
caligrafia, propia no de un apunte
provisional sino de algo muy
abarcante y pensado. En el marco de
esta primera hoja hay que considerar
las dos anotaciones referentes al
trabajo sobre C. Se encuentra la
primera en la hoja 2 del Cuadernito,
dentro de un plan esquematico de



objetivos que el Autor califica de
«trabajo inmediato»:«Trabajo
inmediato: 1/ Correspondencia al dia.
2/ Devocionario liturgico. 3/
Meditaciones. 4/ Consideraciones. 5/
Comentarios. 6/ Fichas de cartas. 7/
id. para libros» [182]. Esta anotacion
tiene para el estudioso el valor de ver
el proyecto de C —que casi hasta el
final figurara con el titulo antiguo,
abreviado- designado formalmente
por el Autor en julio del 38 como una
de sus tareas inmediatas. Losnn. 6y
7 de su plan son muy importantes
para nuestra investigacion. E1 n° 6
indica a mi entender su decision de
releer la abundante correspondencia
recibida hasta entonces y redactar
fichas que recojan tantos aspectos de
la batalla por servir a Dios que se
reflejan en esas cartas: el
intercambio epistolar de esta época
va a ser, en efecto, una de las fuentes
caracteristicas de la fase redaccional
de C en Burgos. E1 n° 7 alude a sacar
fichas para los libros que proyecta y



que figuran entre los objetivos.
Consideraciones aparece en cuarto
lugar. Antes ha nombrado un
Devocionario liturgico (n° 2) —del que
volveremos a hablar-y después, en
quinto lugar, unos Comentarios, que
sabemos por otras fuentes que eran
comentarios del Santo Evangelio. Las
Meditaciones de que se habla en el n°
3 no pienso que sean un proyecto de
libro, sino la preparacion de la
predicacion para las tandas de EjEsp
—una de ellas para sacerdotes— que
predicaria no mucho después en
Vitoria y Vergara. De hecho fueron el
«trabajo inmediato» que realizo,
trasladdndose para ello a Avila del 8
al 14 de agosto. Los guiones de
aquellos EjEsp seran una fuente
importante para la redaccion final de
C.Precediendo a todo, entra en su
plan tener al dia aquella inmensa
correspondencia que entraba y salia
del Hotel Sabadell y que incluia la
preparacion de una carta mensual
multicopiada, llamada «Noticias», en



la que hacia llegar, a todos, eso:
noticias de unos y de otros[183]. Los
libros proyectados, 1o mismo que la
correspondencia, todo estaba
focalizado en un unico objetivo:
ofrecer a aquella juventud el
panorama del seguimiento de Cristo
en medio del mundo y una guia para
llevarlo a la practica.El segundo
apunte del cuadernito referente a la
preparacion de C es una anotacion
rapida y sobre la marcha, casi
telegrafica; dice:«Sacar fichas de
cartas y apuntes»[184]. Entiendo la
anotacion como un subrayar los
puntos 6 y 7 del plan de trabajo:
«fichas de cartas» y «fichas para
libros». Lo primero -las fichas de
cartas— ya sabemos lo que es. Los
«apuntes» de que habla en la misma
anotacion estimo que son eso:
brevisimas notas —a veces un par de
palabras— que tenia diseminadas por
cuadernos, agendas, cuartillas, etc. El
Autor de C, ve que se le acumula
material —oracion, labor apostolica,



experiencias propias y ajenas—, que
debe ser transformado en
«consideraciones» concretasy en
material para los libros que proyecta.
Esos «apuntes» me parecen algo
paralelo a la «cuartilla» del bolsillo
de la sotana, de que nos hablaba
antes de la guerra.Con todo, la
dedicacion del Autor a la
preparacion del libro en Burgos -ya
lo hemos apuntado- era hasta
entonces una actividad colateral, en
ratos sueltos: notas de agenda,
apuntes en la oracion, fichas. Y, cada
cierto tiempo, hacer recuento de las
octavillas redactadas, agruparlas por
materias, corregirlas. El Autor de C,
en lo que estaba metido hasta el
fondo y de lo que hablaba en su
correspondencia y con los fieles del
Opus Dei que le acomparfiaban, no
era de libros sino de almas. En estos
primeros meses de Burgos, y en
medio de aquella guerra fratricida,
todas las energias del Fundador
estaban concentradas en lo que era



para él explicita voluntad de Dios:
hacer el Opus Dei y, para ello,
reconstruir el «pusillus grex»
disperso, atender a unos y a otros,
animar, exhortar, servir como el
Buen Pastor. Digo esto porque, en
estas fechas, del proyecto de libro no
se habla para nada en esa
correspondencia ni tampoco -lo que
es mas significativo- en el Diario que,
por indicacion de San Josemaria, dia
tras dia iban escribiendo (sefial de
que el Autor no les habla del
tema).Mi impresion, a la vista de la
documentacion disponible, es que el
Autor continuaba trabajando, como
hasta entonces, en lo que seria C -
redactando consideraciones y, de vez
en cuando, ordenandolas[185]- hasta
que, en un determinado momento, se
mete a fondo con el libro. Esta
decision «operativa» hay que situarla
en el ultimo mes del Hotel Sabadell -
noviembre y primera mitad de
diciembre del 38-y tiene un
crescendo, ya en la pension de



Concepcion 9, en torno a Navidad y
Epifania y su culminacion el 22 de
enero del afo 39. El 2 de febrero
pone la fecha al libro ya
mecanografiado. El gran estiron en la
redaccion de C coincide, pues, con el
traslado desde el Hotel Sabadell a la
pension citada.»En todo caso, el
primer documento que nos habla de
Josemaria Escriva trabajando en C es
una pagina del Diario de Burgos,
escrita por Pedro Casciaro y fechada
el 25 de noviembre de 1938. Anota
que «todos estos dias» el Autor
trabaja leyendo las cartas recibidas y
acotando frases «para €l redactar
consideraciones espirituales»[186].
Estamos, pues, ante una de las
metodologias de redaccion que se
propuso en julio y sobre la que
volveremos en el lugar oportuno. A
continuacion, Casciaro agrega:«Tiene
pensamiento de publicar para la
venta (cuando se pueda) una nueva
edicion aumentadisima de
‘Consideraciones’y este ‘cuando se



pueda’ parece ser que tendria
realidad cuando cobrase 1o que en el
Ministerio le deben de lo de Santa
Isabel»[187].Casciaro escribe, es
evidente, lo que el Autor les ha
contado: su proposito no era escribir
un nuevo libro, sino ampliar -
notablemente: una «edicion
aumentadisima»— el de Cuencay
publicarlo con el mismo titulo[188].
Pocos dias después Casciaro se
traslada con el General Orgaz a
Calatayud y deja de ser testigo
directo de la redaccion de C, que
después de su marcha entra por
derroteros de gran envergadura, que
veremos a continuacion[189]. La
situacion del pequefio grupo
quedaba asi: Albareda estaba en
Vitoria desde octubre, atendiendo
sus clases en el Instituto, y Casciaro,
como dije, destinado en Calatayud.
Quedan en Burgos Josemaria Escriva
y Francisco Botella. El Autor de C ve
insostenible —economica y
humanamente- la nueva situacion



en el Hotel. Las dos camas que
dejaban vacantes los dos que se
marcharon tenian que pagarlas o el
duefio metia —en la misma
habitacion— nuevos huéspedes, como
efectivamente sucedio. E110 de
diciembre San Josemaria escribe a
Albareda: «Ayer, como sabes, decidi
ponerme en campaifia para resolver
el asunto de la casa. [...] Esto no
podia seguir asi: ni trabajar, ni llevar
nuestra correspondencia, ni tener
con libertad una visita, ni dejar
confiadamente los papeles de
nuestros negocios [de la Obra] en la
habitacidn..., ni un minuto de esa
bendita soledad que tanta falta hace
para tener en marcha la vida
interior... Ademas: cada dia gente
distinta [en las dos camas vacantes].
ilmposible!»[190].La «campafia» dio
su fruto: aparecio el par de
habitaciones de la calle Concepcion -
casa vieja, sin calefaccion, sin cuarto
de bafio-y alli se trasladaron —dia 13
de diciembre- el Autor y



Botella[191]. Y alli se terminaria el
libro proyectado. Después del
fallecimiento de San Josemaria,
Botella rememora el estilo de vida en
aquellas habitaciones. El se iba
temprano al cuartel y vuelve una vez
que ha comido: «Después de comer
nos reunimos en el cuarto de estar a
trabajar. Yo quedo encargado de
escribir a los de San Rafael, como
haciamos en el Hotel Sabadell. E1
Padre esta terminando los puntos de
Camino y pasa enseguida a pasar a
maquina todo el material, piensa
dejarlo listo para la imprenta
pronto»[192].Jiménez Vargas da una
vision positiva de la casa, en la que
estuvo ya en enero:«Mariano [el
Autor] se dedica a escribir
intensamente. Esto se va acercando a
la normalidad. Ya no estamos en el
antipatico hotel de antes. En las
habitaciones que hay aqui se tiene
mas independencia para
trabajar»[193]. Alvaro del Portillo y
Eduardo Alastrué, que estaban en la



Academia de Ingenieros de Fuentes
Blancas, a las afueras de Burgos,
venian con frecuencia y colaboraban
en la redaccion del Diario. Eran
ocasiones de convivencia intensa con
San Josemaria. Botella lo dejo escrito:
«En casa nos espera Alvaro. Hacemos
la oracion de la tarde juntos. Unos
libros que el Padre quiere utilizar
son escamoteados por Alvaro, y
sustituidos por el Evangelio: el Padre
habla. Hemos hecho juntos la
oracion: jqueé pocas veces, durante
los afios de prueba que se pasan,
hemos coincidido unos cuantos para
ello!»[194]. El crescendo —el «aceleron
final»— de la redaccion comienza en
la tercera decena de diciembre, ya en
visperas de la Navidad. El Diario y
las cartas siguen siendo la
fuente:«Alvaro tarda algo en venir,
porque ha ido a dejar la maleta en
casa de su familia. Se trabaja en
silencio. El Padre escribe -no nos
quiere ensefiar el qué- a maquina.
Paco —inutil decirlo- contesta cartas.



Yo leo alemdn. Viene Alvaro. [...]
Antes el Padre nos habia mostrado
algunas fichas con otras tantas
Consideraciones para el futuro libro
a editar»[195]. El1 mismo dia Botella
escribe a Miguel Fisac:«Estoy en casa
con el abuelo [el Autor], escribiendo
estas lineas, mientras €l va haciendo
menor el numero de consideraciones
que han de completar una cifra
elegida como tope: novecientos
noventa y nueve —j999!»[196].Es la
primera vez que aparece en la
documentacion el numero de puntos
de C. El Autor acumula octavillas y
habra que pararse en algun
momento. Cem (la edicién a
velografo) tenia 333 consideraciones.
Decide de nuevo la simbolica
espiritual de los numeros: seran 999.
También ahora por amor a la
Trinidad, como explico tantas
veces[197]. La decision hay que
situarla, a mi parecer, entre la fecha
de esta carta y el recuento de los
ultimos dias de noviembre del que



nos ha hablado Casciaro.El dia
siguiente a Navidad es el propio
Autor de C el que escribe el Diario
(Botella habia ido a Calatayud a
pasar la fiesta con Pedro
Casciaro):«Vida normal. Escribir
muchas cartas y recibir pocas,
porque los correos del frente estan
detenidos, para mejor guardar el
secreto de las operaciones militares.
Paciencia. —Por la tarde, mas cartas y
unas octavillas para las
‘Consideraciones’. —Acabo el dia
pensando en la bondad de Dios -sin
limites— que me aguanta»[198]. El
tema del libro irrumpe ya
habitualmente en las paginas del
Diario y en las cartas. jHabla de €l
incluso el Autor...! El Prof. Albareda,
que ha venido a Burgos para las
vacaciones de Navidad, va a pasar a
ser nuestro principal informador
sobre la redaccion de C en aquellos
dias. El es quien escribe el Diario y
numerosas cartas. Su escueta
informacion del dia 27 es de la



maxima importancia para calibrar
en qué punto se encontraba entonces
la redaccion del libro:«Las octavillas
de las Consideraciones aumentan
hasta pasar de 999 menos trescientas
y pico a 999 menos doscientas y
pico»[199]. La compleja expresion
del sabio edafologo merece ser
analizada. Da la impresion de que, al
fijar el namero de 999 para los
puntos de Cy hacer el recuento de
cuantos llevaba escritos, vio el Autor
que le faltaban «trescientos y pico».
No sabemos la fecha de ese recuento,
pero todo hace pensar que no fue
muchos dias antes, probablemente al
reemprender el trabajo después del
traslado a Concepcion 9. En el
siguiente computo, que es el que
Albareda anota como noticia, ya solo
faltan «doscientos y pico». En el
entretanto el Autor habia escrito,
pues, unos cien puntos de C. Pero
hagamos otro calculo, ahora por
nuestra cuenta. La edicion de Cuenca
tenia 435 puntos. Si se fija como cifra



convencional para el pico 25, en el
primer computo el Autor comprueba
que le faltan 325 puntos. Es decir,
que lleva escritos, ademas de los de
Cuenca, 239 puntos nuevos. Si se
tiene en cuenta que en la fase de la
Legacion de Honduras el Autor pudo
escribir unos 100, resulta que en
Burgos, antes del crescendo de la
calle Concepcion, el Autor habia
escrito unos 139 puntos, repartidos a
lo largo de casi un afio. Los otros
«doscientos y pico», que ahora le
quedan, los escribira en un mes:
practicamente entre el 20-XII-1938 y
el 20-I-1939.Albareda, que sigue
redactando el Diario, no oculta su
asombro:«Hoy ha sido considerable
el numero de consideraciones[200].
La indole de la materia hace
impropia la palabra ‘record’. Sigue la
llegada de cartas. Hay dos de Juan.
Por la tarde, una del Sr. Obispo de
Madrid»[201].Eran éstos, sin duda,
para Escriva, dias intensos de
trabajo, pues ha decidido terminar el



libro en tiempo breve. Y Albareda el
dia 30 deja testimonio en el
Diario:«El Padre sigue avanzando en
escribir las Consideraciones, que
acabara pronto»[202]. En los dias
siguientes comenta en sus cartas este
£0Z0S0 avance, que seguian con gran
interés:«El Padre esta escribiendo
vivisimas consideraciones que,
anadidas a las anteriores, daran un
volumen de gran valor y
eficacia»[203]. «El Padre escribe
nuevas consideraciones. Formaran
un volumen con 999. Tiene otras
publicaciones muy provechosas en
preparacion. Cuando vengas
saborearas las consideraciones. [...]
Pensamos que llegaras pronto y
coincidiras aqui con Ricardo y con
Juan»[204].También a Isidoro
Zorzano, que sigue en Madrid, llega
una carta de Albareda con las
«claves» habituales:«El abuelo [el
Autor] trabaja mucho, escribe
mucho, va a publicar algunos libros
de mucho meollo. Estda ampliando



aquella enjundiosa y modesta
publicacion, llena de acertadas y
practicas consideraciones sobre la
organizacion de la industria»[205].
Ya de vuelta en Vitoria Albareda
quiere confirmar las noticias que le
llegan sobre la marcha del libro. Con
fecha 11 de enero escribe al
Autor:«Querido Padre: Llegué bien
con D. Emiliano[206] [...] A estas
horas unos habran marchado y otros
llegado. ¢Lo de Paco? ;Faltan 66
consideraciones?»[207]. »Las
«doscientas y pico» que faltaban el
dia 27 se habian reducido
drasticamente en menos de quince
dias. Pero detengamonos un
momento para contemplar como
trabajaba el Autor. «¢Le ayudod
alguien a escribir Camino?». La
respuesta a esta pregunta, que le
hicieron en un coloquio el afio 1970,
nos introduce en el tema: «No,
nadie... Bueno, me ayudaron los
amigos para ordenar las fichas,
encima de la cama»[208].La situaciéon



tan pintoresca e insdlita, en la que
por falta de medios la cama se
transforma en mesa de trabajo,
quedo viva en el Autor y en los
colaboradores. El hijo de este don
Emiliano, al que se refiere Albareda,
cuenta un recuerdo suyo de esta
época que debemos transcribir:«En
aquellas visitas mias al Padre en un
piso cerca del Hotel Sabadell [es decir,
en Concepcion 9], donde se alojo
durante una temporada en la ciudad
castellana, recuerdo que alguna vez
le ayudé a ordenar las fichas que
luego compondrian Camino.
Extendiamos sobre la cama en una
habitacion aquellas fichas,
ordenandolas con arreglo a los
criterios que el Padre nos
daba»[209].Ya antes, en el Hotel
Sabadell, un joven ingeniero de
Caminos, José Luis Muzquiz, habia
sido testigo —ino colaborador!- de
una escena similar:«Un dia al salir
del mirador[210] y pasar por el
dormitorio, vi que las camas estaban



cubiertas con montoncitos de fichas,
y uno o dos de Casa estaban
trabajando en clasificarlas. El Padre,
con su espiritu de laboriosidad, a
pesar de tratarse de los afios de
incertidumbre e inquietud de la
guerra, trabajaba intensamente y
hacia trabajar a los demas. Pienso
que esas fichas eran puntos de
Camino»[211]. Los testimonios sobre
el método se completan con este
divertido recuerdo de Casciaro,
también del Hotel Sabadell:«Al
volver un dia Francisco Botella y yo
de Los Pisones[212], encontramos
que el Padre habia ordenado por
materias todas sus ‘gaiticas’. Con sus
montoncitos de octavillas habia
ocupado nuestras dos camas y la de
Albareda. La mesa-escritorio que
teniamos en la habitacion era
pequefiisima. Por eso, mientras
recogia sus papeles de nuestras
camas, le oi comentar: ‘tengo ganas
de poder disponer de una mesa tan
grande como tres camas’. Alguna



noche después, con ganas de
bromear, dije que yo tenia ganas de
tener una cama tan grande como tres
mesas, ‘como dice el Padre’. <{Chico! -
protesto— yo no he dicho nunca tal
cosa: he dicho una mesa como tres
camas’»[213].La escena, que, como
vemos, se repite con frecuencia,
aparte de ser divertida, nos muestra
el método de trabajo del Autor. Por
una parte, la elaboracion de las
«gaiticas»[214], que va haciendo a
partir de su oracion y sus notas;
después, la ordenacion y distribucion
de los materiales acumulados: cada
clerto tiempo despliega los montones
de fichas por caps o conceptos y va
distribuyendo las nuevas octavillas, o
relee las ya escritas para una mejor
ubicacion de los textos. Interesante
que Casciaro, Muzquiz y Amann
refieren modos diversos de trabajo:
el Autor, trabajando solo sobre los
«montones» (Casciaro); el Autor,
junto con sus

«colaboradores» (Amann); los



«colaboradores», trabajando
mientras el Autor esta hablando con
Muzquiz. Era en realidad una forma
de implicar en el trabajo a los
«chicos» que, como Amann, iban a
estar un rato con él y que, una vez
atendidos, no le dejarian trabajar si
no hacia que le ayudaran. Esta praxis
de «implicacion» en el trabajo la
habia cultivado siempre en su labor
pastoral. Pero volvamos al punto en
que nos quedamos: el 11 de enero.
Una carta del Autor de esa misma
fecha nos da no solo la respuesta a la
pregunta de Albareda, que ha
quedado en el aire, sino que nos
situa ya en los planes concretos para
la edicion del libro. Escribe a Pedro
Casciaro:«Convendra que pidas un
permiso y te vengas. Me gustaria que
te encargaras tu de la impresion de
mi libro: ¢hay ahi [Calatayud]
imprentas, para eso? Solo me faltan
ochenta Consideraciones: es cosa de
dias»[215].La anotacion de Botella en
el Diario al dia siguiente es sobria en



cuanto a lo del namero:«Falta menor
numero de consideraciones, para
completar la cifra marcada»[216].
Los dias 13 y 14 el Autor estuvo en
Valladolid, al parecer haciendo
alguna gestion para obtener los
sueldos que le debian como Rector
del Patronato de Santa Isabel, a los
que ya nos hemos referido, con los
que pensaba costear la edicion del
libro. Asi lo escribe Botella:«...
conviene su marcha inmediata [del
Autor] a Valladolid para arreglar el
asunto de Santa Isabel. Seran las
pesetas necesarias para la impresion
del libro de Consideraciones, que
prepara»[217]. El dia 15 se lee esta
anotacion en el
Diario:«Permanecemos todo el
tiempo en casa: escribiendo el Padre
las ultimas consideraciones, y
llenando unas cuartillas yo, para los
nuestros que no anunciaron proximo
permiso. Cenamos juntos en
Venancia»[218]. El avance de la
redaccion es constante. El martes 17



Botella puede anotar:«Hemos escrito
bastantes cartas. S6lo quedan
veintitrés consideraciones»[219]. Un
primer comentario del Autor —
brevisimo- sobre el libro que
prepara lo encontramos en una carta
de ese mismo dia: «Pronto llevaré un
libro a la imprenta; después, casi a la
vez, otro[220]. E1 Amo de la mies
haga que sean buenos medios de
recoleccion! Lo hard, si tu y yo nos
empefiamos... y le mareamos desde
ahora»[221].De la misma fecha
también es una breve carta del Autor
a Albareda —que seguia con tanto
interés la marcha del libro-, en la
que se lee esta postdata:«También el
papel se las trae. Faltan 27°».[222]
Las alegres noticias se suceden en la
correspondencia. E1 20 de enero de
1939 es un dia sefialado. Dos cartas
de Botella, de las varias que escribid
ese dia —jsiempre escribiendo
cartas!-, nos dan la secuencia de esa
jornada. El, con sus cuartillas y,
enfrente, el Autor redactando sus



consideraciones. Dice a Casciaro:«El
libro de las consideraciones quiere el
abuelo [el Autor] que se haga bajo la
direccion tuya, urge. Faltan tan sélo
unas cuantas, que se ultimaran en
una hora de trabajo. Dice el abuelo
que veas si en ésa se puede editar. Y
condiciones que presentan»[223].A
Vicente Rodriguez Casado, ese mismo
dia, estima que puede decirle:«Las
consideraciones estan finalizadas.
Pedro se va a encargar de la edicion
del libro»[224]. No hay que tomar a
la letra lo que se dice en ambas
cartas: a Casciaro le escribe para
urgirle en sus gestiones y a
Rodriguez Casado —que seguia el
tema de lejos- podia darle ya por
hecho lo que todavia no lo estaba
pero iba a estarlo enseguida. Merece
mas crédito que estas cartas lo que el
propio Botella escribe en el Diario,
que tiene un cierto caracter de
«escrito para la historia». Nada dice
sobre el tema en las anotaciones del
dia 20 y 21. En cambio, el dia 22



escribe: «El Padre ha terminado las
Consideraciones. Mafiana empezara a
escribirlas a maquina»[225]. El dato
exacto —propio de un matematico:
Botella seria catedratico de la
Facultad de Ciencias Exactas de la
Universidad de Madrid- lo ofrece en
la carta que el dia siguiente escribe a
Alvaro del Portillo:«Ya se acabaron
las Consideraciones; ayer por la
noche termino el abuelo [el Autor]la
que hace el n® 999[226]. Ahora esta
pasandolas, debidamente ordenadas,
a maquina y pronto ira a Vitoria para
ensefarselas a D. Xavier»[227]. No
cabe, dentro de la brevedad, mejor
informacion. El domingo 22 de enero
debe, pues, ser retenido como el dia
en que el Autor termino la
«redaccion» de C, o mas
exactamente, completo el fondo
manuscrito del libro: las octavillas, el
«borrador» de los 999 puntos[228].
El, personalmente, se encargara de
pasarlo a maquina, lo que Botella
confirma seguidamente: «Continua el



Padre pasando a maquina las
Consideraciones [...] Hago la oracion
mientras el Padre ordena las
octavillas de las
Consideraciones»[229]. En carta a
Casciaro nos proporciona valiosas
informaciones de los planes y deseos
del Autor:«El abuelo [el Autor] no
quiere ir a Vitoria hasta que tenga ya
ultimado el libro de Consideraciones.
Ayer me dijo que va a encargar la
copia de las secciones que interesen
para el segundo libro, Devocionario
Liturgico, y previo comentario suyo
saldra al mismo tiempo que el
primero. No creo tarde mas de una
semana en acabar todo esto. De todas
formas, cuando venga Juan [Jiménez
Vargas] seguramente irdn a
Vitoria»[230].A continuacién, en la
misma carta, hay informacion
interesante acerca de la marcha de lo
que sera C:«Va resultando formidable
todo el conjunto de consideraciones
que, unidas segun el tema,
impresionan mas aun. Cuando le



escribas al abuelo [al Autor] hablale
de las gaiticas. Asi denomina a las
octavillas que encierran una
consideracion. ;Cuantas gaiticas
faltan? 25, contesta....»[231]. Pedro
Casciaro se hace eco de la sugerencia
de Botella escribiendo directamente
a San Josemaria, con su habitual
desenfado:«Hoy le escribiré a Alvaro.
Tengo mucho trabajo. jOlé por las
999 gaiticas! Espero hablar por
teléfono con Jorge para concretar un
poco mas sobre todo»[232].La noticia
se extiende entre los jovenes
relacionados con el Autor de C, que
se comunican la alegria por la
proxima publicacion del
libro:«Espero con verdadera
necesidad esas 999 consideraciones.
Un fuerte abrazo, Miguel»[233].«Me
entero de las noticias: Pedro, a
Barcelona; las 999 redondeadas,
acabadas. jQué falta me estan
haciendo!...»[234]. «Las gaiticas,
aunque creo que lo sabes, estan ya
terminadas, y la mayor parte escritas



a maquina»[235]. Vale la pena que
nos detengamos en la expresion
«gaiticas», que acaba de aparecer y
que sera muy popular en el ambiente
en torno a San Josemaria. Es
sorprendente que Botella «explique»
a Casciaro lo que son las «gaiticas»,
pues ambos habian convivido
estrechamente con el Autor en todo
el periodo anterior de Burgos y
Casciaro deberia por tanto saberlo
perfectamente. ;Puede esto significar
que el Autor comenz6 a llamar
«gaiticas» a las consideraciones en la
época final de la redaccion, en la
calle Concepcidn, cuando Pedro
Casciaro ya no estaba en Burgos? Me
inclino a pensar que es asi. Hasta que
llegamos a la carta de Botella, la
palabra «gaitica» no asoma por
ninguna parte en la documentacion.
A partir de este momento, como
comprobara el lector, aparece de
continuo en la correspondencia. Es
una palabra que ilustra acerca del
sentido de esos papelicos que el



Autor va escribiendo, es decir, nos
dice mucho del sentido de C. Botella
en su carta da una definicién muy
sobria: «Asi denomina a las octavillas
que encierran una consideracion».
Cada octavilla es una «gaitica». E1
Autor al cabo de los afios,
rememorando aquellas tareas,
explicaba: «Yo, a todos los
pensamientos que estan en Camino, y
a otros muchos, que hay montones,
cuando tenia treinta afios, los
llamaba ‘gaiticas’, mis ‘gaiticas’. ¢ Por
qué les llamaba asi? Porque como no
soplen, no pitan. Cada uno las puede
hacer pitar segun su arte»[236].Ya se
ve que Mons. Escriva esta aludiendo
a como cada punto, cada octavilla de
aquellas que iba elaborando —hay
montones, dice: piénsese en Surcoy
en Forja—, es para meditarla
personalmente, haciéndola resonar
en el alma; y si se utiliza en la
predicacion o en la direccion
espiritual, hay que «soplar» en ella 'y
sacarle partido. Porque, como seguia



diciendo con su gracejo habitual:«no
basta tener un ‘chuflo’ en la mano:
hay que soplar. Vosotros tenéis todas
las ‘chuflainas’ que os dé la gana —en
aragones os hablo—, pero hay que
hacer el esfuerzo de
soplar»[237].Como se ve, no estamos
ante una mera designacion
humoristica de los puntos de C. Las
«gaiticas» son un modo de concebir y
designar, mas que un «género»
literario, un «estilo» de proposicion
de la verdad cristiana, que es
esencialmente dialdgico.El 24 de
enero llega a Burgos Ricardo
Fernandez Vallespin y el 26 Juan
Jiménez Vargas[238]. Eran los dos
mayores entre los fieles del Opus Dei
que estaban en la zona nacional. El
Autor de C deseaba siempre tenerlos
junto a si para consultar con ellos
planes apostoélicos y decisiones para
el futuro. Ahora, aprovechando el
permiso de que gozaban, los
«implica» en la recta final del libro y
les encarga una primera tarea, que



comparten con Botella: preparar el
indice de conceptos. Para su trabajo
pueden disponer de la parte del libro
ya mecanografiada y de las «gaiticas»
correspondientes; mientras tanto el
Autor persevera incansable en su
trabajo sobre la maquina. Asi lo hace
constar Botella en el
Diario:«Continua el Padre
escribiendo a maquina; iniciamos
nosotros [Juan, Ricardo, Paco] un
indice por materias, que no sé si
cuajara»[239]. El «optimismo» de
Paco Botella se terminara
demostrando fundado. De momento
da tema para las cartas de los dias 27
y 28:«Hemos estado trabajando —qué
eufemismo- alrededor de la unica
mesa que tenemos. El abuelo escribe
a maquina el libro. Nosotros hemos
estado tratando de hacer un indice un
poco minucioso por tratados de las
consideraciones. Se han quedado,
cuando yo he venido, clasificando las
gaiticas»[240]. «<Hoy hemos estado
haciendo un proyecto de indice para



las consideraciones. Resulta un poco
dificil, porque hay que resumir lo ya
exprimido. Los otros libros también
se preparan»[241]. Este enfoque de la
carta a Alastrué es el que quedara
ese dia en el Diario:«Continuamos
nosotros el indice, que se resiste. Es
dificil extractar lo ya extractado. El
Padre escribe a maquina»[242]. Al
dia siguiente se verifica un crescendo
en el «optimismo» de
Botella:«Estamos toda la mafnana, a
la vista de un buen numero de
gaiticas, extendidas sobre la mesa,
pequeinia, llena de chismes, que hace
desear al Padre aquella mesa como
tres camas, que le espera[243]. Van
saliendo con dificultad los extractos
que formaran el indice..., si no se deja
por imposible»[244]. Y finalmente el
«éxito» de la operacion. De nuevo es
el Diario el que nos informa:«E1
Padre ha decidido que dejemos el
duro trabajo del indice para las
gaiticas: respiramos...»[245]. Dejan,
pues, el tema de los indices. Pero a



continuacion el Autor les da un
nuevo encargo a Vargas y Vallespin,
que consta también en el Diario de
ese dia:«Juan y Ricardo estan
leyendo las consideraciones por si en
algunas de ellas se transparenta algo
de lo nuestro. Escribimos unas
cartas; con la maquina pequefia se
van preparando los sobres, que
llevaran las cuartillas de este mes a
los de San Rafael»[246].Interesante el
sentido de esta tarea. Se trata de una
lectura detenida de las cuartillas de C
para comprobar que el Autor ha
realizado lo que ya le hemos visto
hacer cuando preparaba la edicion
de Cuenca[247]: retirar de las
consideraciones las posibles
alusiones directas al Opus Deio a
cosas mas directamente vinculadas a
su praxis, porque el libro se dirigia
no solo a los miembros de la Obra y
personas relacionadas con sus tareas
apostolicas, sino a todos los
cristianos, sacerdotes y
laicos.original para la imprentajosé



Maria Albareda, que sigue con
especial interés el trabajo de San
Josemaria como escritor, escribe
impaciente desde Vitoria:«Acabados
—pienso-los 999, ¢esta en el telar -lo
del telar, mas que metafora es
proximidad a los carretes-la
revision, o algo nuevo? Supongo
llegaria mi carta de anteayer.
Muchos abrazos»[248]. Los puntos
estaban acabados, ciertamente, pero
el Autor seguia pasandolos a
maquina y no a manera de mero
mecanodgrafo —esto es imposible para
el autor de un texto—, sino haciendo
efectivamente una revision y
reordenacion del texto mientras
tecleaba. Escriva copia y reforma. El
Diario del dia 2 de febrero da noticia
cronolodgica del final definitivo.
Botella narra la jornada del dia 1, al
final de la noche:«Cuando vuelvo [el
dia 1], oigo, antes de entrar en
nuestras habitaciones particulares, el
tableteo de la maquina de escribir.
Estda el Padre acabando las gaiticas,



que hoy terminara a las dos de la
manana [del dia 2]»[249]. En efecto,
con esta fecha el Autor termina de
escribir —a maquina- el «original» del
libro, o mas exactamente «el libro»,
como €l mismo dice y hace constar
en el «manuscrito» para la imprenta
y en la edicion principe:«Se acabo de
escribir este libro en Burgos, dia de
la Purificacion de la Bienaventurada
Virgen Maria, afio 1939, III
Triunfal»[250]. El jueves 2 de febrero
no es, pues, una fecha convencional,
elegida para manifestar su amor a la
Virgen, sino la mismisima fecha en
que el libro se acabo de escribir: en
las primeras horas del dia, precisa el
Diario de Burgos.En los dias finales
de la redaccion decidio el Autor
dedicar el nuevo libro —-todavia con
el titulo antiguo: Consideraciones
Espirituales— a Manolo Aparici,
Presidente de la Juventud de Accion
Catdlica[251]. Asi quedaba la hoja 1
dellibro:consideracioneses
pirituales. AManolo Aparici,



que tanto sabe de juventud vibrante
y de apostolado[252]. El Autor estaba
muy interesado en que Mons.
Lauzurica hiciera el prologo (o
presentacion) de C, para lo cual
queria viajar a Vitoria y entregarle
en mano el manuscrito[253]. Tenia
hablado el tema con José Maria
Albareda, que residia en Vitoria, y
que con alguna frecuencia se
encontraba con el Obispo. El 26 de
enero el Autor y Albareda hablaron
por teléfono. El mismo dia el
profesor encontro en la Catedral al
Secretario de Lauzurica:«Me
pregunto inmediatamente por
Mariano. Esta mafiana -le dije- he
hablado con él, porque marcho a
Barcelona. Y me encargo [el
secretario] que no dejase de ver,
antes de salir, a su sefior, preocupado
al no saberse nada de Mons. Irurita.
Quedamos en que iria el viernes a las
cuatro. Cordialisimo [Lauzurica].
Estuvimos paseando por la galeria.
Que le telegrafiase si podia yo ver a



Mons. Irurita. Me dijo que qué hacia
Mariano, pues habia pasado mucho
tiempo sin verle. Le hablé de que le
pediria unas lineas [prologolpara las
999. Y dijo unas palabras muy
sentidas (bastante entusiasmado) y
muy carifiosas; afiadid: es un hombre
de Dios...»[254]. Al dia siguiente
Botella anota en el Diario:«Dentro de
pocos dias, dice [el Padre] que ird a
Vitoria ya probablemente con las
Consideraciones terminadas»[255].
Efectivamente, el Autor prepara las
cosas para pasar una semana en
Vitoria. Esta trabajando ya de tiempo
atras, como se ve por la
correspondencia, en la preparacion
de otro libro —en sus primeras notas
lo llamaba Adicion al Misal y despueés
Devociones liturgicas o Devocionario
Liturgico-, que alternaba con la
preparacion de Cy al que, terminado
éste, se dedicaba intensamente[256].
Queria trabajar ahora en Vitoria con
las excelentes fuentes liturgicas que
habia en la Biblioteca del Seminario.



Por otra parte, el desarrollo de la
contienda bélica tocaba a su fin. Se
habia tomado Barcelona y el
desmoronamiento de los frentes
republicanos era completo. No se
hablaba ya de otra cosa que de la
fecha de entrar en Madrid. La
provisionalidad en la poblacion
flotante de Burgos era total.
Josemaria Escriva hacia gestiones
para obtener un salvoconducto que
le permitiera entrar en Madrid desde
el primer momento. Por eso
impresiona su intenso trabajo
intelectual en estos momentos de
nerviosismo generalizado, en los que
él y Botella iban, a la vez,
empaquetando cosas para estar
expeditos en el momento del «salto».
El plan que habia hecho, gracias a su
amistad con el Obispo de Avila, era
enviar a don Santos los paquetes con
todos los materiales acumulados,
especialmente los libros y objetos de
culto para el futuro oratorio, para
que los custodiara hasta que se



trasladaran a Madrid.El dia 11 de
febrero San Josemaria parte para
Vitoria. Se lleva el manuscrito de Cy
los materiales del otro libro en
proyecto[257]. En Vitoria se
hospedaba en el palacio Episcopal.
Lauzurica le recibié con su habitual
afecto y ley6 el manuscrito. Quedo en
hacer el prélogo. El dia 13 el Autor
escribe a Casciaro:«;Como va la
cubierta del libro? Urge. Al Sr.
Obispo [Lauzurica] le gusta el libro:
ayer me hablaba de hacer una gran
tirada»[258].El Autor esperaba
regresar a Burgos con el prologo ya
escrito; al menos es lo que habia
comentado con Botella, que asi se lo
escribe a Casciaro[259]. De hecho
volvié sin el prologo. Esto significaba
que el manuscrito se quedaba en
Vitoria en manos del Sr. Obispo[260].
Desde el 18 de febrero estaba Escriva
de nuevo en Burgos, dedicado a
fondo al devocionario, segun escribe
Francisco Botella:«El Padre trabaja
con intensidad en la preparacion del



libro de Devociones liturgicas. Los
libros, que ocupan la mesa en su
totalidad, son recortados, para
confeccionar rapidamente el
original. Sera cuestion de dos dias:
¢podra acabarlo en Burgos, o sera en
Madrid?»[261]. Pero el prélogo se
demoraba en contraste con la
«urgencia» que sentia el Autor.
Albareda seguia el tema en
Vitoria:«Al amigo de Mariano le
visité hace dos dias. En realidad no
tenia otro objeto real que el prologo,
y le nombré las Consideraciones, pero
no me dijo nada. Solo al final,
aunque no nombro el libro, creo se
dio cuenta de que la visita era un
recordatorio. Hablamos del
almuerzo del lunes ahi»[262].A la
vez, los pensamientos de todos
estaban fijos, como ya he dicho, en el
final de la contienda:«Estamos
preparando todo para llegar a
Madrid. Mariano, Paco y yo
pensamos ir juntos enseguida. Y alli
nos iremos reuniendo pronto todos,



que esto se acaba del todo. D. Manuel
vendra enseguida[263]. - Ya tiene D.
Javier [Lauzurica] las 999
consideraciones para prologarlas. Y
ya va muy avanzado el segundo
libro»[264]. De lo del almuerzo a que
alude Albareda no queda constancia
en las fuentes. En todo caso,
Lauzurica fue a Burgos el 9 de marzo
y alli tuvo una larga entrevista con el
Autor en el Palacio Episcopal[265], en
la que le pidio que predicara EjEsp a
los seminaristas de Vitoria. Al dia
siguiente San Josemaria —que habia
aceptado el encargo- escribe una
carta al Obispo diciéndole que,
pensadas las cosas mejor, cree que
no debe aceptar. Hacia el final de la
carta escribe:«Voy a terminar con un
sablazo: jque me haga el prologo,
para mi libro, cuanto antes!»[266].D.
Xavier Lauzurica responde a vuelta
de correo:«Recibi tu carta y con ella
tus calabazas. Me doy cuenta de todo
y... te absuelvo. [...] El prologo esta en
marcha»[267].Pocos dias después el



texto de Lauzurica, que ha
acompaifiado siempre a las ediciones
de C —-excepto a la vigesimosexta (vid
§ 9, nt 4)-, estaba en manos del
Autor. Lleva fecha de 19 de marzo.
Lo trajo personalmente el Obispo en
una visita a Burgos. De ella nos habla
Botella cuarenta afios después: «Vino
por casa mas tarde D. Javier, cuando
estabamos en Concepcion 9. Alli lo
encontré con el Padre en febrero o
marzo, al volver un dia del Cuartel
de Orgaz, después de comer. Estaban
sentados alrededor de la mesa
camilla y el Padre me dijo que me
quedara un poco alli. Le record6 que
yo habia ido a verle de parte suya en
las Navidades de 1935, cuando
llevaba pocas semanas en la Obra.
Era entonces D. Javier Obispo
Auxiliar de Valencia y Rector del
Seminario.Recuerdo sobre la mesa
camilla el original de Camino, escrito
a maquina alli mismo por el Padre.
D. Javier traia las lineas que acababa
de escribir y que le ensefio6 al Padre



por si le parecian bien»[268].E1
Autor, mientras acababa el libroy
gestionaba el prologo, tenia urgencia
en su inmediata edicion. El libro
seria de distribucion comercial, como
ya vimos en la primera noticia
documental sobre el proyecto[269].
Contaba, para sufragar los gastos,
con que se arreglara el asunto de
Santa Isabel[270]. Ya el 11 de enero el
Autor habia escrito a Pedro
Casciaro:«Me gustaria que te
encargaras tu de la impresion de mi
libro»[271]. Casciaro, todavia
estudiante de Arquitectura, tenia una
notable sensibilidad cultural y
artistica, y el Autor apreciaba mucho
sus ideas y sugerencias. Comienza asi
todo un conjunto de gestiones —
mientras el libro se acaba: «es cosa
de dias»— encaminadas a su
inmediata edicion. La aceptacion de
Casciaro es también
inmediata:«Encantado de cuidar la
impresion de su libro, pero lo del
permiso se complica, como ahora le



contaré»[272]. El dia 24 se recibe en
Concepcidn una carta en la que se
expresa mas
detenidamente:«Respecto a la
impresion del libro de las
Consideraciones en Calatayud, lo veo
dificil, pero lo gestionaré. En todo
caso podria hacerse en Zaragoza, o
tal vez, si yo fuera a Barcelona, alli
mismo, que hay material de sobray
en los primeros momentos se ha de
trabajar muy barato, por el interés
de hacerse con dinero nacional.
Ademas Jorge[273] estaba muy
metido en Editoriales Catolicas y sin
que €l supiera una palabra[274]
podria ponerse en relacion con una
de ellas. Si Vd. piensa editarlo en
Zaragoza podemos ponernos de
acuerdo para coincidir alli un par de
dias»[275].El Autor, metido a fondo
en su trabajo, le responde a través de
Botella:«La edicion del libro no cree
conviene imprimirla en Zaragoza. En
Barcelona —-como dices td- o0 en
Bilbao»[276].Josemaria Escriva



vuelve sobre el tema, una vez que ha
terminado el manuscrito del libro. Y
se pone en marcha. Ahora el asunto
es el disefio de la cubierta del libro.
Botella lo adelanta en el Diario:
«Mafiana iran el Padre y Juan a
Calatayud. [...] Llevara las
Consideraciones porque Pedro ha de
proyectar una portada repleta de
nueves»[277].Tras las notas de Paco
Botella en el Diario se adivinan los
ratos de conversacion con el Autor a
la vuelta del cuartel y las «noticias»
que éste le da, al final de la jornada,
sentados uno frente a otro en la
pequeiia mesa-camilla de la
habitacion[278]. Aparece aqui, por
primera vez, el tema de los «<nueves»
como motivo para el disefio de la
cubierta, que lo serd, efectivamente,
en la edicion primera de C. El Autor y
Jiménez Vargas, como estaba
previsto, viajaron el domingo a
Calatayud. La conversacion de
Escriva con Casciaro debi6 estar
llena del humor con que ambos se



expresaban. Sabemos de ella lo que
el Autor, a su vuelta[279], contd a
Paco Botella y, éste, a su modo, fue
relatando en sus cartas a unosy a
otros. En sustancia: a Casciaro le
parecio bien la idea del «<nueve»
como motivo de disefio, pero una
cubierta «repleta de nueves» —cuenta
San Josemaria que le dijo- «es mas
propio de un libro de recetas
culinarias». Una salida tipica del
«artista», como le llamaba Albareda.
El Autor se debid reir con ganas,
como con todas las cosas de Pedro
Casciaro. Quedaron en mantener el
tema de los nueves, pero como fondo
de la cubierta[280]. De la
conversacion de Calatayud salio un
titulo mas breve para el libro:
sencillamente «Consideraciones»,
como de hecho se le llamaba en la
conversacion. Sobre el tema
volveremos cuando nos ocupemos
directamente del titulo del libro (§ 6,
1). En todo caso, el Autor, al regresar
a Burgos, elimina la hoja primera del



manuscrito[281] y la sustituye por
esta otra con el nuevo titulo y la
dedicatoria:consideraciones.
A Manolo Aparici, que tanto sabede
juventud vibrantey de
apostolado[282]. Después de su
conversacion con San Josemaria,
Botella transmite sus instrucciones a
Pedro:«Voy a concretar las ultimas
recomendaciones del abuelo antes de
marchar. El dibujo para la portada
del libro de las gaiticas, que se
ultime»[283].Durante su estancia en
Vitoria para trabajar en las
Devociones liturgicas, el Autor
recuerda el tema a Casciaro[284]. En
realidad, su carta se cruza con la de
éste, que va dirigida a Burgos:«Recibi
el libro de Ifiiguez. Hoy estoy muy
ocupado y por eso no escribo a
Mariano. Lo haré dentro de esta
semana. Envio un proyecto de la
portada de Consideraciones. No me
convence mucho. Por eso, haré uno o
dos mas. Si le parece a Mariano,
puede enviarme el nombre



‘Consideraciones’ escrito por €l
mismo para ser reproducido en la
tapa, ya sea en negro o en rojo. Esta
semana no he tenido
correspondencia mas que la vuestra
de Burgos. ¢Se ha recibido el giro?
Recuerdos y abrazos.
Pedro»[285].Botella le contesta
enseguida para decirle que Albareda
se llevo a Vitoria ese mismo dia el
proyecto de cubierta. «jYa dira el
abuelo!» —dice—, pero agrega su
opinion personal:«Me parece —
jartistal- que esa idea y composicion,
con un poco mas de contraste, puede
resultar bien»[286]. No se conserva
ese primer boceto de cubierta, ni
sabemos nada de su planteamiento.
En cambio, aparece en esta breve
misiva un tema que llegara hasta la
cubierta definitiva del libro: el
empefio de Casciaro de que el titulo
del libro aparezca en la tapa
autografo del Autor. La batalla de
Perico Casciaro va a ser conseguir
que San Josemaria escriba en un



papel la palabrita. Botella se habia
olvidado de decirlo a Albareday
rectifica al dia siguiente en carta al
Autor:«Escribi a Pedro diciéndole
que el proyecto de portada se lo
llevaba José Maria a ésa. No sé si me
acordé de decir a José Maria que
Pedro quiere, si le parece a Vd. bien,
que la letra de ‘Consideraciones’, en la
portada, sea suya. Si es asi puede
enviarlo escrito y pasado mafiana
saldra hacia
Calatayud»[287].Casciaro continda
deliberando sobre el enfoque
tematico de la cubierta, ahora con la
colaboracion de Miguel Fisac,
también estudiante de Arquitectura,
que aparece y desaparece con su
compafia de automovilismo:«No he
vuelto a ver a Miguelito. Debe haber
recibido la orden de marcha.
Estuvimos pensando sobre la portada
de Consideraciones»[288].Finalmente,
respuesta del Autor, al que también
ha gustado el boceto:«Me gusto la
cubierta del libro: te haré unas



indicaciones, cuando sepamos el
tamarfio, para que dibujes la
definitiva»[289].Mientras tanto
Casciaro y Fisac han elaborado en
Calatayud una cubierta
alternativa:«Miguel [Fisac], supongo
que tendria que salir
imprevistamente, porque no se
despidio de mi. Por cierto que me iba
a dejar dinero para que lo girase a
Burgos. Quedamos en que €l tomaria
una fotografia de una carretera en
que figurase un kilometro 999, o por
lo menos otro numero parecido de
facil transformacion en el mismo.
Dicha fotografia, muy velada, podria
servir como fondo a la portada de
Consideraciones, sobre la que iria en
blanco el titulo y el nombre del
autor, ya fuera en letras clasicas o en
la caligrafia —ies y eses unidas— del
mencionado autor. Espero, por tanto,
de una parte la fotografia de Miguel,
y de otra la palabra Consideraciones
escrita, para componer
definitivamente la portada. Si no le



convence esta idea ni la que le
mandé, puedo ensayar otras. De
todas maneras necesito la palabra
consideraciones»[290]. Josemaria
Escriva regreso de Vitoria y hubo de
trasladarse al dia siguiente a
Valladolid. En el entretanto Paco
Botella cuenta a Casciaro las
impresiones que trae sobre el
tema:«El abuelo, muy contento [...]
La idea que enviaste de la portada le
parece muy bien. El Obispo de
Tortosa, y su hermano el de Vitoria,
quedaron muy bien impresionados e
hicieron elogios episcopales. Aunque,
hasta que no quede en definitiva
fijado el tamafio, no se puede hacer
el proyecto ultimo, dice el abuelo que
la ultima idea que con Miguel forjaste,
podéis llevarla a la practica. Luego
veremos qué tal resulta.No queria
que su letra apareciese en el libro.
Pero después de la insistencia
natural, me dice que te comunique
para tu tranquilidad que, en cuanto
llegue de Valladolid, escribira unas



letras gordas, que formen la palabra
Consideraciones. El problema esta en
conseguir la pluma»[291].Por su
parte, Casciaro, que ya ha recibido la
carta del Autor desde Vitoria,
promete seguir sobre el proyecto y
reclama de nuevo la palabra
autografa[292], que finalmente se le
envia en varios ensayos:«Va la
palabra Consideraciones, que se
escribio, ni qué decir tiene, en un
santiamén»[293].Las dos cuartillas
con la palabra en cuestidn, escrita en
grandes letras por el Autor, se
conservan en el Archivo de la
Prelatura[294]. Por lo demas, esta
carta de Botella es la ultima noticia
que tenemos sobre las gestiones de
edicion del libro en la época de
Burgos. La inminencia del final de la
guerra paralizo las gestiones de
Casciaro y sus disefios. Al menos
nada se conserva de todo aquello: ni
cartas, ni bocetos. Una pregunta de
Alastrué desde Lora del Rio queda
abierta, sin respuesta: «.Y el libro del



abuelo?»[295]. El abuelo, en el mes
de marzo, tenia ya el libro dispuesto
para la imprenta. Estaba ya en sus
manos el prélogo de Lauzurica y, con
él, habia recuperado el manuscrito
del libro. Faltaban los indices, que
quedaron empantanados. E1 23 de
marzo escribia a Albareda:«José
Maria: Paco te escribira con detalle:
yo, solo decirte que creo que me voy
a marchar pronto camino de Casa,
para estar cerquita cuando la puerta
se abra. Llevaré la comida que
tenemos preparada. Tu habrds de
procurar traer el fichero y la maquina
de escribir»[296]. En aquel mes de
marzo Josemaria Escriva no se
encontraba bien[297]. Todo esta
preparado para salir hacia
Madrid[298]. El dia 26 de marzo fue
su ultima jornada en Burgos. Diario
de ese dia:«A pesar de la nieve, y no
obstante el mal tiempo, el Padre esta
mejor. Pasamos la mafiana en casa,
charlando. Después de comer,
intentamos dar un paseo, pero la



pierna del Padre se resiente: vamos a
casa. Leemos durante un buen rato las
Consideraciones; el Padre va
eligiendo las mas adecuadas...»[299].
La velada de aquel ultimo dia en
Burgos transcurrio haciendo oracion
el Autor sobre aquel manuscrito. Es
todo un simbolo del futuro de aquel
pequeiio gran libro; un libro, en
efecto, para hacer oracion y meterse
en Cristo. La paz de aquella tarde
contrasta con la tension del momento
histdrico. Estaban en visperas del
«salto» a Madrid. Finalmente, el dia
27 se presento la oportunidad que
esperaba. Fue aquél un dia
emocionante para Botella, que lo
recuerda bien al cabo de los
afnos:«Estamos en los ultimos dias de
marzo. Todas las maletas estan
preparadas para tomar el camino de
Madrid. El dia 27 de marzo, por la
tarde, me llamo por teléfono el Padre
y me dijo que salia para Madrid, que
el camion que le llevaba estaba
delante de Concepcion 9. Sali de la



oficina sin mads —yo tenia guardia—-, y
fui corriendo a despedir al Padre.
Llegué cuando ya el Padre estaba
sentado al lado del conductor de
aquel camion grande. Me vio llegar
desde lejos. Me despedi del Padre.
Me dijo que las maletas estaban
cargadas en el
camion»[300].Interesante notar que
la ultima noticia sobre nuestro
asunto hace referencia al titulo del
libro. Cuando el Autor sale para
Madrid el 27 de marzo, su libro se
llamaba asi: Consideraciones. Para la
cubierta, habia dejado escrita la
palabra con letras firmes y enérgicas.
En Madrid, en el mes de mayo, el
libro se llamara ya con el nombre
con el que se ha extendido por el
mundo: Camino. Pero esto es
adelantarnos en la historia. Ahora, lo
que interesa retener es que, en el
camion que lo conduce a Madrid,
Josemaria Escriva lleva el
manuscrito de su libro. San
Josemaria volvio a Madrid el 28 de



marzo de 1939. Isidoro Zorzano y su
Diario son la fuente principal para
fijar los primeros pasos del Autor de
C en la capital de Esparia: fue —dice—
el primer sacerdote que entro en la
capital[301]. Enseguida se reuni6 con
su madre y con los de la Obra que
estaban en Madrid. Antes de
encontrarse, Zorzano, por su cuenta,
habia ido con un amigo, ese mismo
dia 28, a ver qué quedaba de la casa
de Ferraz 16:«Esta completamente
desmantelada, sin escaleras,
barandillas ni entarimado, se
conserva unicamente un trecho de
barandilla de la escalera de servicio,
por unico adorno quedan dos faroles,
el de la puerta y el del vestibulo, el
primero esta intacto. Entre los
papelotes y suciedad del suelo
encontramos un ejemplar integro de
las Consideraciones»[302]. Josemaria
Escriva fue al dia siguiente a tomar
posesion de la Rectoral de Santa
Isabel. Alli se instalo con su madre y
hermanos y con los que confluian



desde los diversos frentes y destinos
militares. Botella continuaba
destinado en Burgos. Casciaro corria
la suerte del Gabinete de Cifra de
Orgaz, que termino llevandole a
Valencia. Albareda seguia de
Profesor en Vitoria. En Santa Isabel
estaban Alvaro del Portillo, Juan
Jiménez Vargas, José Maria Gonzalez
Barredo y Miguel Fisac. E iban
llegando unos y otros: miembros de
la Obra, antiguos residentes de
Ferraz, amigos, etc. Zorzano escribe
el dia 10 de abril:«Esta mafiana se ha
dado ya por terminado el trasiego de
muebles y se procede con toda
solemnidad a la apertura del famoso
Baul (con mayuscula, porque
contiene todos los papeles del Padre);
el Padre nos hace la historia del
mismo [...] Pasamos toda la tarde
escudrifiando papeles y viendo
fotografias antiguas de la primera
época; desfilaron las de Somoano,
Luis Gordon, de Luchana y Ferraz. El
Padre estaba encantado por haber



encontrado una serie de apuntes y
notas que creia perdidos»[303].Era el
reencuentro de San Josemaria y los
suyos con toda la documentacion
histdrica del Opus Dei —de la que nos
estamos sirviendo en nuestro
trabajo-, concretamente con los
Cuadernos de Apint. Todos
alternaban sus tareas militares con
los trabajos para acondicionar la
Rectoral, cuyo estado era lamentable,
y con los encargos que les hacia San
Josemaria. Fisac, como hemos visto,
ya habia estado metido con Casciaro
en la reflexion sobre el disefio de C.
El se encargaria de realizar,
finalmente, la famosa cubierta de los
«nueves». Asilo hace constar
Zorzano en el Diario:«Paco se
marcho a mediodia rumbo a Burgos
con el firme proposito de hacernos
una visita todos los domingos. Fisac
se ha dedicado a confeccionar una
artistica portada para las nuevas
Consideraciones que se van a
editar»[304]. La primera noticia



sobre nuestro libro que encontramos
en Madrid conecta, pues,
exactamente en el punto en que lo
dejamos en Burgos: la cubierta.
Notese de paso que el titulo del libro
es todavia Consideraciones, el
segundo titulo que tuvo el proyecto.
Es el 21 de abril. En los dias
siguientes van llegando libros y
papeles de todas partes y la gente se
ocupa en ordenar y clasificar[305].
Pero Fisac dedica todo el tiempo que
puede a encargos que le va haciendo
el Autor de C. La sustancia de su
testimonio es ésta[306]: «Llegado a
Madrid, Fisac contacté con Zorzano y
se fue a la casa de dofia Dolores, la
madre del Fundador. Estando alli
llego éste, con la consiguiente alegria
de todos. Enseguida se instalaron en
la casa del Rector del Patronato de
Santa Isabel. Alli habia, o se habilito,
una especie de mesa o tablero de
dibujo, donde empez6 a hacer cosas
de diverso tipo que le encargaba el
Autor de C. Una de las primeras fue



precisamente la portada de este
libro, que venia ya escrito y
preparado desde Burgos»[307].No
debio ser tarea facil dar con un
disefio que respondiera a lo que
«queria» el Autor y a lo que «veia» el
joven estudiante de arquitectura. En
todo caso, el 13 de mayo le vemos de
nuevo sobre la mesa de dibujo:
«Fisac esta dibujando la portada para
el libro de ‘Consideraciones’ del
Padre, que se titulard ahora
Camino»[308].El libro ha cambiado
de titulo. Esta es la noticia: ahora se
llama ya Camino y por primera vez
aparece in scriptis el nombre con el
que se haria famoso. Es el momento
de detenerse para saber cuanto
podamos acerca del cambio de
nombre. Es evidente que tiene lugar
entre estas dos fechas: 21 de abril y
13 de mayo. Me inclino a pensar que
la decision del Autor, o al menos, la
comunicacion a Fisac, que hacia la
cubierta, y a los demads, no seria muy
anterior al 13 de mayo. Mas todavia:



pienso que Zorzano la escribio en el
Diario en cuanto la supo. iEra la
noticia! No lo era que Fisac estuviese
con la cubierta: esto ya era cosa
sabida y constaba en el Diario del dia
21 pasado. La noticia era el cambio
de nombre, que llevaba consigo que
Miguel se pusiera de nuevo al tablero
para dar forma definitiva al diserio.
¢Como se forjo el cambio? En
realidad, sabemos poco sobre el tema
y ya lo hemos entrevisto. Pero eso,
aunque sea poco, debemos exponerlo
por su orden.Hay que partir del
manuscrito original, que se acaba el
2 de febrero y el dia 11 se entrega a
Mons. Lauzurica para el prologo. En
ese breve espacio de tiempo, como
sabemos, el libro paso de llamarse
Consideraciones Espirituales a
llamarse, sencillamente,
Consideraciones. Asi consta en las dos
versiones mecanograficas de la hoja
primera del manuscrito, que se
conservan[309], ambas con la
dedicatoria a Manolo Aparici. Con



este ultimo titulo se entrega el
manuscrito a Mons. Lauzurica. En
los dos casos, la hoja 2, con las
palabras del Autor al lector,
permanecia intocada. Cuando fue
retirada la segunda hoja n° 1 —al
decidir el Autor el nombre Camino y
que el libro no llevara dedicatoria-,
para sustituirla, no se hizo una
tercera version con el nuevo titulo,
sino que escribio la nueva palabra -
Camino- en lo alto de la hoja 2, de
manera simétrica a la hoja retirada y
sin cambiar la numeracion ni el resto
de la pagina con las palabras al
lector[310]. Por eso, en el manuscrito
que se conserva no hay hojan®1. A
modo de primera pagina, pero sin
numerar, esta el texto mecanografico
del Prologo de Lauzurica. Si, a pesar
de todo, conocemos las dos versiones
anteriores, es gracias a la costumbre
del Autor de no tirar ni romper los
papeles, sino aprovecharlos para
poder escribir por la otra cara[311].A
mi parecer, el Autor daba vueltas al



titulo del libro desde que decidio
ampliarlo hasta 999 puntos. Era en
realidad un libro nuevo. Pero, entre
los posibles nombres, ninguno se
imponia y, por otra parte, el titulo
anterior definia perfectamente, por
su género, el contenido del libro. De
la documentacion se deduce que fue,
escrito ya el libro con el titulo
Consideraciones Espirituales, cuando
el Autor aborda de manera directa la
posibilidad de un cambio en el
nombre. Aquellos dias en que Vargas
y Vallespin estan con el Autor en
Burgos, mientras éste termina de
mecanografiar el original, se
prestaban a que San Josemaria les
comunicara sus pensamientos. Tal
vez alli se «considerara» ya que el
libro se podria llamar simplemente
Consideraciones. En todo caso, me
parece que, como he dicho, esta
decision se relaciona con la visita
que el Autor, acompafiado por
Jiménez Vargas, hizo a Pedro
Casciaro, en Calatayud, el domingo 5



de febrero. Llevaba el manuscrito del
libro para que Pedro preparara la
cubierta. Logicamente debieron
conversar sobre el tema y Casciaro —
por lo que veremos después— pudo
sugerir al Autor prescindir de la
palabra espirituales en el titulo del
libro, para abreviar, o incluso buscar
un titulo mas breve. Mi hipotesis es
que el Autor en aquella conversacion
se decide por lo primero. En todo
caso, es lo que lleva a la practica,
como hemos visto. Pedro, en
consecuencia, podria trabajar la
cubierta sobre esa base. Digo esto
porque, estudiando las fuentes
documentales, llama la atencion que,
con toda naturalidad, Pedro Casciaro
pidiera al Autor, autégrafa, la
palabra Consideraciones para
ponerla como titulo en la cubierta.
Lo sorprendente no es que la pidiera
escrita de su pufio y letra, sino que la
pidiera, sin mas: porque implicaba
un cambio en el titulo. El Autor, que
se resistio al principio —por el



personalismo que podia haber en
que el titulo fuera autografo, dice
Botella—, envid a continuacion, sin la
menor reserva, la palabra solicitada.
Esto solo se explica porque la palabra
que pide Casciaro (en carta de 13 de
febrero) es la que el Autor ya habia
escogido como nuevo titulo. Casciaro
bajo ningun concepto lo habria
hecho por su cuenta. Por eso
situamos la decision del Autor en la
conversacion en Calatayud de 5 de
febrero.Pero el Autor seguia
pensando. El proyecto de cubierta
fue visto y comentado con los
Obispos de Vitoria y Tortosa, que
hicieron -dice Botella con humor-
«elogios episcopales». También pudo
comentarse el titulo... Pero esto son
meras suposiciones. Debemos volver
a la Rectoral de Santa Isabel para
saber algo mas:«Cuenta Miguel Fisac
que un dia el Padre les dijo en
conversacion —a los tres o cuatro que
alli se encontraban: Isidoro Zorzano,
Juan Jiménez Vargas, quiza Paco



Botella y él- que habia que editar en
seguida el libro de Consideraciones,
pero que ya no se llamaria asi, sino
con otro nombre mas breve. Les dijo
dos o tres posibles nombres en que
venia pensando —es una pena, pero
Fisac sdlo recuerda el de Camino-y
les pregunto qué les parecia. Era
muy de su estilo. No recuerda Fisac
qué dijeron ellos, si es que dijeron
algo, pero el Padre dijo finalmente
que seria Camino el nombre del
libro. A él —a Fisac- le gustd, también
porque era mas corto y facilitaba la
portada, en la que ya estaba
trabajando»[312].Para la génesis
«externa» del titulo del libro
disponemos de un ultimo documento
que, a la luz de lo que venimos
diciendo, se comprende
perfectamente. Botella, al regresar a
Burgos después de uno de sus fines
de semana madrilefnos, escribe a
Casciaro contandole las noticias de la
capital. Le habla, claro est4, de la
marcha del libro que uno y otro han



vivido tan de cerca y, en lo que a
nosotros interesa, dice:«El libro de
Mariano ya no se llama
Consideraciones. Hemos seguido tu
idea, artista, y como la palabra
Camino tiene menos letras, y mds
elegantes, se ha decidido sustituya a
la anterior. El papel va a resultar
también muy
economico»[313].Casciaro y Botella
estaban perfectamente en autos del
tema de la cubierta y de la busqueda
—que hemos relatado- de un titulo
mas breve para el libro, en la que
insistia Casciaro desde Calatayud.
«Tu idea»: por la redaccién podria
entenderse que «la idea» de Casciaro
era que el libro se llamase Camino.
Ya sabemos que la idea de Casciaro
era que el titulo fuera breve, una
palabra, y 1o habia conseguido:
Consideraciones. Camino, el titulo
que el Autor finalmente decide,
responde aun mas a la idea del
«artista»: «menos letras, y mas
elegantes», dice Botella. Interesante:



ya no se habla de que el titulo sea
autografo[314].¢;Por qué eligio el
Autor ese titulo para su libro? ¢Qué
mensaje tiene esta palabra -Camino-
en el titulo de esta obra?[315]. Esto
ya es entrar en otro terreno. Pocas
palabras de tanta entrafia biblica,
evangélica, con tanto sabor a
primitiva cristiandad. A partir de la
segunda edicidn, el libro saldra
siempre precedido del verso de San
Juan (14, 13): «Yo soy el Camino», y
de una lamina con la figura de Cristo,
que en las primeras ediciones es el
Cristo con la Cruz a cuestas de E1l
Greco: «Cruz, trabajos, tribulaciones:
los tendras mientras vivas. —Por ese
camino fue Cristo, y no es el discipulo
mas que el Maestro» (p/699). La
lamina y el verso son la esencial
hermenéutica del titulo.Pero hay mas
en este titulo tan breve. Pocos dias
después de que el Autor diera el
nuevo nombre al libro, escribia
dirigiéndose a Alvaro del Portillo,
que seguia en Cigales



(Valladolid):«Saxum jqué blanco veo
el camino -largo— que te queda por
recorrer! Blanco y lleno, como campo
cuajado. jBendita fecundidad de
apostol, mas hermosa que todas las
hermosuras de la tierra!
Saxum!»[316].En aquel radical marco
cristolégico del «Camino», entra esta
segunda aproximacion al tema. El
Camino que es Cristo se hace para
cada uno llamamiento personal,
vocacion que sefiala un camino que
tiene sus dimensiones y
caracteristicas propias. Es el camino
personal del cristiano, del apostol de
Cristo, lleno de una fecundidad que
en la pluma del Autor se expresa en
prosa poética: «mdas hermosa que
todas las hermosuras de la tierra».
Alvaro del Portillo seria el sucesor de
San Josemaria al frente del Opus
Dei.En junio de 1939 —cuatro meses
antes de estar en las librerias- el
Autor escribid una carta circular
(manuscrita) para acompanar a
«Noticias» de ese mes:« + Pronto



tendremos casa..., Si empujdis con
vuestra oracion y vuestros sacrificios
y vuestros deseos de coger los libros.
Mientras, no me perdais vuestra
bendita fraternidad: vividla cada dia
mas, y manifestadla con vuestra
colaboracion en este afan comun de
rehacer nuestro hogar. Que pronto
nos veamos reunidos, junto al Jesus
de nuestro Sagrario. Josemaria»[317].
La cuartilla acaba con esta postdata:
«P.D. ‘Tu desidia, tu dejadez, tu
ganduleria son cobardia y
comodidad —te lo arguye de continuo
la conciencia—, pero no son camino’.
(Del libro ‘Camino’, en prensa, con
prologo del Excmo. y Revmo. Sr.
Obispo de Vitoria)».Estamos ante la
primera «publicidad» del libro. El
«anuncio» lo hace el propio Autor,
que elige el que sera p/348. Quiere
sacudir a esa juventud que ha dejado
las armas y ha perdido el habito del
estudio. Pero, al elegir este punto
para presentar el libro a los «chicos»,
me parece que el Autor les brinda, a



la vez, la interpretacion existencial
del titulo del libro. En el camino o
modo de seguimiento de Cristo que
propone, ocupa un lugar central el
trabajo, con sus exigencias humanas,
como las que destaca en el
«anuncio». O la alegria, «parte
integrante de tu camino» (p/665). De
ahi que el libro, desde su punto
primero, proponga como panorama
de la existencia cristiana en el
mundo «encender todos los caminos
de la tierra con el fuego de Cristo que
llevas en el corazén». Esta idea de
«camino» como seguimiento de
Cristo con caracteristicas concretas y
objetivas para cada persona —«tu
camino»—, que es fruto de una
vocacion, de una llamada divina
personal, aparece por todas partes en
el libro y lo vertebra[318]. De ahi la
alegria del Autor ante aquel cartelon
del que hablaremos después: «Cada
caminante siga su camino»...El1 Autor
comienza enseguida las gestiones de
edicion. Tiene urgencia en poner en



la calle este instrumento que estima
importante para la expansion del
mensaje que Dios le habia hecho
entender el 2 de octubre de 1928. El
31 de mayo, de madrugada, San
Josemaria salio para Burgos en
coche. Le acompafiaban su hermano
Santiago y Vicente Rodriguez Casado,
que se quedaba en Valladolid, donde
seguia destinado. Regreso bien
entrada la noche, trayéndose a
Botella. Zorzano en el Diario escribio
el dia antes que el objeto del viaje era
«ver si consigue editar Camino en las
mejores condiciones posibles»[319].
Botella en carta a Albareda lo explica
algo mas:«Se me presento el
miércoles una ocasion magnifica de
ir en tres horas y media a nuestro
caseron de Madrid [...] El libro de
Mariano va a salir enseguida.
Sanchez Bella[320] se encarga de
imprimirlo en su imprenta, y el coste
serd minimo. También el papel —éste
fue el objeto del viaje a Burgos—va a
resultar muy econémico»[321].Se



trataba de obtener la preceptiva
asignacion gubernamental de las
resmas de papel necesarias para la
edicion. Tal vez sea éste el momento
de aludir a otra reflexion del Autor,
que comunicaba con los que le
acompafiaban, aunque no se refleja
excesivamente en cartas y diarios.
Me refiero a la cuestion del formato y
tamafio del libro. Una cosa tenia
clara y era punto de partida: el libro
no tendria el clasico aspecto de los
libros de espiritualidad en la época
con las tapas negras y los cantos
rojos o dorados. Apareceria con un
disefio «civil». Todo el «debate» que
hemos presenciado acerca de la
cubierta tiene este trasfondo. Lo que
sopesaba el Autor era si el libro debia
ser de pequeifio tamafio —para que lo
pudieran llevar en el bolsillo de las
camisas o de las guerreras, incluso
en los frentes— o de un formato de
mayores dimensiones, que diera
prestancia al libro y a su contenido.
De ahi que las advertencias a



Casciaro sobre la cubierta tuvieran
siempre esta reserva: «depende del
tamarfo que se elija»[322]. En esa
eleccion gravitaban, sin duda, los
posibles recursos economicos, que en
la época de Burgos se pensaba
sufragar con los atrasos del sueldo de
Rector de Santa Isabel, si es que los
concedian. Mi impresion es que el
Autor, mientras estaba en Burgos —es
decir, cuando pensaba en imprimir
el libro durante la guerra- tenia la
idea de hacer una edicion de formato
pequerio, para su utilizacion en los
frentes, como he dicho. Pero el
proyecto de edicion en la fase de
Burgos nunca dio pasos operativos y
San Josemaria, mientras encargaba a
Casciaro las gestiones, lo que tenia
delante era el final de la guerra, que
se veia inmediato, sobre todo
después de la caida de Barcelona (26
de enero de 1939). Aparte de que era
muy dificil conseguir papel Yy,
ademas, no tenia el dinero, pues lo
de Santa Isabel se dilataba ad



kalendas graecas[323].Al finalizar la
contienda y situarse de nuevo en
Madrid, el Autor da al libro su
nombre definitivo y se decide por el
formato grande, sobre todo al
encontrar facilidades gracias a la
buena disposicion de José Lorente,
Subsecretario entonces de Interior,
para autorizar el papel adecuado a la
edicion, y, sobre todo, a su amistad
con los Sanchez Bella, que tenian una
tipografia en Valencia y se
encargarian de la ediciéon del
libro.Ante el buen resultado de su
gestion en Burgos, el Autor pone
inmediatamente a trabajar a los
«chicos»: habia que hacer, ahora de
verdad, el indice de conceptos que
asustaba tanto a Botella. La noche
del 31 de mayo volvia el Autor a
Madrid y a la mafiana siguiente
abordaron ya la tarea:«Entre todos se
confeccionan los indices de Camino,
que se dara en breve a la
imprenta»[324].Pudieron empezar
donde habian terminado en los



intentos de Burgos. El Autor se habia
traido el manuscrito original y todos
los papeles: las «gaiticas», etc.[325].
El propio Botella no salia de su
asombro al ver la eficacia del nuevo
equipo vy, al volver a Burgos, escribe a
Casciaro:«Ayer por la tarde estuvimos
[en Madrid]casi toda la tarde
ocupados en la confeccion de un
indice para las «gaiticas». Va a
resultar francamente bien. Queria el
abuelo que ultimaramos pronto eso,
porque el dia 5 de este mes tiene que
estar [el abuelo] en Valencia.
Seguramente saldra para alla el 36 el
4. Quiza venga [a Madrid] Sanchez
Bella por él y se vayan en coche.
Hace unos dias paso por casa
Sanchez Bella y puntualizé todos
estos detalles. Como os he dicho, va a
facilitar la impresion del libro de
Mariano»26.[326]2. Los trabajos de
edicion en ValenciaDebieron
terminar el trabajo, bajo la batuta del
Autor, en un par de dias. El dia 4
lleg6 en coche Rafael Calvo[327] con



algun otro y el Autor salio en efecto
para Valencia el lunes 5 de junio,
después de almorzar, llevando el
manuscrito[328]. Iba a emprender
una intensa labor apostdlica entre los
universitarios de Valencia. La noche
de ese dia comenzo a predicar EjEsp
a un nutrido grupo de jovenes —
profesores y estudiantes— en el
Colegio Mayor Beato Juan de Ribera,
en Burjasot (Valencia), una
prestigiosa institucion de la vida
cultural valenciana28b. Al llegar a la
casona de Burjasot se topo con el
indicador a que antes he aludido, en
el que se leia: Cada caminante siga su
camino. Le sorprendio. Los que le
acompafiaban se disculparon: era un
resto, todavia no retirado, de la
ocupacion del edificio por el ejército
republicano[329]. «Dejadlo -les dijo-.
Me gusta»[330]. Alli se quedo para
que lo consideraran todos. Después
se ha sabido que probablemente era
obra de Antonio Machado[331]. El
tema del cartel —cuentan los que



hicieron el retiro- le sirvio de
continua referencia durante la
predicacion[332]: Cristo es el Camino
de todos y en Cristo cada uno tiene su
vocacion personal, su camino, y
habia que seguirlo. Era el tema del
manuscrito que llevaba en la
cartera... Ese mismo dia C entraba en
la imprenta. Al dia siguiente, 6 de
junio, el Autor escribe a los de
Madrid: «El libro esta en la imprenta,
con el folleto[333]. Creo que la
impresion sera muy buena»[334].En
Valencia estuvo del 5 al 17 de junio.
Las gestiones para la edicion tenian
lugar desde Burjasot, mientras
predicaba. Uno de los asistentes
recordaba, afios después,«las muchas
reuniones que tenia con algunos
ejercitantes y con otras personas que
venian todos los dias de fuera, y que
al fin supimos que se referian a la
edicidon que se estaba preparando de
un libro que ya habia publicado
antes de la guerra civil, pero que
ahora queria editar por primera vez



—amplidandolo mucho- con el nombre
de Camino. [...] Las personas que mas
se reunian con él, para tratar de esa
edicion eran —si no recuerdo mal-
Rafael Calvo Serer, Alfredo Sanchez
Bella, Amadeo Fuenmayor, [José
Manuel] Casas, Antonio Huerta, y
algun otro que yo no
conocia»[335].Rafael Calvo anota el
16 de junio:«Alfredo, que hace las
gestiones para editar Camino, lleva al
Padre las primeras pruebas. Se
dispone de buen papel»[336]. Al dia
siguiente Casciaro escribia a los que
estaban en Olot:«Esta mafiana,
después de la Misa, el desayuno
hablando de la impresion del libro.
Todos estan en muy buen plan y
valen mucho intelectualmente. El
libro es un hecho; ya hemos
concretado formato y namero de
volumenes: diez mil»[337].Es éste el
momento de subrayar la actuacion
tan generosa que tuvo en toda la
operacion don Hipdlito Sanchez, el
padre de los Sanchez Bella. Tenia



una pequeria empresa tipografica, de
tipo familiar, «Intertype composicion
mecdanica», muy prestigiosa en
Valencia. En su imprenta, por la
mediacion de su hijo Alfredo, se
hicieron las diversas pruebasy
ensayos de composicion del libro -
que cobrd a precios reducidisimos—
hasta dar con el formato definitivo.
Entonces el propio don Hipdlito
sefialo, como imprenta mas
adecuada para la composicion
definitiva, «La Semana Grafica»,
donde efectivamente se
compuso[338]. Pero volvamos a la
noticia de Calvo.Su alusion a las
«primeras pruebas» inicia todo un
conjunto de informaciones sobre la
impresion del libro, sumamente
prolijas y, sobre todo, no siempre
faciles de entender por provenir con
frecuencia de personas que no
dominan el peculiar lenguaje de los
tipografos[339]. Tendremos que
interpretarlas buscando la
coherencia de unas con otras. Es



claro que estas «primeras pruebas»
de las que habla Calvo Serer, no son
las galeradas o «primeras pruebas»
de un libro, que se corrigen para
pasar a «segundas pruebas». Son
unos ensayos compuestos en
«Intertype», con diferentes tipos de
letra y de caja, para que el Autor se
situe, elija y dé indicaciones mas
precisas[340]. El propio Calvo nos da
mas noticias al dia siguiente, a la vez
que cambia de terminologia: «Se
dispone nueva forma del libro, para
evitar quede como un
folleto»[341].Se deduce con claridad
lo que ha ocurrido: el Autor, a partir
de aquella prueba, habia dado
instrucciones sobre el formato, la
caja, el tipo de letra, etc. La «forma»
que vio el Autor tenia el texto
apretado y las lineas cortas, 1o que no
daria prestancia al libro, que
pareceria un folleto[342]. Lo que se
queria, como sabemos, era un libro
de buenas proporciones y de estilo
no convencional. Esa misma tarde el



Autor salié para Madrid[343],
contento de como se planteaba la
edicidn, aunque todavia tenia que
hacerse esa nueva forma, otro nuevo
ensayo.El lunes 19 hay una llamada
telefonica de Valencia. Francisco
Botella, que se encontraba ese dia en
Madrid, es ahora nuestra fuente:«Era
Rafael [Calvo Serer], que lanzo6 una
densa emision de cuestiones a
resolver. Supongo que hoy Mariano
habra contestado todo; las
condiciones del libro le
convencieron»[344].El dia 21
Zorzano en su Diario anota la llegada
de Alfredo Sanchez Bella, que viene
con la nueva formal345] de que
hablaba Rafael Calvo y con su gran
optimismo:«Nos dice que Camino
saldra dentro de un mes»[346].El
Autor sale el 22 de junio para Vitoria
—acompafado por Sdnchez Bella
hasta Burgos[347]-, donde va a
predicar EjEsp. Hace una nueva
visita a Lorente para proponerle, ya
en concreto, que autorice para la



edicion del libro unas resmas de
excelente papel, incautado en
Valencia por el Gobierno al ser
ocupada la ciudad y cuya existencia
conocia Sanchez Bella. Parece que el
resultado de la gestion fue
positivo[348]. El Autor continuo su
viaje a Vitoria y Sdnchez Bella
regreso a Madrid, y a continuacion a
Valencia, con el dictamen del Autor
acerca de la nueva forma[349]. En
Valencia, ya en «La Semana Grafica»,
comenzaron a trabajar
inmediatamente y a gran velocidad.
Mientras tanto, San Josemaria seguia
en Vitoria, donde estuvo hasta el 13
de julio[350]. A la hora de seguir el
proceso de impresion y edicion del
libro es importante el didlogo
telefonico de 1° de julio. Francisco
Botella llama a Valencia[351] y
redacta una nota de la conversacion
para entregar al Autor:«Hemos
hablado por teléfono con Valencia. Se
ha puesto al aparato Alfredo
[Sanchez Bella]. Noticias que da: [...]



La prueba del libro quedara hoy
corregida. Resulta en buenas
condiciones, acoplandose a las
directrices que se les dieron. Tiene
cerca de 200 paginas. Estara para
Santiago. De papel bueno no se
pueden tirar mas que 5.000
ejemplares, el resto se puede hacer
en papel de clase inferior, a no ser
que se espere a encontrar ocasion
oportuna para mejorarlo. De
momento, no hay mas de la calidad
primera. El coste no sera superior al
previsto: alrededor de 5.000 ptas. Los
folletos de Santo Rosario estan
ultimados. Los tiene
Alfredo»[352].Pienso que lo que dice
Botella es que ya estan empezando a
entregar desde la imprenta las
«primeras pruebas» en sentido
propio (galeradas) y que van a salir
unas 200 paginas de texto. En
Valencia ya las estan corrigiendo. Asi
lo explica Casciaro, que ahora esta
alli con el Cuartel del General
Orgaz:«Alfredo ha empezado a



corregir las pruebas del libro. Rafael
[Calvo Serer] me ha dicho hoy que
conviene que las revise yo también
para que no se escapen erratas; €l no
puede hacerlo por la prescripcion del
médico de que no deje Burjasot y no
altere el régimen»[353].El dia 11
Casciaro escribe al Autor para
comunicarle que al final de esa
semana el libro «estard ya ajustado y
podré corregirlo conjuntamente con
Rafael»[354]. Si es técnicamente
exacto lo que dice Casciaro, esto
significa que Sanchez Bella ha
corregido las primeras pruebas, que
a continuacion se han incorporado
en la imprenta los errores y erratas
descubiertos y que han pasado ya a
«ajustar» el libro -y a paginarlo-:
estas «segundas pruebas» son las que
van a corregir Calvo y Casciaro.
Realizada esta operacion, Fuenmayor
va el 21 de julio a Madrid con las
pruebas y Calvo, ese mismo dia,
anota con su peculiar
terminologia:«Al tener las pruebas



del 3erformato de Camino, Amadeo
las lleva a Madrid, donde pasa unos
dias y se da la forma definitiva»[355].
En Madrid, cuando llega Fuenmayor,
estan en plena mudanza: dejan Santa
Isabel y se trasladan a unos pisos de
la calle Jenner, sede de la nueva
Residencia de Estudiantes (la de
Ferraz ha quedado por completo
impracticable). El domingo 23 ya
duermen todos en la nueva casa,
pero no San Josemaria, que esta
desde el dia 19 en Avila con el Obispo
de la Didcesis, don Santos Moro[356].
El Prof. Fuenmayor se queda en
Madrid esperando al Fundador del
Opus Dei, que vuelve el dia 25y
examina el paquete de pruebas
corregidas. Este transito del «3er
formato» a la «forma definitiva» es el
que ofrece mas dificultades de
interpretacion. ¢Qué ocurrio? La
carta de Sanchez Bella a San
Josemaria, que trae consigo
Fuenmayor, pone de manifiesto que
lo que se espera del Autor no es una



correccion de pruebas, sino la
conformidad con el «formato», es
decir con la estructura y paginacion
del libro. Sdnchez Bella espera
incluso una simple llamada
telefonica, para pasar a
imprimir[357]. No fue asi.
Fuenmayor vuelve a Valencia el 29
de julio[358] llevando no
simplemente unas pruebas
corregidas, sino instrucciones para la
«forma definitiva» (el 4° formato,
que diria Calvo), que implicaba pasar
-manteniendo la composicion- de las
200 paginas, mas o menos, que tenia
el «formato 3°», a las 336 del libro
actual. Fuenmayor, al regresar a
Valencia, escribe al Autor —después
de conversar detenidamente con
Casciaro y Sanchez Bella- diciendo
que el libro «comenzara a
imprimirse inmediatamente, aunque
elevando el precio a 10 ptas., para
salvar la edicion, dados los gastos
inutiles del formato
corregido»[359].Qué sean «formav,



«formato», «prueba», «pruebas» en
toda esta correspondencia no lo
sabemos con certeza. Lo que
sabemos es que todos estos cambios
hicieron muy lento el trabajo, aparte
de encarecerlo. El libro, que
aseguraba Sanchez Bella iba a estar
el dia de Santiago, esta todavia en 1°
de agosto con la cuestion de los
«formatos». En todo caso, parece que
la edicion ahora se encamina en
linea correcta: se empezara a
imprimir inmediatamente, dice
Fuenmayor. También esto hay que
entenderlo bien: quiere decir -me
parece- que se iba a proceder
primero a la preparacion de la
«forma definitiva», para lo que haria
falta algun tiempo en la imprenta,
nuevas pruebas y proceder a
corregirlas[360]. E1 10 de agosto,
finalmente, esta a punto el nuevo
«formato» y se hace la correccion de
pruebas. El propio Fuenmayor
informa al Autor:«Anteayer
corregimos las pruebas del libro, que,



por cierto, no tenia casi ninguna falta
y que, al parecer, resultara
estupendo de
presentacion»[361].Pienso que el
nuevo «formato» no implicaba
«componer» de nuevo, sino,
aprovechando las lineas compuestas,
reestructurar la paginacion, los
blancos y la distribucion del texto: es
decir, «ajustar» de nuevo un texto
que ya habia sido corregido en
«galeradas» (Sanchez Bella) y en
«segundas pruebas» (Calvo Serery
Casciaro) y revisado en Madrid,
posiblemente por el propio Autor.
Por eso puede decir Fuenmayor que
ahora, al corregir, apenas habian
encontrado faltas. Pero esa nueva
paginacion tendra que verla el
AutorNuevo viaje a Madrid. El dia 21
llegan, con Alfredo Sanchez Bella,
estas «terceras pruebas», que Calvo
llama «pruebas
completas»[362]:«Han venido los
valencianos Alfredo y Salvador
[Senent]. Estdn muy satisfechos de la



marcha de los asuntos en Valencia.
Han traido las pruebas del libro
Camino. Tal vez esté tirado a final de
mes»[363].Siempre el optimismo de
Sanchez Bella. El libro saldra en
efecto a fin de mes, pero del mes
siguiente... No obstante, tenia
motivos para estar contento, pues
estas pruebas eran ya practicamente
el libro. Son las unicas pruebas de
todo este proceso que conocemos;
ciertamente, en cantidad simbodlica,
gracias al expediente de censura
gubernativa, que el propio Sanchez
Bella debio gestionar con ocasion de
su visita. Lleva la fecha (de entrada y
de salida) de 24 de ese mismo mes de
agosto[364]. Lo que ahora nos
interesa es que en el expediente
estan las cuatro primeras paginas de
las pruebas de C: portada, pagina de
créditos, pagina con el Prologo de
Lauzurica —que finalmente se llama
«Introduccion»—y pagina con las
palabras del «prologo» del Autor. Son
efectivamente «segundas» o



«terceras pruebas», practicamente
idénticas al texto definitivo. La mas
destacada diferencia con éste se
encuentra en que la pagina de
créditos no incluye todavia el
imprimatur. Sanchez Bella regreso a
Valencia con las «pruebas completas»
provistas del visto bueno del Autor.
En «La Semana Grafica» corrigieron
y ajustaron definitivamente el texto,
y los moldes fueron finalmente
trasladados a los talleres de «Graficas
Turia», donde el libro se habia de
imprimir. Alli estaban depositados,
ya desde el mes de julio, el papel y la
cartulina para la edicion. Del 5 al 20
de septiembre Josemaria Escriva,
acompafado de Alvaro del Portillo,
esta otra vez en Valencia. Del 10 al 16
predica de nuevo EjEsp en Burjasot.
El Autor gestiono entonces con don
Antonio Rodilla, Vicario General de
la Archidiocesis, todo lo relativo a la
censura eclesiastica del libro con
vistas al «imprimatur», que lleva
fecha de 8 de septiembre[365]. Ese



mismo dia hay una escueta
anotacion del Diario, que nos habla
de una visita del Autor a «Graficas
Turia», donde el libro estaba ya
dispuesto para la tirada:«El Padre,
con Alvaro, Alberto [Sols] y Rafael
[Calvo] da los ultimos toques en la
imprenta»[366].Esos «toques» tenian
un contenido muy concreto y
sencillo: remodelar la pagina reverso
de la portadilla para incluir el
imprimatur de que hablamos. El libro
quedaba asi en condiciones de
proceder a la tirada. El dia 13 Alvaro
del Portillo llama a Jenner para que
dispongan espacio para almacenar el
libro[367]. E1 20 de septiembre San
Josemaria, acompafiado por del
Portillo regresa a Madrid[368]. A fin
de mes salen los primeros
ejemplares. Se acabo de imprimir -
dice el colofon- el 29 de
septiembre.»No debemos seguir
avanzando en la descripcion del
proceso editorial en Valencia sin
hablar ya despacio de la tan traida y



llevada cubierta de los «nueves» de
esta primera edicion, a la que hemos
hecho alusion en diversas ocasiones.
El tema lo habia ya sefialado el Autor
en Burgos, como bien sabemos, pero
fragua en Madrid en pleno mes de
julio, cuando se adquirio la cartulina
para las tapas y parecia inmediata la
edicion del libro[369]. La
informacion proviene,
fundamentalmente, de un
intercambio de cartas de Fisac con
Casciaro y Sdnchez Bella, y de las
conversaciones del primero con el
autor de esta edicidn critica. Pero
comencemos dejando la palabra al
propio Autor, que evoca el tema en
1955. Le habian preguntado por C:
«En cuanto a la presentacion de
Camino, quise romper la tradicion
espafiola de presentar los libros
piadosos con portadas negras, y le
dije a Miguel Fisac que lo hiciese con
formas nuevas, para que llegase a
todos los lugares»[370].El disefio de
la cubierta, realizado en efecto por



Fisac, habia sido muy contrastado y
tenia la aprobacion del Autor. Ya
estaba en Valencia. Pero Fisac se
preocupo cuando Sanchez Bella le
dijo que la cartulina adquirida para
la cubierta del libro era de color
naranja. Esto no encajaba con el
verde que el disefio preveia para los
«nueves». Con estos datos el lector se
sitia ante esta carta de Casciaro a
Miguel Fisac:«Querido
Miguel:Contesto a tu conferencia
telefonica remitiéndote una muestra
de la cartulina de que se puede
disponer. En Valencia no hay otra
cosa y parece que fuera de Valencia
tampoco en la cantidad que se
necesita. Realmente no es ni mucho
menos color naranja. Tal vez iria bien
si el verde [se refiere al verde de los
«nueves»] es muy intenso. Esto,
unido a la banda de papel, que en
este caso puede ser blanco con letras
rojas.Otra solucion pudiera ser poner
una envoltura de papel satinado
blanco con el dibujo proyectado para



la portada. No sé si me entiendes; por
supuesto, te estoy escribiendo a una
mecha imponente.Contesta
enseguida, a ser posible por teléfono,
sobre si la cartulina sirve. Yo he
perdido el sentido estético y quiza
por eso me parece aceptable. En caso
de emplearla, creo que debiera
ponerse por el lado mas
aspero.Manda el Ex-libris!Escribiré
luego mas despacio. Quiero que la
cartulina no pierda el correo de hoy.
[...] Abrazos. Pedro»[371].El dia 15
Sanchez Bella llama a Fisac para
urgirle la respuesta a este tema y a
otros pendientes. El Autor esta ya en
Madrid de vuelta de Vitoria y Fisac
puede consultar con él los diversos
asuntos. Ese mismo dia escribe
Miguel esta carta, que sefiala lo que
realmente se hizo en la cubierta del
libro:«Querido Alfredo: Como ya te
he dicho por teléfono, te pongo unas
letras para terminar de concretar
algunas cosas del libro. Se puede con
esa cartulina encuadernar el libro y



después poner como un forro de
papel muy blanco y mate, en donde
vaya la portada. No hara esto raro,
pues en libros —sobre todo
extranjeros— es muy corriente. Este
como forro debe ir pegado a la
cartulina por el lomo.Como no me fio
mucho de mis formas de expresion te
hago un pequerfio esquema[372]. No
creo que haga falta decir que tanto
las pastas como el forro deben ser
algo mayores que el resto de las
hojas, 5 mm. por ejemplo. He hecho
dos o tres intentos de Ex-libris y no
sale. Podriais ensayar poner la misma
greca de la portada en la
contraportada o simplemente dejarla
en blanco, con el precio marcado en
la parte inferior.[...]JUn fuerte abrazo,
Miguel»[373].A la luz de esta
correspondencia parece claro: a) que
se acepta la solucion que Casciaro
propone ante el «<naranja» de la
cartulina: una sobrecubierta de
papel blanco -muy blanco, subraya
Fisac—, pero no satinado —como



apunta Casciaro- sino mate, y pegada
esa envoltura al lomo. Igualmente se
acepto la faja con el texto en letras
rojas. Asi se hace y asi esta en los
ejemplares del libro;b) que el disefio
originario de la cubierta preparada
por Fisac incluia ya los nueves como
«greca»: no es la cubierta originaria
un conjunto de tres nueves
verticales, sino una greca de nueves,
con tres nueves enteros en el centro
y dos medios nueves en los
extremos;c) la novedad que ahora
introduce Fisac es la alternativa al
ex-libris, que «no le sale» con las
prisas: propone reproducir la greca
de los nueves también en la
sobrecubierta posterior, que es lo
que efectivamente se hara.El disefio
originario de la cubierta no se ha
conservado. Pero se conserva el
boceto de la greca de los nueves, que
Fisac tenia entre sus papeles de arte
y arquitectura y que regalo al autor
de esta edicion critica con ocasion de
nuestras conversaciones sobre el



tema[374]. El boceto tiene el mismo
disefio —exacto— que los nueves de la
greca del libro, pero algo mas
pequerio: el nueve tiene 4’2 cm de
altura, y el de la edicion principe 4°9.
Es un trozo de papel fuerte para
dibujo, tamafio octavilla, con el
borde derecho cortado de fabricay
los otros tres bordes con sefiales de
haber sido cortados a mano
doblando previamente la hoja mas
grande de que procede. La greca,
dibujada en vertical sobre la
octavilla apaisada, esta formada por
un nueve en el centro, otro casi
entero arriba y el inicio de otro
nueve abajo (este inicio de abajo es lo
que le falta al nueve de arriba). E1
color verde es mas vivo que el de la
cubierta del libro, que salié mas
atenuado. La greca de esta octavilla
no es un trozo de una greca mas
larga —como sera la del libro-, sino el
esbozo completo. El Autor de C
escribio en el dorso, de su pufio y
letra y con tinta: «En casa de Lazaro /



Con los primeros Doce»[375]. Miguel
Fisac, remmemoraba esta historia en la
ya citada conversacion:«A su
entender —soy yo el que relata- se
cometieron dos errores en la
imprenta: primero, que la greca de
los 999 tenia que estar centrada
sobre el nombre del autor y no
desplazada arbitrariamente a la
derecha, como hicieron; segundo, el
nombre Camino tenia que haber sido
con letras mas consistentes y
enérgicas, de manera que destacaray
dominara a la greca de los 999, que
habia de tener caracter de fondo. El
nombre del libro salié de hecho con
letras a su juicio demasiado
tenues»[376].Debo agregar otro texto
de mis notas de aquella
conversacion:«Otra cosa interesante
que confirmad Fisac es que el nombre
del Autor se compuso
cuidadosamente en un tipo de letra
inglesa que evocaba un tanto la
grafia del Autor. Casciaro, que estaba
en Valencia y que tenia la paternidad



de la idea —comento yo por mi
cuenta—-, no volvio a insistir en que el
titulo del libro fuera autégrafo del
Beato Josemaria»[377].El libro tenia,
pues, 999 consideraciones —
agrupadas en 46 caps—, que en la
tradicion editorial y espiritual se
conocen como los puntos de C. Este
numero dio lugar a muchas
habladurias. En el coloquio romano
que he citado mas arriba
preguntaron al Autor sobre el
tema:«999 era una devocion un poco
ingenua a la Trinidad. Por jugar me
gusta el 1, el 7... algunos han querido
buscar una razon esotérica, pero no
existio»[378].La realidad era asi de
sencilla... y profunda: el numero 999,
elegido para el ultimo punto de C,
respondia al amor de San Josemaria
a la Trinidad[379], que se expresaba
en el «juego» y en el «mensaje» de los
numeros, como en la antigua
tradicion filosofica y patristica. Lo
mismo ha de decirse —aunque esto no
trascendio a los maliciosos— de la



edicion a velografo de Cem, cuyo
numero de consideraciones tenia
también, aun mas evidente, una
«clave trinitaria»: 333. Su
predileccion por el 3y el 9, como
expresion de su amor adorante a la
Santa Trinidad de Dios, la habia
explicado ya en un documento de
1935: «<Hagase con los nuevos
alumnos grupos de nueve. Podrian
ser grupos de ocho o de once: se
cumpliria igualmente la finalidad,
que no es dar aires de conferencia a
la charla de formacion, y adquirir el
ambiente cordial, de familia, que es
uno de los caracteres de la obra de
San Rafael. Ponemos 9 (3+3+3), por
devocidn a la Trinidad
Beatisima»[380].Venian precedidos
los 999 puntos por una pagina, sin
titulo alguno, con unas breves
palabras al lector, que son un
desarrollo de las lineas del mismo
tipo que ya estaban en Cec. El Autor
quiere meter a los lectores «por
caminos de oracion y de Amor».



Tienen gran importancia estas lineas
a la hora de situar la intencionalidad
del Autor al escribir el libro, tema del
que nos ocupamos infra § 11,1. Y
antes, bajo el titulo «Introducciony, el
prologo de Lauzurica, que capta bien
la fuerza interior del libro y la
radicalidad cristiana que plantea a
los lectores.Pasemos ahora a
describir formalmente el libro cuyo
proceso redaccional y editorial
hemos seguido. La edicion principe
de C es en cuarto mayor. Sus medidas
son: 18 x 26 cm. Esta encuadernado
en rustica y la cartulina usada para
las cubiertas es de un color beige
verdoso -llevaba razdn Casciaro al
decir que no era naranja—, con una
sobrecubierta de color blanco mate,
que hace en realidad de cubierta del
libro: esta pegada a la cartulina por
el lomo, abrazandola con unas
solapas en blanco. En la
sobrecubierta anterior esta la
portada de los «nueves»: a 3 cm del
borde superior esta en letra inglesa



el nombre del Autor, con grafia que
recuerda a su propio autografo: todo
en letra minuscula, con el acento
ortografico fuertemente sefialado en
«josé» y en «escriva» y ausente en
cambio en «maria». El titulo del libro
—Camino-, a 9’3 cm del borde
inferior, con disefo en versales del
tipo Bodoni Antica, afinado, de 27
mm de altura. La greca de los
«nuevesy, vertical, que hace de
fondo, esta desplazada hacia la
derecha, a 8 cm del borde izquierdo;
es de color verde bastante intenso,
con tres nueves integros en el centro
y dos medios nueves junto a los
bordes inferior y superior del libro.
En la sobrecubierta posterior se
repite la greca verde con la misma
estructura y disposicion. El juego de
verde y negro sera la motivacion
estética de la edicion.El libro tiene
336 paginas: 21 pliegos de 16 paginas,
numerados -los pliegos— en el angulo
inferior derecho. Los pliegos vienen
sin cortar en el borde superior. E1



papel es de buena calidad: blanco
mate, un punto ahuesado, con mucho
cuerpo. Sin paginas de respeto, el
libro comienza directamente por la
portadilla (pg 1), con el titulo a 8 cm
del borde inferior, en verde y caja
alta de 18 puntos. La pg 2 esta en
blanco. La portada, pg 3, tiene caja
alta de tipo de palo (Helvética) y
textos centrados: el nombre del
Autor, de 4 mm y a 4 cm del borde
superior; el titulo del libro, en verde
y caja alta de 13 mm. A 4 cm del
borde inferior, en dos lineas, la
ciudad y la fecha, en romanos, de 3
mm: valencia | mecmxxxix. En el
reverso de la portada esta la pagina
de derechos, en cuerpo 8. En la parte
superior derecha se lee: «Es
propiedad | Queda hecho el depdsito
que marca la Ley | Copyright, 1939,
by | Ediciones C. I. D. [en tinta verde]
| Printed in Spain». En posicion
simétrica, en la parte inferior de la
pagina, la autorizacion eclesiastica:
«Imprimatur: | Valencia, 8 de



septiembre de 1939 | Antonio Rodilla
| Vicario General». Debajo, a la
izquierda, a 3’5 cm del borde, los
datos de la impresion, en
composicion sencilla en
versalitas[381]: «graficas turia |
pintor s. abril, 12 | teléfono 10-0-77 |
valencia». La pg 5 es la
«Introduccion» de Lauzurica,
compuesta en cursiva de cuerpo 12y
en caja de 7 cm de ancho. La pg 7,
con caja de 8 cm, contiene las
palabras del Autor al lector: estdn en
la segunda mitad de la pagina y son
14 lineas, dispuestas en forma de
composicion poética, en negrita y con
un tipo peculiar de letra. El Indice
del libro esta en las paginas 9y 10,
compuesto en mayusculas de cuerpo
10 y con las letras espaciadas. En la
pagina 11 comienza el texto del libro.
La caja es de 24’5 x 40’5 ciceros, lo
que proporciona a las paginas una
gran belleza y una notable amplitud
a los margenes: 3 cm para los
laterales y 5 para el superior y el



inferior. En las cornisas par e impar
de las paginas y en caja alta figuran,
respectivamente, el nombre del
Autor y el titulo del libro; ambas
cornisas se situan junto al lomo,
separadas de la caja del libro por un
filete muy fino, situado a 1 cm de la
caja y recorriendo toda la anchura de
ésta. En el margen inferior, a algo
menos de 1 cm de la caja, centrado y
entre guiones amplios, figura el
numero de cada pagina. Los titulos
de los 46 caps del libro estan en
portadillas de caja alta y color verde,
letra del tipo Belwe Medium, cuerpo
18. El texto de cada cap comienza en
pagina impar a 10’5 cm del borde
superior, con letra del tipo Centenial,
cuerpo 10 en negrita. El namero de
cada punto de C, alineado en el
margen izquierdo, es, como las
portadillas, tipo Belwe Medium de
cuerpo 16, impreso con tinta verde.
El espacio en blanco entre los
distintos puntos oscila en torno a 1
cm.El texto del libro acaba en la pg



328 y en la 329, sin portadilla previa,
comienza el «Indice alfabético», con
la misma caja y en negrita, como el
texto: los 135 conceptos van en
mayusculas, seguidos en la misma
linea de los numeros de los puntos
correspondientes de C. En la pg 336,
sin numerar, figura el colofon, en
forma de pirdmide truncada e
invertida, que dice: «Se acabo este
libro de imprimir | en los talleres
«graficas | turia», de valencia, el dia
| 29 de septiembre de | mcmxXxXix».
Fuera del colofon, como afiadido en
la parte inferior de la pagina, en
mayuscula de cuerpo 13y color
verde, se lee: «afo de la
victoria»[382].Al comenzar las
gestiones de edicion en Valencia el
Autor dio un criterio a los que las
hacian: «Creo que, al poner precio al
libro, debéis fijaros en el que ahora
es corriente: ni mas, ni
menos»[383].Fisac transmite este
criterio a Sanchez Bella, pero ya
aplicandolo al caso concreto:«El



precio, ya te he dicho, el corriente en
los de presentacion analoga: yo creo
que como minimo 7°50, pues si dices
que cuesta 4 ptas. la impresion y una
que habria que darle al librero, hay
que dejar un margen de 2 6 3 ptas.,
por lo menos, de
ganancia»[384].Después de los gastos
ocasionados por las rectificaciones
de composicion y formato, en
Valencia calculan que el precio
ascendera a 10 ptas[385]. Con este
precio salio a la calle, solemnemente
declarado en la contraportada:
«Precio: 10 pesetas». Pero unos
meses después, ya en 1940, fue
elevado a 14 ptas[386].En la edicion
de Valencia, uno de los datos que se
lee en el anverso de la portada es que
el libro esta editado por «Ediciones
C.I.D.» Que hubiera una Casa editora
para el libro, es algo que se debio
decidir después de obtener la
censura gubernativa (24 de agosto),
en la que —como hemos visto- figura
el Autor como editor de su propia



obra. En agosto se habian ya
comenzado gestiones para ver qué se
hacia con C una vez editado. Asilo
escribe José Manuel Casas
Torres[387], que afirma que esas
gestiones llegaron a buen término vy,
a finales de agosto y a nombre de la
citada editorial, se alquilaron dos
habitaciones de la calle Samaniego 9,
para guardar los ejemplares de C al
salir de la imprenta. Ese pequerio
piso servia a la vez como lugar de
encuentro de los miembros del Opus
Dei, que lo lamaban
humoristicamente «EIl Cubil». No
recuerda Casas Torres que la
«editorial» fuera registrada como tal:
las siglas —-me explica- no son siglas
de nada, sino una alusion a la
legendaria figura del «Cid
Campeador», que conquisto la ciudad
de Valencia. No he encontrado dato
documental alguno acerca de la tal
editorial, que, por supuesto, no edito
ningun otro libro. ¢{Cudl fue
realmente la tirada de la edicion



principe? Como sabemos por la carta
de Casciaro antes citada[388], la idea
inicial era una tirada de 10.000
ejemplares. Pero al clarificarse que
se trataba de hacer no un librito, sino
un libro de amplio y elegante
formato, con cuidados espacios
blancos, se vio que el papel no daba
para esa tirada. Botella, en efecto,
escribe en julio al Autor, como hemos
visto, de parte de los de Valencia, que
«de papel bueno no se pueden tirar
mas que 5.000 ejemplares, el resto se
puede hacer en papel de clase
inferior»[389]. La tirada final fue de
unos 2.500 ejemplares, segun consta
en el expediente de censura del
Ministerio[390], aunque este tipo de
datos no siempre es fiable[391]. Pero
en este caso lo es. El impresor,
clertamente, en la factura que hemos
citado, no dice el numero, pero
disponemos de la factura del
encuadernador. «Luis Navarro —
Encuadernador» cobrd 632’50 ptas.
por encuadernar 2.300



ejemplares[392]. Es muy posible que
quedaran los otros 200 ejemplares
sin cubrir.El libro, por su disefio, el
tipo de su letra, el juego de blancos y
texto, no parecia «un libro de rezos».
La cubierta fue un gran éxito y gusto
muchisimo. Los primeros ejemplares
los trajo a Madrid Alfredo Sanchez
Bella la vispera del 2 de octubre de
1939, aniversario de la fundacién del
Opus Dei[393]. El lunes dia 2 el
Autor, acompafiado por Alvaro del
Portillo, fue al Obispado a dejar dos
ejemplares. El ingeniero escribe el
Diario de ese dia:«Vamos a la Vicaria,
donde el Padre deja dos de los
ejemplares de Camino que anoche
trajo Alfredo. Estdn francamente bien
editados; la portada, que hizo Miguel
Fisac, gusta a todos mucho. Los
ejemplares que deja el Padre van
dedicados al Sr. Obispo, que cada dia
nos trata —-mejor dicho, habla del
Padre y de nosotros- con mas afecto,
y a don Casimiro Morcillo, el Vicario
General»[394]. En Valencia la edicion



ya estd completa y encuadernada el
dia 15 de octubre. Urge enviarla casi
toda a Madrid, que para eso se
encargaron las estanterias[395]. De
momento, los ejemplares de C estan
amontonados en una habitacion de
«El Cubil», como recordaba el Autor,
precisamente en Valencia, unos
meses antes de su muerte:«Teniamos
una casita aqui. Eran dos
habitaciones y un pasillo. Una de las
habitaciones estaba llena hasta los
topes con la primera edicion de
Camino»[396].En Valencia se reparte
el libro por las librerias y comienza
la salida al publico. Florencio
Sanchez Bella evoca afos después
aquellos primeros intentos de
distribucion y sus
dificultades:«Nosotros nos ocupamos
directamente de esta tarea, cediendo
en depdsito unos cuantos ejemplares
en las librerias que se interesaban
por el libro. Recuerdo, por ejemplo,
que el duefio de la libreria Badal -
una de las mds conocidas de



Valencia, especializada en temas
religiosos—, después de ojear muy por
encima la publicacion, se nego a
aceptar el deposito. Al ver la
composicidon en puntos, arguyo que
no le interesaban los libros de
poesia»[397].Veinte dias después de
editado el libro, informan al
Autor:«Aqui la venta va bien, pues ya
hemos ‘encajado’ alrededor de 100
ejemplares. Dentro de unos dias
remitiré el informe completo
economico de la edicion. He tenido
un poco de jaleo’ con los impresores,
porque querian mas dinero, pero al
fin lo hemos solucionado»[398].
Estaban contentos porque habian
colocado a los libreros ;100
ejemplares! También lo estaba el
Autor, que treinta afios después
recordaba aquellos primeros
momentos del libro:«Al principio
pensaba que solo venderiamos 3.000
ejemplares en toda la vida, y ya veis
el resultado: es mas que
humano»[399]. [1] Una sobriay



acertada informacion sobre los
ambitos tematicos en que se mueve
nuestra investigacion se encuentra
ya en Josep Ignasi Saranyana,
«Cincuenta afios de historia», en
Estudios sobre ‘Camino’, 1988, pgs
59-65. Basta transcribir los titulos de
los tres apartados del breve articulo:
Las fuentes de ‘Camino’, Historia de
la redaccion, Estructura del libro.[2]
Se encuentran estos Cuadernos en las
carp 5 (cuad.IIaV)y6 (cuad. VI a
VIII dpdo) de AGP, sec A, leg 47. El
Cuaderno I llegaba hasta marzo de
1930. «La razon que le movio a
destruirlo —escribe Alvaro del Portillo
en la Nota preliminar a esos
Apuntes- fue que ahi habia
consignado muchos sucesos de tipo
sobrenatural y muchas gracias
extraordinarias que le concedio el
Sefior» y «no queria que, basandonos
en esos dones extraordinarios, le
tuviésemos por santo, cuando no soy
mas que un pecador».[3] Los
Cuadernos son todos apaisados,



menos este VIII dpdo, que es
prolongado o vertical; y todos son
rayados, menos el V, que es
cuadriculado. Todos tienen pastas de
hule, menos el IT y el III, que tienen
las pastas de carton. Las hojas estan
numeradas sdlo en el anverso,
angulo superior derecho. Da la
impresion de que el Autor va
numerando conforme escribe las
hojas; ademas, utiliza esa
numeracion, mientras escribe, para
hacer remisiones.[4] Descripcion
infra § 4.[5] Estos cuatro documentos,
de pufio y letra del Autor, son las
cuatro primeras relaciones de la carp
2 de AGP, sec A, leg 47. Las notas de
los Ejercicios que hizo en Pamplona
(1937) y en Silos (1938) las escribid
sobre el Cuaderno VIII dpdo.[6]
Cuaderno de 50 hojas rayadas y dos
de respeto no rayadas, ni numeradas.
En la hoja 1 el Autor recorto mas de
la mitad de la hoja, de manera que
ahora solo pueden leerse las cinco
ultimas lineas de hoja 1r y 1v.[7]



Cuaderno de formato idéntico;
parece que las hojas que le faltan en
la parte anterior fueron arrancadas
antes de empezar a escribir.[8] Mas
dos de respeto, no rayadas. La ultima
de estas dos estd escrita por el Autor,
sin numerar.[9] Mas una hoja escrita
sin numerar. Siguen 21 hojas en
blanco.[10] EI Cuaderno VIII tiene
100 hojas, con las dos partes (1% y 29)
que hemos dicho. Quedan 26 hojas
en blanco.[11] «Cuartillas» en un
sentido genérico: escribir «unas
cuartillas» no indica necesariamente
«cuartillas» en sentido propio.
Pueden ser, por ej, «octavillas», como
el mismo Autor afirma refiriéndose a
éstas de que estamos hablando. En
1948, en una rememoracion
manuscrita de su primer encuentro
con el P. Sanchez, que seria su
confesor y director espiritual
durante todo el periodo que a
nosotros nos afecta, escribe el Autor:
«Quedamos en que yo le llevara unas
cuartillas —un paquete de octavillas,



era-, en las que tenia anotados los
detalles de toda la labor. Se las llevé.
El P. Sanchez se fue a Chamartin un
par de semanas. Al volver, me dijo
que la obra era de Dios y que no
tenia inconveniente en ser mi
confesor» (Apint, Apd XII, n° 1866,
Roma 14-VI-1948). En el Cuaderno II,
n° 72, ya habia relatado la citada
entrevista, que tuvo lugar el sabado 5
de julio de 1930; y a continuacion (n°
73) se lee: «El domingo, dia 6 de julio,
entregué al P. Sanchez estas
cuartillas, en el Patronato, cuando
vino a los examenes de la
Preservacion de la Fe. El lunes 21 del
mismo mes, en Chamartin, me
devolvio las notas».[12] Digo esto
porque en los Cuadernos se mantiene
siempre la secuencia cronologica.[13]
Entiendo que fue a raiz del 21 de
julio de 1930, dia en que el P. Sanchez
le devuelve las 235 cuartillas que le
habia entregado. En junio las habia
dado a leer a un joven estudiante de
Arquitectura, José Romeo, el primero



que se acerco al Opus Dei. Su
testimonio, escrito en 1934, es en este
sentido del maximo interés: «Cuando
en junio de 1930 vine a examinarme,
me quedé ya con mi padre en Madrid
puesto que aquel verano trasladaron
la casa de Zaragoza a la que
habiamos de tener en Madrid. Me
hospedé en Miguel Moya 4, donde
estaba mi padre. En un cuarto de
aquella casa lei las octavillas que me
dio el Padre para que aprendiese
mas sobre el estado a que Dios me
llamaba. Eran las que él llamaba
«catalinas» pero que entonces no
habian adoptado la forma de los
Cuadernos» (José Romeo, Testimonio
manuscrito, Madrid 1934, pg 4; AGP,
sec A, leg 12, carp 4, exp 1). La
expresion de Romeo («el estado a que
Dios me llamaba») es deudora de la
terminologia de la época: San
Josemaria le dio los papeles para que
conociese mejor el Opus Dej, en el
que no hay cambio de estado. —José
Romeo Rivera (1912-1985) habia



nacido en Zaragoza y era estudiante
de arquitectura en esos afnos.
Conocio al Autor en 1926, en
Zaragoza, por medio de su hermano
Manuel, compariero de Escriva en la
Facultad de Derecho. Cuando José se
traslad6 a Madrid, en 1929, para
hacer sus estudios universitarios,
volvid a ponerse en contacto con el
Autor y participo en sus proyectos
apostolicos. Vid Vazquez de Prada, I,
pgs 446-448.[14] Apint, n° 95, en
Cuaderno II, pg 43r. Hay, pues, que
distinguir, entre lo que el Autor
llamara «las primitivas

cuartillas» (Cuaderno IV, n° 414, 24-
XI-1931), y ya antes las «primeras
cuartillas» (Cuaderno II, n° 69, 16-
VI-1930), que son las entregadas al P.
Sanchez, y el resto de las cuartillas,
las escritas desde el 21 de julio de
1930 hasta el 23 de octubre de ese
mismo afio: las que se pusieron «a la
cola» para ser transcritas.[15] En el
Cuaderno II se alude a las cuartillas
numeros 158 (Apint, n° 36), 165



(Apint, n° 36) y 235 (Apint, n°® 72). Las
cuartillas estaban numeradas por un
solo lado: era el estilo habitual del
Autor.[16] Cuaderno IV, n°® 273, 8-
[X-1931. La primera cursiva es mia.
Sobre este pasaje del Cuaderno vid
com/103 nt 82. El texto continua: «Y
después, ayer tarde, hoy mismo,
cuando he vuelto a leer estas
palabras (pues, -repito— como si Dios
tuviera emperio en ratificarme que
fueron suyas, no las recuerdo de una
vez a otra) he comprendido bien que
Cristo-Jesus me dio a entender, para
consuelo nuestro, que «la Obra de
Dios estara con El en todas las partes,
afirmando el reinado de Jesucristo
para siempre».[17] La adicién no
tiene fecha, pero por la letra, la tinta
y la grafia no parece muy posterior a
la del texto.[18] Alvaro del Portillo
asilo explica en la Nota preliminar a
los Apint: «Después las transcribia en
cuartillas con una redaccion
completa, y finalmente las pasaba a
estos cuadernos».[19] Cuaderno VI,



n° 838, 2-X-1932: «Mafiana voy a
Segovia, a ejercicios, junto a S. Juan
de la Cruz. He pedido, he pordioseado
mucha oracién. Veremos»; cursiva
del original. N° 839: «Dia 14 de
octubre de 1932: aparte guardaré los
apuntes de mis ejercicios
espirituales».[20] Valentin Maria
Sanchez Ruiz S.]. (1879-1963). Fue
confesor del Fundador del Opus Dei
desde 1930 hasta 1940. No tuvieron
relacion durante los afios de la
guerra civil y, antes, durante algun
tiempo, con motivo de la expulsion
de la Compariia en la Republica. E1 P.
Sanchez hizo una labor benemeérita
en el mundo de las publicaciones
catodlicas, a través de la editorial «El
Apostolado de la Prensa». Fue muy
conocido su Misal para uso de los
fieles.[21] Apint, Apd XII, n°1866,
Roma 14-VI-1948.[22] «Quemé uno de
los cuadernos de apuntes mios
personales —hace afnos—, y los hubiera
quemado todos, si alguien con
autoridad y luego mi propia



conciencia no me lo

vedaran» (Ibidem, n°® 1862).[23]
Desde luego, no antes de 1935. Hay
en el AGP un paquete de fichas
manuscritas sacadas de los
Cuadernos por el propio Josemaria
Escriva (en cada una pone el Autor la
referencia al Cuaderno y a la pagina),
en las que hay textos de los ocho
cuadernos escritos hasta entonces,
incluido el primero. La confeccion de
estas fichas hay que situarla, como
digo, en torno a 1935.[24] Y la razon
de los dos o tres que se conservan es
muy clara. Por ej, porque el Autor
aprovecho el dorso para hacer el
guidn de una meditacion, y los
guiones los guardaba. Vid la
«cuartilla» descrita en com/172.[25]
Apint, Apd XII, Roma 14-VI-1948,
n°1862.[26] Notas del coloquio de
Caracas, 9-11-1975; texto en AGP, sec P,
leg 4, 1975, pg 142. El gran
reencuentro con los Cuadernos fue al
regresar a Madrid al término de la
guerra civil. Los habia conservado su



madre y los releyo. Puede ser ésa la
fecha, abril de 1939, en la que quemo
el Cuaderno I y la coleccion de
cuartillas.[27] Cuaderno IV, n° 409,
22-X1-1931. [28] Cuaderno V, n° 805,
12-VIII-1932.[29] Cuaderno IV, n° 230,
15-VIII-1931.[30] Cuando el lector se
encuentre en el Comentario los
pasajes de Apint que consideramos
fuente de puntos de C, distinguira
facilmente en cudl de estos cuatro
sectores o niveles encaja el texto de
que se trate. De ordinario no hemos
estimado necesario hacerlo constar.
[31] Sebastian Cirac Estopafian
(1903-1969), nacido en Caspe
(Zaragoza). Sacerdote, canonigo de
Cuenca y catedratico de Griego en la
Universidad de Barcelona. Conocid y
traté al Autor en los afos treinta,
llegando a ser uno de los primeros
sacerdotes que se asociaron al
apostolado del Fundador del Opus
Dei, antes de la guerra. En 1934 se
traslad6 a Alemania, por motivo de
estudios. Mantuvo el trato, la amistad



y la confianza con San Josemaria
hasta el final de su vida.[32] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Toledo 13-vi-1940; AGP, sec A, leg 55,
carp 3, doc 9. Ese encuentro con el
Autor de C, al que se refiere Cirac,
tuvo lugar a finales de 1930.
Cuartillas, papeletas, octavillas... ;Se
trata de lo que el Autor llamara
después las «cuartillas primitivas»?
En todo caso, las «primitivas
cuartillas» son las que el Autor
sefiala muy exactamente en el n°® 73
de sus Apint, cuando, transcrita la
hoja 233, explica en la 234 —con fecha
sdbado 5 de julio de 1930- como el
domingo entrego este material al P.
Sanchez en el Patronato de Santa
Isabel. Vid supra, en este mismo § 3,
la nt 11.[33] La historia de la
redaccion de Camino es en gran parte
fruto de esta riqueza espiritual:
primero, la edicion a velografo de
Consideraciones Espirituales en dos
fasciculos; luego, el opusculo del
mismo titulo; finalmente, el libro que



nos ocupa. —Un dato sobre este
crescendo. Las consideraciones que
contiene el fasciculo proceden: 6 tal
vez del Cuaderno I de Apint (el que
quemo), otras 6 del Cuaderno II, 10
del ITI, 44 del IV, 112 del V, 8 del Apd I
(sus notas de los EjEsp en Segovia) y
61 del Cuaderno VI, que era en el que
iba escribiendo cuando puso punto
final y mando6 mecanografiar el
texto. Vid infra nt 42.[34] Apint, n°
263, 2-1X-1931; cursiva del Autor.[35]
Apint, n° 167, 23-11-1931.[36] Apint,
n° 446, 3-XI1-1931.[37] Apint, n° 713,
10-V-1932.[38] Esto lo entendié muy
bien don Leopoldo Eijo Garay,
entonces Obispo de Madrid. Cuando
hacia alguna sugerencia a Escriva,
enseguida afiadia: «pero yo no puedo
meterme; eso es cosa suya con

Dios» (cfr Nota autégrafa del
Fundador, 19-111-1941; AGP, sec A, leg
4, carp 12, doc 5). —Esta clara
distincion es la que aplicaba
personalmente San Josemaria, con
toda delicadeza, en su tarea de



direccion espiritual de personas que
pertenecian o estaban en relacion
con instituciones de la Iglesia: «<En
1927, tenia yo unos 25 afios, me
confesaba con el P. Rubio, S.].,
Director del Patronato de Enfermos
que llevaban las Damas Apostdlicas.
[...] Me parece que mi hermana
Maria Luisa, cuando no estaba el P.
Rubio, se confesaba con don
Josemaria y me comento, en alguna
ocasion, como le habia impresionado
su humildad: cuando le consultaba
algun asunto que pudiera
relacionarse con el Patronato, le
contestaba siempre que le orientaria
mejor el Director del Patronato [San
José Maria Rubio]» (Emilia Zabaleta
Corta, Testimonio, Las Palmas 19-
VIII-1975; AGP, sec A, leg 100-59, carp
1,exp 9, doc 1).[39] Nt 759 a Apint.
[40] Ejemplares en AGP, sec A, leg 54,
carp 1, exp 1. En nuestra
investigacion este pequefio fasciculo
serd nombrado una vez y otra con la
sigla Cem32 (es decir:



Consideraciones Espirituales, Madrid
1932) seguida, si es el caso, del
numero de la consideracion (por ej:
Cem32/24). El texto de este primer
fasciculo se reproduce infra Anexo I.
[41] En esta época el Autor se referira
con frecuencia a este fasciculo (y al
siguiente) llamandoles asi: Consejos.
[42] En realidad son 247, pues en la
cd/239 el mecandgrafo fundi6 dos
numeros claramente autonomos, que
ya el autor corrigio en algunos
ejemplares, concretamente en el que
entrego al P. Sanchez, del que luego
hablaremos, donde, de su puiio y
letra, asigno a la segunda frase de esa
consideracion el n° 239 bis. Las dos
frases corresponden a los actuales p/
944 y p/852 de C.[43] En Cem33
encontraremos consideraciones que
se basan ya en notas de 5 de enero de
1933.[44] Isidoro Zorzano los tenia
desde antes del dia 18 de enero del
33.[45] El confesor se quedaba con
ellas y se las devolvia, una vez leidas,
unas semanas después. Es



practicamente seguro que lo que San
Josemaria llevaba cada cierto tiempo
a su confesor, en peticion de consejo
y discernimiento, no eran los
Cuadernos mismos sino —como hizo
la primera vez- «las cuartillas» que
le servian de base. Un dato
documental abona lo que decimos.
En el ejemplar de Cem32 que lleva a
su confesor, el Autor hace una
anotacion marginal a la altura de
esta frase del n 194 (= C p/779):
«Hijos, como nosotros lo somos del
Padre Nuestro...». La anotacion dice:
«Antes ponia ‘Hijos, tanto como...” y
lo corrigié V., Padre». La correccion
del P. Sanchez —que pasa a Cem32 (y
después a C)- fue hecha sin duda
sobre la papeleta que en su dia le
mostro el Autor, no sobre el
Cuaderno IV (Apint, n° 270), donde
permanece intocada la redaccion
originaria. A su confesor, como dije,
no le llevaba los Cuadernos, pues de
ser asi, quedarian bloqueados para
nuevos apuntes mientras estaban en



poder del P. Sanchez.[46] Notas de
una tertulia, Roma 22-III-66; texto en
AGP, sec A, leg 51.[47] Son las cd/46,
54, 119, 198, 200 y 201, que se
corresponden, en C, a los p/81, 115,
284, 784, 657 y 658.[48] El Cuaderno I
de estos Apint, que llegaba hasta
marzo de 1930, lo destruyo el Autor
afos después, como ya hemos dicho.
Ninguno de esos puntos figura en el
manojo de fichas pertenecientes al
Cuaderno I citadas supra en nt 23.
[49] Al que llamaremos Cem33:
Consideraciones Espirituales, Madrid
1933, eventualmente seguido del
numero de la consideracion; por e;j:
Cem33/280.[50] Conocemos la fecha,
casi exacta, pero por otras fuentes,
como veremos enseguida.[51] Se
encuentra en AGP, sec A, leg 54, carp
1, exp 2. El Diario de Ferraz (17-
I-1935; Sainz de los Terreros) da
noticia de una limpia de papeles que
hicieron en la Academia-Residencia:
«Se quemaron también ejemplares
de Consideraciones, los antiguos al



velografo, quedandonos con solo 3».
[52] Vid infra § 6, nt 76-80.[53] Hay
que hacer notar que el Autor
«recupera» también un texto de la
zona del Cuaderno VI ya utilizada en
Cem32: 1a cd/190 (=p/599), que es de
septiembre del 32 (Apint, n°® 824).
Como dijimos, el patrimonio literario
de Cem33 se situa en Apint a partir
de 5-1-1933.[54] La ultima del
fasciculo es también la ultima del 7
de julio, la 333 = C p/926.[55] Carta de
Isidoro Zorzano a Josemaria Escriva,
Malaga 22-VII-1933; IZL, Epistolario,
40.[56] Maria Ignacia Garcia Escobar
(1896-1933), nacida en Hornachuelos
(Coérdoba), conoci6 al Autor de Cen el
Hospital del Rey, de Madrid, en 1932,
donde era tratada de una
tuberculosis, que le causo la muerte
en septiembre de 1933. Se incorpord
al Opus Dei en abril de 1932. San
Josemaria la atendio espiritualmente
hasta su muerte. Vid José Miguel
Cejas, La paz y la alegria. Maria
Ignacia Garcia Escobar 1896-1933. En



los comienzos del Opus Dei, Rialp,
Madrid 2001.[57] Maria Ignacia
Garcia Escobar, Diario, 9-1-1933; AGP,
sec A, leg 12, carp 4, exp 2. [58] Carta
de Isidoro Zorzano a Josemaria
Escriva, Malaga 18-1-1933; IZL,
Epistolario, 29.[59] Carta de Isidoro
Zorzano a Josemaria Escriva, Malaga
3-111-1933; IZL, Epistolario, 32.
Alusion a Cem32/4 (= C p/279).[60]
Carta de Josemaria Escriva a Manuel
Sainz de los Terreros, Madrid 24-
VII-1933; EF 330724-2. El subrayado
es mio. En nota a pie de pagina
(edicion del Epistolario de Josemaria
Escriva presentada a la Santa Sede
para la Causa de Canonizacion) se
lee: «Con el nombre de Consejos se
designa aqui la primera impresion, a
velografo, hecha en diciembre de
1932, del texto que, en 1934, con
algunas modificaciones, fue editado
en Cuenca con el nombre de
Consideraciones Espirituales.
Ampliado y revisado, este libro salio,
en 1939, con el titulo de Camino.»



Como se ve, el autor de esta edicion
desconoce la identidad de este
«segundo fasciculo» y piensa que en
la carta se esta hablando del
primero. —Manuel Sainz de los
Terreros Villacampa (1908-1995),
nacido en Solares (Cantabria),
ingeniero de Caminos, conocio al
Autor en junio de 1933, en su
domicilio de la calle de Martinez
Campos. Desde entonces comenzo a
dirigirse espiritualmente con el
Fundador del Opus Dei y a colaborar
en sus trabajos apostolicos. En agosto
de 1936, San Josemaria estuvo
refugiado en su casa de la calle de
Sagasta, en Madrid, domicilio que
tuvo que abandonar a causa de un
registro hecho por las milicias
populares en ese edificio. De resultas
de dicho registro Sainz de los
Terreros fue detenido y juzgado,
quedando libre unos meses despueés.
En octubre de 1937 formo parte del
grupo de personas que acompano al
Fundador del Opus Dei en el paso a



la otra zona de Espafia a través del
Pirineo. Desde esa fecha, por estar
destinado en lugares distintos al de
residencia del Autor, el trato se
mantuvo fundamentalmente por
medio de la correspondencia. Sainz
de los Terreros siempre mantuvo
gran estima y veneracion hacia San
Josemaria.[61] Carta de Manuel Sainz
de los Terreros a Josemaria Escriva,
Fuenterrabia 7-VIII-1933; AGP, sec
N-2, leg 146, carp C, exp 3. El
subrayado es mio. [62] Carta de
Isidoro Zorzano a Josemaria Escriva,
Malaga 22-VII-1933; IZL, Epistolario,
40. Se refiere sin duda al segundo
fasciculo, que el Autor le ha hecho
llegar enseguida o que €l recogio en
Madrid. Lo que indica que hacia el 15
de julio ya estaba repartiéndose.[63]
Carta de Josemaria Escriva a Ramon
Franquelo, Madrid 14-1-1934; EF
340114-1. —Ramon Franquelo Ramos
(1910-1936). Natural de Antequera
(Malaga), era maestro nacional.
Conoci6 al Autor a comienzos de



1932, en Madrid, mientras hacia el
servicio militar, y empezo a dirigirse
espiritualmente con €él. Acabado este
periodo, regreso a Antequera. En esta
ciudad mantuvo el contacto con el
Fundador de la Obra a través de la
correspondencia y por medio de las
visitas que, desde Malaga, le hacia
Isidoro Zorzano. En agosto de 1936
murio fusilado.[64] Carta de
Josemaria Escriva a Rafael Roldan,
Madrid 27-111-1934; EF 340327-1.
Evidentemente el Autor escribe con
las palabras mismas del prélogo que
acaba de preparar para la edicion
impresa, como veremos. —Rafael
Roldéan, cordobés nacido en 1900,
doctor en Medicina, discipulo de D.
Carlos Jiménez Diaz, habia
participado intensamente en los afios
1932 y 1933 en las actividades de
formacion que dirigia el Autor de C.
Habia ganado una plaza de A.P.D.
(Asistencia Publica Domiciliaria) y
residia en Cérdoba, manteniendo
trato y relacion con Josemaria



Escriva por medio de la
correspondencia y a traveés de Isidoro
Zorzano. Con la guerra civil espafiola
perdio contacto con San Josemaria.
Roldan recuerda que el Autor en
aquellos afos le entrego
personalmente los fasciculos. Roldan
escribid un interesante testimonio,
en el que, después de aludir al texto
mecanografiado de Santo Rosario,
que el Autor le dio, agrega: «lo
mismo sucedio con unos
pensamientos —escritos a maquina o
a mano-y que €l llamaba ‘Consejos’
que mas tarde he encontrado como
puntos de meditacion de su actual
libro ‘Camino’» (Rafael Roldan,
Testimonio, Cérdoba 14 de Junio de
1977; AGP, sec A, leg 100-49, carp 2,
exp 15).[65] Carta de Isidoro Zorzano
a Josemaria Escriva, Malaga 6-
[11-1934; IZL, Epistolario, 58.[66] El
Autor tenia una inmensa
preocupacion —podriamos decir- por
el «mundo del libro» y ardia en
deseos de «publicar» en letra



impresa las maravillas de Dios. Del
afio 31, y de uno de sus Cuadernos es
esta anotacion: «A pesar de sentirme
vacio de virtud y de ciencia (la
humildad es la verdad..., sin
garabato), querria escribir unos
libros de fuego, que corrieran por el
mundo como llama viva, prendiendo
su luz y su calor en los hombres,
convirtiendo los pobres corazones en
brasas, para ofrecerlos a Jesus como
rubies de su corona de Rey» (Apint,
n° 218, anotacion de 7 de agosto de
1931). Parecen palabras proféticas
referidas precisamente al libro que
empezaba a esbozarse en Cem32y,
sin embargo, pienso que las citadas
cuartillas —como he apuntado-no
tienen en su origen la voluntad de,
con ellas, preparar un libro.[67] En el
aparato critico estos ejemplares se
citan asi: CemS.[68] La cursiva es del
Autor.[69] Por una anotacion de
Apint (n° 1050) sabemos que
efectivamente ese dia el Autor visito
al P. Sanchez: «Dia 12 de agosto —



1933: Como sabado, me confesé. He
contado al Padre S....». No alude aqui
para nada a los fasciculos. El Autor
tenia en aquella época la costumbre
de visitar los sdbados al P. Sanchez
para confesarse (cfr también Apint,
n° 1067: «Estoy malucho, muy
acatarrado. Me confesé —es sdbado-y
el padre Sanchez...»).[70] Las
cuartillas o papeletas de que hemos
hablado; vid supra nt 11 y 32.[71] Vid
Carta de Josemaria Escriva a Manuel
Sainz de los Terreros, Madrid 24-
VII-1933; EF 330724-2.[72] No
sabemos la respuesta del P. Sdnchez.
Como digo, ese mismo dia 12 de
agosto en que el P. Sanchez le
devolvig los fasciculos, anota la
entrevista en sus Apint, pero sin
aludir para nada a esos textos. Es
evidente que el confesor no tuvo
nada que objetar y que le animo a
publicar los textos, como se deduce
de la actuacion posterior del Autor.
[73] El subrayado es mio.[74]
«Moderad vuestra impaciencia,



haced el apostolado del proselitismo
con calma, despacio, al paso de
Dios... Pero sin interrumpir jamas la
labor jcueste lo que cueste!, mirando
los acontecimientos y los hombres
con ojos de eternidad» (Instruccion,
1-IV-1934, n 90).74b Una buena
sintesis del significado, proyeccion y
actividad formativa de la Academia
DYA, en John F. Coverdale, La
fundacion del Opus Dei, Ariel,
Barcelona 2002, cap 9 «El primer
centro (1933-1934)», pgs 123-133.[75]
Consideraciones Espirituales, Cuenca
1934: Cec.[76] La antigua maquina
impresora de «La Moderna» se
conserva hoy, como un venerable
recuerdo, en el Instituto de Artes
Graficas - Tajamar (Madrid), una
labor de apostolado corporativo del
Opus Dei. Es una maquina francesa
(dimensiones: 2x4 m.y 1’6 m. de
alto) marca «Albert & Cie»
Frankental, modelo «Universal», con
impresion en tipografia
planocilindrica con marcado a mano



de los pliegos. No tiene motor propio
y se movia mediante una correa de
transmision desde un motor externo.
El pliego maximo de papel que podia
imprimir es de formato: 60 cm x 100
cm.[77] La Advertencia preliminar
tiene esa fecha. También Ricardo
Fernandez Vallespin alude a esa
fecha en su testimonio, Madrid 7-
VII-1975, pg 16; AGP, sec A, leg 100-20,
carp 2, exp 6. —Ricardo Fernandez
Vallespin (1910-1988), nacido en El
Ferrol (La Corufia), hizo la carrera de
Arquitectura en Madrid. Conocio al
Autor en mayo de 1933, en casa de
José Romeo, al que daba clases
particulares. Comenzd a dirigirse
espiritualmente con don Josemaria y
se incorporo al Opus Dei en
noviembre de 1933. Fue el primer
director de la Residencia DYA. Se
evadio a la zona nacional en mayo de
1937. Cuando Josemaria Escriva llego
a Pamplona, en diciembre de ese
mismo afio, se reanudo el contacto
habitual: abundante



correspondencia y visitas a Burgos.
En 1949 se ordeno de sacerdote.[78]
45/4, es decir, Cec pg 45,
consideracion que ocupa el cuarto
lugar en esa pagina. Asi citamos
sucesivamente en esta IntrodGen.
Los textos de Cec no estaban
numerados.[79] Es el ultimo punto de
C escrito antes de la guerra civil
espafiola: «Frecuentas los
sacramentos, haces oracion, eres
casto... y no estudias... No me digas
que eres bueno: eres solamente
bondadoso» (p/337).[80] Son las
consideraciones Cec/70.2 (= Cp/757) y
80.5 (= Cp/851).[81] Son las cd/70, 72
y 115 de Cem32. Vid sobre este
Decenario com/57. Las otras cuatro
consideraciones de Cem que tampoco
pasaron al texto impreso son: cd/68,
76, 253 y 284. De esta ultima sabemos
—por unos restos de la copia, que
quedo en poder del Autor, del texto
enviado a Cuenca- que figuraba en la
pg 7 del manuscrito
(mecanografiado) para la imprenta,



como punto que cerraba el cap
«Direccion».[82] De ordinario, al
transcribir deshacemos la
abreviatura y ponemos «Obra de
Dios».[83] El subrayado es mio.[84]
Un sacerdote, José Maria Somoano
(16-VII-1932), y un ingeniero, Luis
Gordon (5-XI-1932). Vid José Miguel
Cejas, José Maria Somoano. En los
comienzos del Opus Dei, Rialp, 22 ed,
Madrid 1995. Vid también las notas
necrologicas de José Maria Somoano
y de Luis Gordon, escritas por San
Josemaria, en Vazquez de Prada, I,
Apéndices XIII y XIV, pgs 623-626.[85]
El subrayado es mio.[86] E1
subrayado es mio. [87] El subrayado
es mio. De todas estas modificaciones
se informa al lector en el aparato
critico.[88] Un trazo muy fino,
centrado: lo que en tipografia se
llama un «filete». Este sistema de
separar los textos ofrece dificultad
para distinguirlos cuando el final de
una consideracion coincide con el
final de una pagina, porque en este



caso se omite el trazo y, en
consecuencia, no siempre es facil
saber si se trata de dos
consideraciones distintas o continua
en la nueva pagina la consideracion
anterior. Como veremos, esto
afectard a la situacion de algunos
textos cuando el Autor, en Burgos,
realice la definitiva redaccion de C.
[89] Hay que poner la paginacion de
Cec. Son éstas: Cec/15.4 = Cec/90.1;
Cec/36.1 = Cec/40.4; Cec/36.3 = Cec/
97.2. Hay que tener en cuenta que
esta ultima pareja de repetidos no
fue advertida por el Autor al
preparar en Burgos la edicion de
Valencia y, repetidos, pasaran a C: p/
381 y p/940 (hasta la sexta edicidon no
se advirtio el error; vid com a estos
puntos).[90] Juan Francisco Moran
Ramos (1874-1943), natural de
Manzano (Salamanca), sacerdote, fue
Vicario General de Madrid-Alcala
desde mediados de la década de los
veinte hasta su muerte. Durante los
afios treinta el Autor tuvo frecuente



trato con él tanto para asuntos de la
didcesis como para temas
relacionados con el naciente Opus
Dei. El comienzo de la guerra
interrumpio momentaneamente la
relacion, que se reanudo al llegar el
Fundador del Opus Dei a Burgos y
continuo después en Madrid.[91]
Apint, n° 1140. Alvaro del Portillo
comenta en nota: «Era un cambio
radical, el de don Francisco Moran.
El Senor le habia dado la vuelta, a
traveés de las conversaciones con el
Padre». [92] Vid Vazquez de Prada, I,
pgs 255-259.[93] «En otra ocasion me
entrego mecanografiado un
comentario sobre los Misterios del
Santo Rosario que luego he visto
impresos en su libro del mismo
titulo» (Rafael Roldan, Testimonio,
Cordoba 14 de Junio de 1977; AGP, sec
A, leg 100-49, carp 2, exp 15). Se
conservan restos de un ejemplar de
esta multicopia y, lo que es mas
importante, el fasciculo autografo del
Autor, que tiene fecha de diciembre



de 1931: AGP, sec A, leg 58, carp 2,
exp 1.[94] El original autégrafo de
ambos textos se encuentra en AGP,
sec A,leg48,carpl,exply2,
acompafiado de ejemplares
mecanografiados y a veldgrafo y
documentacion complementaria. Los
citaremos en lo sucesivo de forma
abreviada: Instruccion, 19-111-1934 e
Instruccion, 1-IV-1934,y a
continuacion el numero marginal del
texto impreso. Este se encuentra en
AGP, sec A, leg 48, carp 3.[95] Diario
de Luchana, 31-111-1934; Sainz de los
Terreros. Desde este primer «Centro»
del Opus Dei, San Josemaria dispuso
que en todos los Centros de la Obra
se llevara un diario de familia, que
reflejara la vida de cada dia en el
Centro y en cuya redaccion se
turnaran los que vivian alli o
colaboraban en la actividad
apostolica. Esos Diarios, con el
tiempo, han pasado a ser una fuente
histdérica importante, que hay que
leer, naturalmente, con



discernimiento. En alguna ocasion, el
Autor de C en sus Cuadernos dice que
algo no lo recoge alli, porque esto lo
contaran «los chicos» en el Diario.
[96] Don Cruz Laplana (1875-1936)
moriria martir en Cuenca el 8 de
agosto de 1936, donde era obispo
desde el afio 1921. Vid Sebastian
Cirac Estopaifian, Vida de D. Cruz
Laplana, Obispo de Cuenca, Imprenta-
Escuela de la Casa Provincial de
Caridad, Barcelona 1943, y Antonio
Montero, Historia de la persecucion
religiosa en Esparia, BAC 204, Madrid
1951, pgs 373-379. Aragonés, era
pariente de la madre de San
Josemaria y buen amigo de su padre.
Alvaro del Portillo explica la razén
de esta visita: «Se considero nuestro
Padre obligado a hablar con el
Obispo de Cuenca, porque este sefior
le ofrecia una canonjia, que nuestro
Padre no pudo aceptar porque le
hubiese obligado a alejarse de
Madrid: por este motivo le explicd lo
que el Sefior estaba queriendo de él,



es decir, la fundacion de la Obra» (Nt
a Apint, n°® 1146).[97] Apint, n° 1146.
Subrayado del Autor.[98] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Cuenca 23-111-1934; AGP, sec E, carp
552, exp 4; la cursiva es mia.[99]
Diario de Luchana, 31-11I-1934; Sainz
de los Terreros: «Terminadas las dos
copias de los Consejos, aumentados y
corregidos —quitando todo lo relativo
a la Obra, para que todos puedan
leerlos—, se llevaron al Padre y uno
de ellos se certifico a D. Sebastian
Cirac, canonigo de Cuenca, para ver
si en la imprenta del Obispado
pueden tirarlo, como ya
anteriormente se trato. Ocuparon
todos los Consejos casi 90 cuartillas a
maquina. [...] Se piensan hacer 500
ejemplares, que costaran 300 y pico
pesetas».[100] Sabemos que el
original llevado a la imprenta lo
conservo durante mucho tiempo el
Prof. Cirac (vid supra su carta de 13-
VI-1940) con animo de devolverlo al
Autor. No sé si esto tuvo lugar. En



todo caso, en AGP no se encuentra
ese texto, ni la otra copia
mecanografiada de que hablamos.
Mi impresion es que el Autor, una
vez publicado el libro, decidio
prescindir de la copia que se habia
quedado. Digo esto porque, entre los
papeles sueltos de la época que se
conservan en AGP, hay bastantes
octavillas manuscritas del Autor, en
cuyo dorso se ve precisamente el
texto mecanografiado de Cec; lo cual
nos ha permitido recomponer una
pequefia parte del «manuscrito» de
Cec. Sobre la costumbre del Autor de
escribir sobre papel ya usado en el
dorso, vid infra § 7, nt 7.[101]
Cuaderno VII, n°® 1174, 1-IV-1934.
[102] Diario de Luchana, 12-1V-1934;
Sainz de los Terreros.[103] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Cuenca 9-IV-1934: AGP, sec E, carp
552, exp 4. Subrayados de Cirac. La
carta continua con detalles de lo que
costara la impresion, tipo de papel,
etc. —«D.m.» = Dios mediante.[104]



Carta de Saturnino de Dios a Eliodoro
Gil, Madrid 28-IV-1934; AGP, sec E,
carp 551, exp 64. —Saturnino de Dios
Carrasco (1906-1981), sacerdote
asturiano, ordenado en 1931, conoci6
al Autor de C en el Hospital General
de Madrid. Poco antes de comenzar
la guerra se traslado a Asturias,
quedando separado, a causa de la
guerra, del Fundador del Opus Dei.
Habia dado durante el afio escolar
1934-35 el curso de Doctrina Catdlica
en la Academia DYA (vid AGP, sec A,
leg 50-1, carp 2, exp 3, doc 2). —
Eliodoro Gil Rivera (1903-2000) nacio
en Villada (Palencia). Sacerdote
desde 1927, conoci6 al Autor en
diciembre de 1931, en la calle
Alameda 9, Madrid, en el domicilio
de San Pedro Poveda, Fundador de la
Institucion Teresiana. A partir de esa
fecha se inici6 una relacion cada vez
mas intensa, llegando a vincularse al
Opus Dei en 1934. Desde entonces
mantuvo un trato constante, solo
interrumpido en los primeros meses



de la guerra, que le sorprendi6 en
Leon. Cuando San Josemaria llego a
Burgos, el trato se intensifico, y
permanecio hasta el final. Fallecio en
Madrid el 27-IV-2000, a los 96 afos de
edad.[105] Carta de Josemaria
Escriva a Francisco Moran, 26-
IV-1934; EF 340426-1; subrayado del
Autor.[106] Es posible que el
documento trajera ya el imprimatur
de D. Cruz —supuestas las
correcciones incluidas en el voto del
censor—, que esta fechado, como
sabemos, el 3 de mayo. No se
conservan estos papeles. —Mas datos
sobre este episodio en Vazquez de
Prada, I, pgs 570-575.[107] Por cierto,
gracias a esta peripecia queda alguna
constancia en los Apint de la
preparacion y edicion del libro que
comentamos.[108] Apint, n°® 1183;
subrayado del Autor.[109] A don José
Maria Somoano impresion6é muy
profundamente la exposicion que
hizo el Autor a un grupo de
sacerdotes sobre este «plano de tu



santidad». Vid infra com/387. [110]
En AGP se conserva el ejemplar de
Cec que el Autor utilizé como
borrador para la edicion definitiva
de C (y que es también el que utilizo
en los trabajos de la edicion critica;
en nuestra edicion tiene la sigla Ceb).
Hay poquisimas correcciones. Por
eso, al llegar al cap que comentamos,
llama la atencion encontrarse en la
pg 31 con la cuidada caligrafia del
Autor escribiendo la palabra
desverglienza, interlineada seis veces
sobre la palabra audacia -1a que
habia elegido en Cec como
alternativa—, que aparece tachada
con enérgico trazo. Siguiendo
instrucciones del censor hubo de
prescindir también de la
desverglienza en otro pasaje del libro
que no estaba en este cap (Cec 53/2 =
C p/497), pero éste probablemente se
le pas6 al preparar C en Burgos (vid
com/497). Ya antes, cuando estaba
refugiado en la Legacion de
Honduras, utilizaba en su tenor



original los tres puntos que
determinan el plano: «Con la santa
transigencia, con el carifio fraterno,
ha de ir siempre unida la santa
intransigencia en todo lo que se
refiera a la vocacion cristiana. Y con
la santa intransigencia, la santa
coaccion y la santa

desvergtienza» (PredicHond, «<Amor
sobrenatural», 7-IV-1937, pg 28; IL; la
cursiva es mia). «De las tres virtudes
que determinan el plano de nuestra
santidad, la santidad que Dios quiere
de nosotros -la santa intransigencia,
la santa desvergiienza, la santa
coaccion-, la intransigencia es la que
mas trabajo cuesta practicar, pues
puede presentar como cerril a quien
la ejerce» (PredicHond, «La santa
intransigencia», 12-V-1937, pg 60;
VIII; la cursiva es mia). [111] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Cuenca 18-V-1934; AGP, sec A, leg
50-5, carp 1, exp 1; subrayado de
Cirac. [112] Subrayado del Autor. En
Cec escribio6 finalmente audacia. Su



buen humor con ocasion de su
«desvergienza» continuaba unos
meses después. En efecto, recién
editado el libro encontramos en sus
Apuntes una nueva alusion a aquel
lance. Estaba comenzando sus EjEsp
en los Redentoristas de la calle
Manuel Silvela y no le habian llegado
aun las notas que le solia preparar su
confesor, como guion de meditacion
y examen, para esos dias. «No he
podido ver a mi padre Sanchez —
escribe (Apint, n°® 1739, 16-VII-1934)-.
Llamé por teléfono el domingo, y me
dijeron que no podia recibirme.
Espero que marfiana Ricardo F.
Vallespin, que hoy llevo una carta
mia a Almagro 6, me traera alguna
norma de mi Director». Y a
continuacion hace una divertida
referencia a la «desvergiienza» de un
sacerdote amigo, al que queria
entrafiablemente, pero que le
mortificaba de continuo con la
oficiosidad de sus consejos: «Lo que
es indudable que llegara —escribe- es



una o varias cuartillas o papelotes
(esto es mas facil) del buen D.
Norberto: y alli, con desvergiienza
(¢cpor qué no le habra devuelto
también la vergiienza mi querido Don
Cruz?), me dira todas las cosas
desagradables que se le antojen.
Claro, que esto lo hace siempre con
plena rectitud de intencion, y yo se lo
agradezco y hasta deseo que lo haga.
Pero, como su vision es muy
subjetiva, aunque me aprovechan
sus desahogos, a veces no son muy
atinados. {El Sefior me lo ponga bien
de los nervios!» (El subrayado es
mio). En esos mismos dias de retiro
escribe dirigiéndose a su confesor:
«Vamos a lo de ahora: soy un nifio -
los borricos son los nifios de los
burros- con santa desvergienza, que
sabe que su Padre-Dios le manda
siempre lo mejor» (Apint, n° 1758, 18-
VII-1934). La «santa desvergienza»
no era, evidentemente, para San
Josemaria una cosa colateral. —Don
Norberto Rodriguez Garcia



(1880-1968) era un sacerdote que
formo parte del primer grupo de
seguidores del Fundador del Opus
Dei. Natural de Astorga (Leon), fue
ordenado presbitero en 1905. En
1910 se trasladé a Madrid, con sus
padres, y atendio el Hospital General.
En 1914 enfermo de los nervios. A
pesar de su recuperacion, recayo y
quedo imposibilitado para tener un
cargo eclesiastico. De 1924 a 1931 fue
Capellan Segundo del Patronato de
Enfermos. A partir de esa fecha
ocupo diversas capellanias de
religiosas y trabajo de coadjutor en
una parroquia de Madrid. Con las
vicisitudes de la guerra civil se
desvinculd de su relacion con San
Josemaria. Fallecio el 8-V-1968. Vid
com/151 nt 17 y com/856. Sobre este
sacerdote y su relacion con el Autor,
vid Vazquez de Prada, I, pgs 446-447,
534-542 y passim.[113] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Cuenca 28-V-1934; AGP, sec A, leg 54,
carp 1, exp 3.[114] No hay en AGP



correspondencia con este sefior ni
con la imprenta.[115] Carta de
Sebastian Cirac a Josemaria Escriva,
Cuenca 28-V-1934; AGP, sec A, leg 54,
carp 1, exp 3. Santo Rosario termino
editandose en Madrid poco después.
Es muy posible que «la oracion» a
que se refiere Cirac sea la oracion al
Espiritu Santo, que el Autor compuso
en abril de 1934 y que queria sin
duda difundir. El texto autégrafo se
conserva en AGP, sec A, leg 50-4, carp
1, exp 10. Parece que el Autor de C
pensaba canalizar a través de esta
pequeia imprenta la edicion de
muchas de las cosas que hasta
entonces iba difundiendo a
multicopista. De hecho, que yo sepa,
alli no se edito nada mas.[116] Carta
de Sebastian Cirac a Josemaria
Escriva, Cuenca 28-VI-1934; AGP, sec
E, carp 552, exp 4.[117] Diario de
Luchana, 3-VII-1934, pg 152s; Sainz
de los Terreros (subrayado del
original). Hermano, hermanos:
modos de decir inspirados en el



espiritu de los primeros cristianos,
que tanto les encarecia San
Josemaria.[118] Carta de Sebastian
Cirac a Josemaria Escriva, Cuenca 3-
VII-1934; AGP, sec E, carp 552, exp 4;
subrayado del original.[119] El
narrador del diario agregaba en su
apunte: «Como los 490 ejemplares
(pues 10 quedaron en Cuenca)
ocupan 7 grandes paquetes de 70
cada uno y no se puede dejar en la
Academia mads que uno, dijo el Padre
que nos los repartiéramos, y yo me
traje 4 que guardo en mi cajon con
candado» (Diario de Luchana, 3-
VII-1934, pg 152s; Sainz de los
Terreros). No deja de tener su gracia
la alusion a la custodia bajo candado.
La realidad es que hoy apenas se
encuentran ejemplares de aquella
pequeiia y cuasiprivada edicion.
Nunca tuvo circulacidon comercial.
[120] Los datos en Carta de Sebastian
Cirac a Josemaria Escriva, Cuenca 9-
IV-1934; AGP, sec A, leg 54, carp 1,
exp 3.[121] El ejemplar que hay en la



Biblioteca Nacional de Madrid se
encuentra en la seccion de

«Raros» (R/36587) y esta descrito asi:
«Consideraciones espirituales / por
José Maria, Cuenca : [s.n.], 1934 (Imp.
Moderna), 104 pg, 1 h.; 15 cm».[122]
Vid texto en Anexo 3, pg 1081.[123]
Vid texto ibidem.[124] Se lee
perfectamente la leyenda del escudo
del Obispo: «Plenitudo legis dilectio».
[125] En 1990 «Scriptor S.A.», entidad
titular de la propiedad intelectual del
libro, hizo una edicion facsimilar del
impreso de Cuenca: ISBN:
84-404-8056-3. El titulo de la cubierta
es: «Consideraciones | Espirituales |
por | josemaria escriva | Edicion
Facsimilar | Madrid 1990». No
mucho antes empez6 a circular una
edicion «pirata», de formato algo mas
grande que la original. No tiene
referencias juridicas y tipograficas
de ninguna clase.[126] Fernandez
Vallespin, que vivio de cerca la
edicion del libro, escribe, Testimonio,
Madrid 7-VII-1975: «[su] objeto era la



formacion de los que habiamos
pedido la admision [en el Opus Dei] y
el apostolado con los estudiantes que
participaban en la labor de San
Rafael [...] El bien que nos hizo este
libro fue inmenso. Y nos sirvié como
eficaz instrumento para el
apostolado y proselitismo» (AGP, sec
A, leg 100-20, carp 2, exp 6). —Labor
de San Rafael: el conjunto de tareas
de formacion y apostolado que se
realizan en el Opus Dei dirigidas a la
juventud. Sobre ella el Autor escribid
un documento que se cita
abundantemente en esta edicion: la
Instruccion a que se refiere lant 1 de
§ 4. [127] También serviria al Autor
para dar a conocer el espiritu del
Opus Dei a sus amigos sacerdotes y a
los obispos. Un testimonio
significativo es el de don Juan
Hervas, que seria después Obispo de
Ciudad Real: «En la primera
entrevista me dio un ejemplar de
Consideraciones Espirituales, un
pequerio libro que acababa de editar



y que recogia los temas
fundamentales de su espiritualidad.
Recuerdo que lo lei con atencion, y
que decidi tomar a su autor como
director espiritual de mi

alma» (Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, 1994, pg 182).
Posiblemente esa visita de la que
habla Mons. Hervas fue el 26 de abril
de 1935, fecha en que el Autor anota
escuetamente en su Cuaderno: «Vino
a verme D. Juan Hervas, de la Casa
del Consiliario» (Apint, n® 1265).[128]
Carta de Josemaria Escriva a Ricardo
Fernandez Vallespin, Madrid 17-
VII-1934; EF 340717-1. «Los
nuestros»: asi llamaba San Josemaria
a todos los que frecuentaban la
Academia DYA. Pronto empezarian a
gravitar sobre el librico
incomprensiones, e incluso las
calumnias, segun anoto el propio
Autor: «Dia 28 de octubre 1935:
Recuerdo que, el afio pasado, un
muchacho ya mayor, a quien regalé
el folleto de “Consideraciones”, (tal



ambiente calumnioso habia contra
nosotros), vino a los pocos dias y me
dijo con una sencillez muy parecida
a la tonteria: “Padre ;esto —el folleto—
no sera malo, verdad?”» (Apint, n°
1292).[129] José Ramon Herrero
Fontana (1917) nacio en Larache
(Marruecos), abogado. Conocio al
Autor en 1933, y asistié durante ese
afo al primer curso de circulos de
formacion que dio San Josemaria.
Frecuento la Academia DYA y la
Residencia de Ferraz, participando
en los incipientes apostolados del
Opus Dei. Al estallar la guerra se
encontraba en Logrofio, y quedo sin
contacto con el Fundador del Opus
Dei. «Ir a ver a José Ramon», o
expresiones parecidas en las que se
mencionaba su nombre fue, para los
que estaban en la zona controlada
por el gobierno de la Republica,
sinonimo de ir a la zona nacional.
Cuando Josemaria Escriva llego a
Burgos, se reanudo nuevamente el
trato, por carta y con algunas visitas.



En los afios cincuenta se incorporo al
Opus Dei.[130] Carta de Josemaria
Escriva a José Ramon Herrero,
Madrid VIII-1934; EF 340800-1. El eco
del libro continuaba en plena guerra
civil: «Conservo sus Consideraciones,
por las que conoci esa floracion
nueva del Espiritu. [...] Por aqui,
enredado en tareas de Accion
Catdlica por levantar hacia empresas
de Dios a muchos que so0lo esperan la
palabra, directriz, consejo...» (Carta
de Alejandro Ferndndez del Amo a
Josemaria Escrivd, San Rafael
[Segovia] 1938; AGP, sec N-2, leg 148,
carp D, exp 26).[131] Apint, n°® 1196,
8-VIII-1934.[132] Carta de Luis Latre
a Josemaria Escriva, Zaragoza 21-
[-1936; AGP, sec E, carp 551, exp 113.
—Luis Latre Jorro (1885-1961),
sacerdote del Seminario Sacerdotal
de San Carlos, fue secretario del
Cardenal Soldevila. Cfr Vazquez de
Prada, I, pg 241 nt 105. —E1 Obispo
Auxiliar de Valencia, Mons. Xavier
Lauzurica, que afios después



escribiria la presentacion de C, le
agradece «el envio del bonito
opusculo, que le sirvio de agradable
lectura» (Carta a Josemaria Escriva,
Valencia 1-1-1935; AGP, sec E, carp
499).[133] Para sacarla adelante el
Autor de C tuvo que superar diversas
contradicciones, una especialmente
dolorosa (Vid Vazquez de Prada, I,
pgs 534-535). San Pedro Poveda, al
conocerla, le decia a San Josemaria:
«Ahora es cuando se consolida la
Obra» (Apint, n® 1213, 3-1-1935).[134]
Texto autdgrafo del Autor en AGP, sec
A, leg 48, carp 2, exp 1; ejemplares a
maquina en la misma carpeta.
Citada: Instruccion, 9-1-1935 y el
numero marginal del texto impreso.
En el ejemplar autdgrafo se lee en la
primera pagina: «Hoy, 15 de
noviembre de 1935, me devuelve el P.
Sanchez estas notas. JM». Texto
impreso en AGP, sec A, leg 48, carp 3.
[135] «Anche durante la guerra civile
il Servo di Dio continuo ad annotare
pensieri e considerazioni. Sia quando



si trovava a Madrid, sia nel periodo
di Burgos, dove riusci infine a
ordinare il materiale e a completarlo
nei 999 punti di Cammino» (Positio
super vita et virtutibus. Biographia
documentata, Roma 1988, pg 630).
[136] E1 14 de marzo de 1937 varios
miembros del Opus Dej, junto con
San Josemaria, obtuvieron asilo en el
Consulado de Honduras, Paseo de la
Castellana, 51, que era también
residencia de D. Pedro Jaime de
Matheu Salazar, diplomatico
salvadorefio (Diario de Isidoro
Zorzano, 14-111-1937). Esperaban
encontrar alli facilidades para
pasarse a la zona nacional. De hecho
no las encontraron. —Un relato
detallado de los meses vividos en la
Legacion de Honduras, en Vazquez
de Prada, II, pgs 62-124. [137] Carta
de Josemaria Escriva a los fieles del
Opus Dei en Valencia, Madrid 5-
V-1937; EF 370505-4.[138] Miguel
Bafion Perialba (1913-1983). Natural
de Madrid y médico de profesion,



frecuento la Residencia DYA de la
calle de Ferraz, donde conocid y trato
al Autor. La guerra le sorprendié en
Madrid y mientras el Fundador del
Opus Dei estuvo en la capital de
Espafia mantuvo contacto con él por
medio de Isidoro Zorzano.[139]
Diario de Isidoro Zorzano, 25-IV-1937;
el subrayado es mio. Terreros anota
en su Diario personal (casi
telegrafico): «Compré 5 Kg. habas. A
las 4 a casa de Isidoro con Miguel
(hojas) y nota sobre notario (mucho
quehacer)» (Manuel Sainz de los
Terreros, Agenda diaria, 32 parte: Del
domingo 30 de agosto de 1936 al
miércoles 6 de octubre de 1937.
Anotacion del 25-1V-1937; AGP, sec A,
leg 4, carp 2, doc 9). Las «hojas» son
las octavillas de consideraciones.
[140] «No vengas a diario. Ven cada
dos dias, a no ser que haya alguna
cosa urgente [Este parrafo esta
tachado en la carta] Todos me dicen
que te diga que vengas cuando
quieras» (Carta de Josemaria Escriva



a Isidoro Zorzano, Madrid 24-V-1937;
EF 370524-1). Alvaro del Portillo
escribe: «Dos veces a la semana se le
permitia la entrada en la

casa» (Relato testimonial, octubre
de1944; IZL, sec T, exp 94). [141]
Pocos dias antes de comenzar la
guerra civil, la Academia-Residencia
se habia trasladado de Ferraz 50 a
otro inmueble de la misma calle, el
n° 16, que reunia condiciones
mejores y permitiria una ampliacion
de la labor con los estudiantes. La
casa fue incautada por la CNT, que
instalo alli la sede de una «de las
checas mas tristemente célebres por
su actividad represiva» (Javier
Cervera, Madrid en guerra. La ciudad
clandestina, 1936-1939, Alianza
editorial, Madrid 1998, pg 62). Alli
estuvo la checa hasta el 16 de
noviembre de 1936, en que por la
proximidad del frente se traslado a
Serrano 14. Ferraz 16 fue saqueada
en diversas ocasiones. También fue
bombardeada por las fuerzas que



asediaban Madrid.[142] José Maria
Albareda Herrera (1902-1966) nacio
en Caspe (Zaragoza). Catedratico de
la Facultad de Farmacia de la
Universidad Complutense de Madrid,
intervino activamente en la
fundacion del Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, del que
fue Secretario General hasta su
fallecimiento. Rector después de la
Universidad de Navarra, se ordeno
sacerdote en diciembre de 1959.
Habia conocido al Autor en 1935,
presentado por don Sebastidn Cirac.
El 8 de septiembre de 1937 se
incorporo al Opus Dei. En octubre de
ese afio salié de Madrid, para pasar a
la zona nacional, a través de los
Pirineos, junto con San Josemaria.
Durante el resto de la guerra, residio
con frecuencia en Burgos, teniendo
un trato habitual con el Autor de C.
Vid Enrique Gutiérrez Rios, José
Maria Albareda. Una época de la
cultura espariola, Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid



1970.[143] Vicente Rodriguez Casado
(1918-1990), nacido en Ceuta, Doctor
en Filosofia y Letras, catedratico de
Historia Moderna en las
Universidades de Sevilla 'y
Complutense de Madrid, Fundador
de la Universidad Hispanoamericana
de Santa Maria de la Rabida, conocid
al Autor en 1935, en la Residencia
DYA, de la calle de Ferraz. Se
incorporo al Opus Dei en 1936.
Durante el primer afio de la guerra
civil estuvo refugiado en la Legacion
de Noruega y mantuvo el trato con el
Fundador del Opus Dei a través de
Isidoro Zorzano. En octubre de 1938,
logré pasar a la zona nacional,
llegando a Burgos y reanudando el
trato personal con San Josemaria.
Vid Fernando Fernandez (dir.), El
espliritu de La Rabida. El legado
cultural de Vicente Rodriguez Casado,
Union Editorial, Madrid 1995.[144]
Diario de Isidoro Zorzano, 18-1V-1937.
Terreros —el Manolo citado por
Isidoro- escribe ese dia: «Comi en



casa Zorzano, lei carta y cuartillas
Mariano (formidable)» (Diario citado,
32 parte: anotacion del 18-1V-1937;
AGP, sec A, leg 4, carp 2, doc 9).
Mariano, su cuarto nombre de
bautismo, fue el nombre que el Autor
empezo0 a usar para firmar sus cartas
a los fieles del Opus Dei. Continu6
con esta costumbre hasta su muerte.
En la guerra civil, por razon de la
censura, era uno de los nombres con
que se referian a él en papelesy
cartas.[145] Eduardo Alastrué del
Castillo (1913-1991), natural de
Alcaniz (Teruel), ingeniero de Minas
y catedratico de Geodinamica
Externa en la Universidad
Complutense desde 1969; antes,
desde 1944, fue catedratico de
Geologia en Sevilla y en Zaragoza.
Conocio al Autor en 1934, en Madrid,
en la Residencia DYA, de la calle
Ferraz, asistiendo a las clases de
formacion cristiana, dadas por San
Josemaria. Durante la guerra, estuvo
refugiado en la Legacion de



Honduras, donde coincidio unos
meses con el Fundador del Opus Dei,
hasta que éste dejo la Legacion, el 31
de agosto de 1937. Durante esos
meses tuvo el encargo de transcribir
las meditaciones predicadas por el
Autor a los que le acompaifiaban en
aquel refugio. En octubre de 1938
logré pasar a la zona nacional, a
través de las lineas del frente, en
Guadalajara, junto con Alvaro del
Portillo y Vicente Rodriguez Casado,
volviéndose a encontrar con el
Fundador en Burgos. Acabada la
guerra, y hasta 1944 tuvo un trato
casi diario con el Autor, pasando a
ser mas esporadico desde esa fecha,
por su traslado a Sevilla. Declaro
como testigo, en 1981, en el Proceso
Cognicional celebrado en Madrid.
[146] Vid infra § 7, 3, c.[147] Se trata
de la Carta de Josemaria Escriva a
Pedro Casciaro, Madrid 29-1V-1937;
EF-370429-1. —Pedro Casciaro
Ramirez (1915-1995), nacido en
Murcia. Doctor en Derecho Canonico



y en Ciencias Exactas. Conocid al
Autor en enero de 1935, en Madrid,
en la Academia Residencia DYA, de
Ferraz 50. Se incorporo al Opus Dei
en noviembre de 1935. Al comenzar
la guerra se encontraba en Alicante,
volviendo a encontrarse con San
Josemaria en octubre de 1937, en
Valencia. Le acompanio en el paso a
la zona nacional por el Pirineo,
siendo destinado por la autoridad
militar a las pocas semanas a Burgos,
donde convivid en el mismo
domicilio que el Autor durante unos
ocho meses. Se ordeno sacerdote en
1946. En 1948 partié hacia México —
donde murio- para comenzar la
labor apostdlica del Opus Dei en
tierras americanas.[148] Diario de
Isidoro Zorzano, 30-IV-1937. El
subrayado es mio. «Juanito» es Juan
Jiménez Vargas, que compartia el
encierro en la Legacion. —Natural de
Madrid, médico, catedratico de
Fisiologia, en la Universidad de
Barcelona (julio de 1942), y en la



Universidad de Navarra (1954),
Jiménez Vargas (1913-1997) conocio
al Autor en 1932. En enero de 1933 se
incorporo al Opus Dei. A partir de
esta fecha tuvo trato frecuente con el
Fundador del Opus Dei,
especialmente al estallar la guerra
civil espafiola, pues le acompafio en
los distintos lugares donde tuvo que
refugiarse en Madrid, y también en
su paso a la zona nacional,
desempefiando un papel capital en
este viaje. Llegados a la otra zona de
Espafia, se incorpord al frente,
manteniendo con el Autor intensa
correspondencia y teniendo algunos
encuentros en Burgos y en Teruel.
Sus escritos y testimonios sobre el
Autor de C son de gran importancia
historica.[149] Carta de Manuel Sainz
de los Terreros a Josemaria Escriva,
Madrid 30-IV-1937; AGP, sec N-2, leg
146, carp C, exp 3; la cursiva es mia.
En Serrano 51 vivia Isidoro Zorzano.
[150] «Cuartillas». En la terminologia
del Diario, las cuartillas pueden ser



tanto cartas (para enviar a los
destinatarios) como meditaciones de
San Josemaria. No siempre es seguro
el significado. En este caso son muy
probablemente las cartas que el
Autor escribio la vispera a Sainz de
los Terreros y al propio Zorzano
(Madrid 8-V-1937; EF 370508-1y EF
370508-2). La coleccion de
meditaciones salta desde el 12 de
abril al 11 de mayo. No es de
suponer, por tanto, que estas
cuartillas fueran meditaciones. Mas
adelante la entrega de meditaciones
llega a ser casi diaria y Zorzano ya no
las anota.[151] Diario de Isidoro
Zorzano, 9-V-1937. El subrayado es
mio.[152] Tomas Alvira Alvira
(1906-1992) nacio en Villanueva de
Gallego (Zaragoza). Doctor en
Ciencias, catedratico de Instituto y
Director del Instituto «Ramiro de
Maeztu», de Madrid. Conoci6 al
Autor en septiembre de 1937,
presentado por José Maria Albareda.
Asistio al curso de retiro ambulante



que Josemaria Escriva predico
entonces en Madrid, y poco después
le acompafio, a través de los Pirineos,
en el paso a la zona nacional. Desde
entonces mantuvo un trato asiduo
con Josemaria Escriva. Fue
supernumerario del Opus Dei desde
1947. Cfr Antonio Vazquez, Tomds
Alvira: una pasion por la familia, un
maestro de la educacion, Palabra,
Madrid 1997.[153] Tomas Alvira,
Relato testimonial, Madrid 5-1-1948;
IZL, sec T, exp 199. El subrayado es
mio. Zorzano habia conocido a Alvira
en casa de Albareda a finales de
junio de ese aflo: «Me he alegrado de
haber ido, porque, cuando llegué
estaba haciendo la meditacion con
un amigo suyo, Tomas Alvira, que le
ha pillado el movimiento [la guerra
civil] haciendo los cursillos para
catedras de Instituto, precisamente
del mismo ramo que Albareda -
Agricultura-. Le he tanteado un poco
y ha respondido

admirablemente» (Diario de Isidoro



Zorzano, 28-VI-1937). En el Diario
dice por vez primera que Alvira fue a
su casa el dia 3 de agosto. La segunda
vez es el dia 14. También esta
anotada una visita el 9 de
septiembre, habiendo ya salido San
Josemaria de la Legacion de
Honduras.[154] Juan Jiménez Vargas,
Relatos testimoniales, XI. El
subrayado es mio. Por lo que dice
Vargas, se ve que el Autor daba a leer
estas consideraciones también a este
sacerdote refugiado, el P. Recaredo
Ventosa Garcia (1900-1993), religioso
de los Sagrados Corazones, ordenado
presbitero en 1925. Licenciado en
Ciencias Naturales, fue profesor de
esta disciplina durante muchos afios
en el Colegio Nuestra Sefiora de la
Paz, de Torrelavega (Cantabria). San
Josemaria se confesaba
semanalmente con €l en la Legacion.
Sus recuerdos estan recogidos en
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, 1994, pgs 419-424.[155] Vid
§ 3, nt 4. Fue incluido por Mons. del



Portillo en la edicidon de Apint.[156]
El original se encuentra en AGP, sec
A, leg 47, carp 2, exp 7. Su
transcripcion esta en Apint, nn 1374
a 1394. Alvaro del Portillo lo describe
asi: «<Hay en el Archivo unas notas
escritas por el Padre en la Legacion
de Honduras. Las empez0 a escribir
en abril de 1937. Estan numeradas,
pero faltan las 22 primeras, de tal
manera que se comienza en la
pagina 23. Hay, ademas, dos
octavillas sueltas. En la primera de
estas octavillas sueltas, hay una lista
de veinticinco nombres, casi todos de
miembros de la Obra, que nuestro
Padre escribio para encomendarlos
nominalmente. Después hay dos
listas mas, de chicos de S. Rafael,
escritas respectivamente por mi, la
primera, y por Juan Jiménez Vargas,
la segunda. Llevan estas listas las
fechas de los dias 9 y 10 de abril de
1937. Al inicio de este grupo de
octavillas, nuestro Padre ha escrito:
Las releo, por primera vez, hoy. Roma,



2 de septiembre, 1968» (Apint, nt
1016). Debo agregar que estas
octavillas, de las que habla Mons. del
Portillo, son dos hojas sueltas —
arrancadas- del mismo Cuaderno.
[157] La primera de las que se
conserva, la hoja 23, comienza con
una frase partida, que enlaza a 0jos
vista con el texto (perdido) de la hoja
22. Se trata del futuro p/43 de C. Juan
Jiménez Vargas, en su Relato del 77,
pg 17, hace una interesante
rememoracion a proposito del p/697:
«En los meses que estuvimos en la
Legacion de Honduras, nuestro
Padre en mas de una ocasion, en
tertulias o en meditaciones o
circulos, hizo comentarios de este
tipo. Me parece que este punto
concreto nos lo dio a leer en uno de
los cuadernos donde iba tomando las
notas que luego salieron en

Camino» (la cursiva es mia). E1 p/697
no esta en las hojas que restan del
Cuaderno de Honduras. Es muy
posible que estuviera en las hojas



que faltan. —EI que llamamos Relato
del 77 es un documento escrito en
Pamplona, 1977, en el que su autor
reune sus recuerdos sobre el origen
redaccional de algunos puntos de C.
Se guarda en AGP, sec A, leg 54, carp
3, exp 7.[158] En el dorso de la hoja
26 se contiene la ultima anotacion,
que esta perfectamente acabada y el
resto de la pagina en blanco.[159] Cfr
Alvaro del Portillo en sus
anotaciones a los Apint del
Fundador, citadas en com/95y 151.
[160] Son los unicos que se pueden
asignar con absoluta seguridad a la
fase redaccional de Honduras.
Interesante notar que la primera
entrega a Zorzano de «borradores»
es de 25 de abril, diez dias antes de
las anotaciones del cuadernito que se
conservan. Mi composicion de lugar
es que en las 22 hojas precedentes
estaba incluido, al menos, el manojo
de fichas que dio a Isidoro ese dia.
Me inclino a pensar que Escriva, en
la Legacion, procedia como en



Madrid: escribia primero las
consideraciones en su Cuaderno.
[161] En la Legacion no se llevaba
Diario. Zorzano lamenta que Juan
Jiménez Vargas, que hacia el Diario
del Opus Dei en Madrid hasta el 28
de febrero de 1937 (original en AGP,
sec A, leg 2, carp 5, exp 3-5), en que le
sustituyo el propio Zorzano, no lo
continuara dentro de la Legacion de
Honduras: «Creo que Juan no hace el
diario de la vida en la Legacion; es
lastima, porque resultaria muy
interesante; dice que son todos muy
cotillas y porteras y es claro que, con
esa vecindad, tenia motivo para
sabrosos comentarios» (Diario de
Isidoro Zorzano, 23-1V-1937). El
Diario personal de Sainz de los
Terreros, que no vivia en la Legacion
y trabajaba en la carcel de San
Anton, tiene un interés mucho
menor, pues para nuestro asunto es
deudor de la informacion que le
daba Zorzano. Esta en AGP, sec A, leg
4, carp 2,doc 9.[162] Vid § 7, 3, c.



[163] Vid § 7, 2 (cuadro sindptico).
[164] Diario de Isidoro Zorzano, 31-
VIII-1937. —Un relato
pormenorizado de los
acontecimientos ocurridos desde la
salida de la Legacion de Honduras,
evasion por el Pirineo de la zona
republicana, y llegada a Pamplona,
en Vazquez de Prada, II, pgs 125-232.
[165] Eran José Maria Albareda,
Tomas Alvira, Francisco Botella,
Pedro Casciaro, Miguel Fisac, Juan
Jiménez Vargas y Manuel Sainz de los
Terreros.[166] En la capital de
Navarra y al comenzar su retiro
espiritual estrend también un nuevo
Cuaderno de Apuntes intimos (el VIII
dpdo), en el que anotd su oracion en
aquellos EjEsp, de la que saldrian
varios puntos de C. —Vid Vazquez de
Prada, II, pgs 232-237.[167] Albareda
y Alvira, que eran Profesores de
Instituto, fueron destinados a la
ensefianza: Albareda en Burgos, y
Alvira en Gijon. Los demas, al
Ejército: Vargas, como alférez



medico, al frente de Teruel; Fisac, a
automovilismo; Terreros, a
fortificaciones. En un cuartel de
Pamplona estaban Pedro Casciaro y
Francisco Botella.[168] También
porque se daba cuenta del
lamentable estado fisico en que
llegaba: sus amigos no le reconocian
(habia perdido treinta kilos).[169]
Albareda, después del paso de los
Pirineos, se presento en Burgos a la
«Junta», que lo adscribio a la
Secretaria de Cultura, con residencia
en la misma ciudad. Vid Enrique
Gutiérrez Rios, José Maria Albareda.
Una época de la cultura espariola,
Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid 1970, pgs 135-144.
—En Vazquez de Prada, II, pgs
240-343, hay un extenso relato de la
estancia y actividad de San Josemaria
en Burgos.[170] Francisco Botella
Radudn (1915-1987) nacio en Alcoy
(Alicante). Catedratico de Geometria
Analitica y Topologia de la Facultad
de Ciencias, de la Universidad



Complutense de Madrid. Ordenado
sacerdote el 29 de septiembre de
1946. Conocio al Autor al comenzar
el curso 1935-36, en la Residencia de
Ferraz 50, en Madrid, cuando
estudiaba Matematicas y
Arquitectura. Asistio a unos circulos
de formacion dados por Josemaria
Escriva y el 23 de noviembre de 1935
se incorporo al Opus Dei. El 3 de julio
de 1936 partio para Valencia. Al
estallar la guerra civil espafiola
mantuvo contacto epistolar con el
Autor hasta octubre de 1937, en que
se unio al Fundador del Opus Dei
para llegar a la zona nacional a
través del Pirineo. En febrero de
1938 fue destinado a un cuartel de
Burgos, donde convivio con el Autor
hasta el final de la guerra, como en
Madrid en los afios posteriores.[171]
Ambos habian sido declarados aptos
para «servicios auxiliares»: Botella
destinado en el MIR (Jefatura de
Movilizacion, Instruccion y
Recuperacion), seccion de



Recuperacion: «papeleo de hospitales
y escribir mucho a maquina», dird
después el propio Francisco Botella,
Relatos testimoniales, Madrid
1975-78, cap V, pg 14. Pedro Casciaro
venia destinado a la Secretaria de
Orgaz y después al equipo encargado
de «cifrar» la correspondencia
(gabinete de Cifra). Los dos comian y
cenaban en el cuartel, pero dormian
en la pension Santa Clara. [172]
«Trabajar sin descanso» fue uno de
los propdsitos de su retiro espiritual
en Pamplona. Vid com/373.[173] En
el cuadernillo-agenda 1° de Burgos,
hoja 3, estando todavia en Pamplona,
apunto este panorama de trabajo,
encuadrado bajo la expresion
«trabajar sin ruido»: «1) Ver a los
nuestros. 2) Estar dispuesto a acudir
a ellos, donde sea, inmediatamente
que me llamen. 3) Discreta relacion
epistolar. 4) Apeadero: lugar de
refugio, para todos. 5) Reducidas
tandas de ejercicios. 6) Proselitismo
con estudiantes soldados. 7)



Catedraticos que colaboren. 8) Tesis
de Derecho. 9) Libros: biblioteca. 10)
Encargar trabajo a nuestros
soldados. 11) (Losn°s 4y 5, en
Burgos?» Que el «apeadero»
estuviera en Burgos lo decidi6 ya en
Pamplona. Las «reducidas tandas de
ejercicios» no llegaron a realizarse,
por la imposibilidad practica de
reunir varios dias a gente que estaba
militarizada. San Josemaria, durante
aquel afio, tenia con los estudiantes —
fueran o no del Opus Dei- como
actividad fundamental
conversaciones de direccion
espiritual y «tertulias», coloquios
familiares en los que les exponia,
respondiendo a sus preguntas, el
panorama de la santificacion en
medio del mundo y la mision del
Opus Dei en la Iglesia. Todos los
demas puntos de este plan de accion
fueron efectiva realidad en aquel afio
38.[174] Vid infra nt 58.[175] Con él
vivian Albareda y, desde el 25 de
enero, Botella. E1 8 de marzo se



incorporo6 también a Santa Clara
Pedro Casciaro.[176] Una interesante
descripcion del hotel y del
«ambiente» de la habitacion que
ocupaban, puede verse en P.
Casciaro, Sofiad, 112 ed, 1999, pgs
142-145. Lo mismo, para Concepcion
9, en Francisco Botella, Relatos
testimoniales, Madrid 1975-78, cap V,
pgs 54-57. Botella, que seguia
destinado en Burgos, se quedo en la
pension cuando el Autor se traslado a
Madrid.[177] Son tres cuadernos —del
tipo de los que usaba Escriva para
sus Apint- en los que iban anotando
la vida cotidiana y familiar del
pequefio grupo. Se conservan en
AGP, sec A, leg 2, carp 4, exp 2. Cito
los Diarios haciendo constar el dia y
el nombre del que ese dia lo anoto.
[178] Las extensas relaciones
testimoniales de Casciaro y Botella,
escritas tras el fallecimiento del
Autor (Albareda habia muerto en
1966), son también fuentes
imprescindibles de informacion,



aunque deben ser contrastadas,
como es logico, con los documentos
contemporaneos a la redaccion del
libro.[179] En el epistolario del Autor
se encuentra una carta a don Santos
Moro, Obispo de Avila, sin fecha,
pero que, al ordenar las cartas en
AGP, se le ha adjudicado —en mi
opinion por error—la de abril de 1938
(EF 380400-1). En ella San Josemaria
responde, entre otras cosas, a una
invitacion de don Santos para que
vaya una temporada a Avila, y
agrega: «Tengo en marcha dos libros:
cuando hayan salido a luz, encantado
iré con mi D. Santos» para pasar
unos dias en Avila. El estudio de la
correspondencia entre el Autor y don
Santos, que se conserva en AGP,
permite darle su fecha correcta. La
carta en cuestion es la respuesta,
punto por punto, de San Josemaria a
la que don Santos Moro le escribe
con fecha 27-XI1-1938 (AGP, sec E,
carp 506), que es a su vez respuesta a
la felicitacion de Navidad que el



Autor le mando el dia 24 (EF
381224-2). Estamos, pues, como muy
pronto, en 31 de diciembre de 1938.
En esta fecha C estaba acabandosey,
como veremos en el lugar oportuno,
comienzan las gestiones de edicion.
El otro libro en el que el Autor
trabajaba entonces era, segun la
documentacion, Devociones
Liturgicas: «Ayer me dijo [San
Josemaria] que va a encargar la
copia de las secciones que interesen
para el segundo libro, Devocionario
Liturgico, y previo comentario suyo
saldra al mismo tiempo que el
primero [C]. No creo tarde mas de
una semana en acabar todo

esto» (Carta de Francisco Botella a
Pedro Casciaro, Burgos 24-1-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp C, exp 4; la
cursiva es mia). No es pues la carta
que comentamos una excepcion al
silencio del Autor al que aludimos en
el texto.[180] Las anotaciones de este
cuaderno cubren los meses de julio a
octubre o noviembre. Lo designamos



como Cuadernillo-agenda 2° de
Burgos, porque utilizo, al menos otro,
anterior, comenzado en Pamplona,
que llamamos Cuadernillo-agenda 1°
de Burgos. Se encuentran ambos en
AGP, sec A, leg 50-3, carp 2, exp 1, doc
1y 2. En Apint, Cuaderno VIII dpdo,
n° 1592, hace una referencia al
cuardenito 2°: «Voy mirando unas
notas, que llevo en un pequerio
cuaderno, para apuntar [en el
Cuaderno grande], sin orden
cronoldgico, lo que me parece
apuntable» (11-XI-1938); subrayado
en el original.[181] Cuadernillo-
agenda 2° de Burgos, hoja 1.
—«Pepis»: apelativo familiar de Pepe
Isasa, que se dirigia espiritualmente
con el Autor, muerto en el frente en
1937. No consta que el Autor llegara
a escribir la nota necrologica a que
se refiere. En todo caso no se
conserva.[182] Cuadernillo-agenda 2°
de Burgos hoja 2v. El subrayado es
mio. En la hoja 1v (es decir en el
dorso del «marco general») sélo hay



este apunte: «22 de julio de 1938». En
la hoja 3 hay una nota en la que se
sefiala la fecha de una visita que
realizo el Autor: 28 de julio. Queda
pues situada la datacion —dia mas dia
menos- de este plan. Es interesante
notar que, al hacer la lista de
«trabajo inmediato» del segundo
semestre del afo, no incluye
«Huelgas» —su tesis doctoral sobre la
Abadesa de este Monasterio—, quiza
porque la tenia mas avanzada que
las otras cosas, o la veia menos
urgente en la situacion en que se
encontraba.[183] Aqui entraba la
fundamental colaboracion de
Casciaro y Botella, y también de
Albareda, que escribian a los amigos
y ayudaban en la preparacion de
«Noticias». La coleccidon de «Noticias»
se encuentra en AGP, sec A, leg 3,
carp 3 (las de 1938) y carp 4 (las de
1939).[184] Cuadernillo-agenda 2° de
Burgos, hoja 22. En la hoja hay
también estas dos anotaciones: «D.
Gregorio Modrego O[bispo] A[uxiliar]



de T[oledo]» — «No pensar en lo que
dicen los hombres, ni inquietarse por
lo que dicen. Piensa en lo que diga
Dios». Observacion interesante: a
pesar de la distancia en el
cuadernillo, estimo que ambas
anotaciones (el «plan inmediato» de
hoja 2 y el «apunte» de la de hoja 22)
son muy proximas en la fecha: julio
de 1938, incluso la segunda puede
preceder a la primera. Josemaria
Escriva tenia la costumbre, al
manejar estas pequenas libretas, de
escribir en ellas avanzando
simultaneamente y en sentido
opuesto desde la primera y ultima
pagina hasta encontrarse en el
centro. Es decir, el cuaderno tiene
dos primeras paginas, depende de
por donde se abra. Utilizaba estos
cuadernitos en viajes y
desplazamientos, haciendo antesala,
etc., escribiendo en posturas
forzadas y a veces en la primera
pagina que encontraba libre. —El
plan de trabajo de esta segunda



anotacion (sacar fichas de cartasy
apuntes) pienso que es algo anterior
en el tiempo al «plan inmediato» de
hoja 2. Me parece como un pequerio
complemento del «marco general»
que se sefiala en la hoja 1 de la
agenda. En todo caso ambas
anotaciones, en el contexto del
marco general, dan una idea de como
el Autor de C enfocaba su tarea para
el segundo semestre.[185] Vid infra §
5, e.[186] «Todos estos dias». Casciaro
en las notas de ese dia se remonta a
la actividad que el Autor venia
desarrollando desde un cierto tiempo
atrds. —El Autor dedico especial
atencion a las cartas de Juan Jiménez
Vargas, que escribia dos o tres veces
por semana a San Josemaria y era el
mas antiguo miembro del Opus Dei
en la zona nacional. De ello se hacen
eco en el Diario: «Estabamos después
de comer —esto de comer no es
verdad, rigurosamente— en el
consabido mirador, escribiendo el
Padre a maquina unas cuartillas,



cuyo contenido es de Juan, y yo
terminando con las cartas de este
mes...», es decir las cartas personales
que acompafiaban a

«Noticias» (Diario de Burgos, 7-
XII-1938; Francisco Botella). «Por la
mafana —escribe Botella en el Diario
al dia siguiente— leimos unas
cuartillas a maquina, que el abuelo
[el Autor] se ha encargado de
confeccionar primorosamente, con el
contenido de las cartas de Juan. [...]
Hablamos de la estancia en la zona
roja: leemos cartas alli escritas, que
trajimos al pasar: Rafael [Calvo
Serer]...; Chiqui[José Maria
Hernandez Garnica]...». E1 Autor de C
puso a maquina en aquella época
diversas relaciones, escritas a
peticion suya: por ej, el relato del
paso a la zona nacional de Alvaro del
Portillo, Eduardo Alastrué y Vicente
Rodriguez Casado escrito por Alvaro
del Portillo, bajo el titulo: De Madrid
a Burgos pasando por Guadalajara;
AGP, sec B-1, leg 50, carp 3.[187]



Diario de Burgos, 25-X1-1938; Pedro
Casciaro; la cursiva es mia. El Autor
estaba haciendo gestiones para
conseguir que le pagasen su sueldo
de Rector del Real Patronato de Santa
Isabel, que no cobraba desde que
estalld la guerra civil. Con ese posible
ingreso pensaba sufragar los gastos
de la edicion (pero no lo cobraria
hasta afios mas tarde; vid infra § 6 nt
23). —Eran aquellos dias, en que
trabajaba fuerte en C, dias de
sufrimiento espiritual para el Autor.
Al dia siguiente de este apunte de
Casciaro era el propio Josemaria
Escriva el que escribia la pagina del
Diario: «se me hace la tarde eterna,
pido a Dios Nuestro Sefior que acorte
la prueba». Parece que esta
expresion de San Josemaria debe
ponerse en relacion con la dura
«purgacion pasiva» —asi la califica
Alvaro del Portillo, nt a Apint n°
1381- que paso en Burgos durante
varios meses. Ya el afio anterior, en
la Legacion de Honduras, habia



atravesado -hemos aludido a ello
(supra § 4 nt 26)- una situacion
semejante. Sobre el tema vid com/
151y a las referencias que alli se
indican.[188] Unos dias después es
Botella el que habla del libro al
propio Casciaro, que estaba ya
destinado en Calatayud: «Ahora
espera Mariano que lo de Santa
Isabel se solucione
satisfactoriamente, y asi podria
editarse el libro que prepara» (Carta
de Francisco Botella a Pedro
Casciaro, Burgos 4-XI1-1938; AGP, sec
N-2, leg 147, carp B, exp 3).[189]
Casciaro solo volvio a Burgos una vez
acabada la guerra civil, y no estuvo
nunca —-segun sus propias palabras-
en la pension de la calle Concepcion,
de la que hablaremos enseguida. Asi
lo dice en sus notas de 1992, escritas
con ocasion de un articulo aparecido
en la revista Tiempo (Pedro Casciaro,
Relacidn testimonial, 26-VI-1979,
Parte II, cap 2, apéndice de 1992; AGP,
sec A, leg 100-13, carp 1, exp 1). Es



interesante hacerlo notar porque,
cuarenta afios después, al escribir su
valiosisimo testimonio de esta época,
a Casciaro, en mi opinion, se le
difuminan en este punto los planos y
las fechas. «El Padre —dice- escribid
Camino en nuestro cuarto del Hotel
Sabadell. El lo ha contado muchas
veces y yo mismo le vi hacerlo. Fue
pasando a maquina aquellas gaiticas
en trozos de papel ya mas
homogéneos» (Pedro Casciaro,
Relacion testimonial, 26-VI-1979,
Parte II, cap 2, pg 144s). «Camino
estuvo listo mucho antes de que yo
saliera para Calatayud» (ibidem, pg
148). «Mucho antes de salir yo para
Calatayud, ya tenia practicamente
acabado el libro. Es mas, hizo
algunas gestiones para su
publicacidon. La falta de medios
economicos, la escasez de papel que
habia en aquellos tiempos, etc., le
hicieron ver que era irrealizable su
deseo de publicarlo. No obstante,
seguia escribiendo



gaiticas» (Observaciones de Pedro
Casciaro al capitulo V de la
Testimonial de Francisco Botella, pg 8:
nota a la pg 57, §§ 2-3; AGP, sec A, leg
100-08, carp 1, exp 1). Conceptos
similares se encuentran en P.
Casciaro, Sofiad, 112 ed, 1999, pgs
169-170. Casciaro, al escribir esto, no
recuerda lo que estampo en el texto
del Diario arriba citado, ni que las
gestiones para la edicion son las que
€l mismo haria precisamente, pero
desde Calatayud y ya en 1939, como
veremos. Sobre la expresion
«gaiticas» vid infra § 5, nt 68-74.[190]
Carta de Josemaria Escriva a José
Maria Albareda, 10-XII-1938; EF
381210-1; la cursiva es mia. Notese
que de la carta a Albareda saldra el
p/304 de C.[191] «Nos trasladamos a
Concepcidn 9-3° izq. No hay mucho
que cambiar, lo poco que tenemos
para el traslado lo prepara el Padre, y
le ayudamos. Tenemos algunas cosas
que el Padre embala con mas
cuidado: los recuerdos de la



Eucaristia y de todo lo que ha servido
para la Santa Misa y para la
Comunion en el tiempo de la zona
roja. Y la rosa de Rialp. Y los
cuadernos de diarios de nuestra vida
en estos tiempos. Muchas pequefias
cosas, ademas, que ocupan poco,
pero son parte de nuestra vida de
familia» (Diario de Burgos, 13-
XII-1938; Francisco Botella).[192]
Francisco Botella, Relatos
testimoniales, Madrid 1975-78, cap V,
pg 56.[193] Carta de Juan Jiménez
Vargas a Enrique Alonso-Martinez,
Burgos 3-11-1939; AGP, sec N-2, leg
150, carp B, exp 1. —Enrique Alonso-
Martinez Saumell (1915) naci6 en
Madrid. Durante el curso 1933-34,
mientras estudiaba la carrera de
Derecho, frecuento la Academia DYA,
de la calle de Luchana, y al curso
siguiente la Residencia de la calle de
Ferraz, participando en los medios de
formacion que alli se impartian. Se
dirigia espiritualmente con el
Fundador del Opus Dei. Le



sorprendio la guerra en La Granja y
fue destinado a Alhama de Aragon
como sanitario en la farmacia
militar. Cuando el Autor lleg6 a
Burgos, se inicio un intenso trato
epistolar. También se vieron, ya en
Burgos, ya en Alhama, en mas de una
ocasion. Acabada la guerra, continu6
la amistad y el trato.[194] Diario de
Burgos, 18-X11-1938; Francisco
Botella.[195] Ibidem, 23-XI1-1938;
Eduardo Alastrué.[196] Carta de
Francisco Botella a Miguel Fisac,
Burgos 23-XI1-1938; AGP, sec N-2, leg
147, carp B, exp 3. —Miguel Fisac
Serna (1913) naci6 en Daimiel
(Ciudad Real). Arquitecto, conocio al
Autor en la Residencia DYA, de la
calle de Ferraz, durante el curso
1935-36. En el tiempo de la guerra,
acompanod al Autor en el paso por los
Pirineos a la zona nacional y, luego,
tuvo trato frecuente ya por visitas a
Burgos, ya por correspondencia.[197]
Vid infra § 6, nt 76-80.[198] Diario de
Burgos, 26-X11-1938; Josemaria



Escriva.[199] Ibidem, 27-XII-1938;
José Maria Albareda.[200] Tiendo a
«considerar» que el «considerable»,
calificando a las «consideraciones»,
es un rasgo de humor de Albareda,
que se proyecta también en la
siguiente frase.[201] Diario de
Burgos, 28-X11-1938; José Maria
Albareda.[202] Ibidem, 30-XII-1938;
José Maria Albareda.[203] Carta de
José Maria Albareda a José Ramon
Herrero Fontana, Burgos 5-1-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp B, exp 1.
[204] Carta de José Maria Albareda a
Miguel Fisac, Burgos 6-1-1939; AGP,
sec N-2, leg 149, carp B, exp 1.
Interesante la alusion a los otros
libros que prepara el Autor. Como
veremos, trabajaba simultaneamente
en el Devocionario liturgico, al que se
refirio ya en su plan de «trabajo
inmediato» (vid supra § 5, 1, b; pg
65). [205] Carta de José Maria
Albareda a Isidoro Zorzano, San Juan
de Luz (en realidad, Burgos) 6-1-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp B, exp 1.



«La organizacion de la industria»:
forma divertida de referirse a la vida
cristiana y a la mision apostolica. E1
domingo 8 regreso Albareda a
Vitoria: «Marcho a Vitoria el
domingo, pues el lunes se reanudan
las clases» (Carta de José Maria
Albareda a Juan Jiménez Vargas,
Burgos 6-1-1939; AGP, sec N-2, leg 149,
carp B, exp 1).[206] D. Calixto
Emiliano Amann Amann, arquitecto
de Bilbao, padre de Emiliano, un
estudiante de arquitectura del mismo
nombre, residente de Ferraz, que
habia ido a visitar a su hijo, que
desde enero hacia el Curso para
Alféreces Ingenieros en Fuentes
Blancas (Burgos). El dia 9 el Autor
habia almorzado con padre e hijoy
Paco Botella. Albareda aprovecho el
regreso a Bilbao de D. Emiliano para
volver a Vitoria tras las vacaciones
de Navidad.[207] Carta de José Maria
Albareda a Josemaria Escriva, Vitoria
11-1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
B, exp 1. Unos dias después escribe:



«Durante los dias de Navidad,
Mariano [el Autor] avanz6 mucho en
las consideraciones; a estas horas
debe estar finalizando. Y ademas
planeo otros libros muy

necesarios» (Carta de José Maria
Albareda a Vicente Rodriguez
Casado, Vitoria 14-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp B, exp 1).[208]
Notas de un Coloquio en Roma, con
estudiantes franceses, ingleses,
irlandeses y norteamericanos, 28-
I11-1970.[209] Emiliano Amann,
Relacidn Testimonial, Bilbao 16-
VI-1978; AGP, sec A, leg 100-02, carp
4, exp 7; la cursiva es mia. Amann
venia con mucha frecuencia a visitar
a San Josemaria, como testifica el
Diario de Burgos. —Emiliano Amann
Puente (1919-1980), nacido en Bilbao,
arquitecto, conocio al Autor en 1935,
por vivir en la Residencia DYA, de la
calle de Ferraz. Durante la guerra,
cuando Josemaria Escriva llego a
Burgos, le visito en diversas
ocasiones y, sobre todo, mantuvo



abundante trato epistolar. Finalizada
la contienda, vivié en la Residencia
de la calle de Jenner. En 1948
contrajo matrimonio en Algorta
(Vizcaya), oficiando San Josemaria.
Poco después se incorporo al Opus
Dei como supernumerario.[210] La
habitacion, compartida normalmente
por varias personas, tenia un amplio
mirador al Arlanzén, a donde se
retiraba San Josemaria para
salvaguardar la intimidad de los que
querian hablar con €l sobre temas de
direccion espiritual. Cerraba el panel
que daba a la habitacion, que se
quedaba sin luz diurna. «Buenas
noches», solia decir Paco Botella
mientras encendia la bombilla.[211]
José Luis Muzquiz, Relato testimonial
cronologico, pgs 35-36; AGP, sec A, leg
100-39, carp 1, exp 1. —José Luis
Muzquiz de Miguel (1912-1983),
nacido en Badajoz, ingeniero de
Caminos, conocio al Autor en la
Residencia de Ferraz, en 1935. Desde
esa época comenzo a dirigirse



espiritualmente con él. La guerra le
sorprendio en Alemania. Cuando
regreso a Espafia, establecid contacto
con el Fundador del Opus Dei en
Burgos. Poco después se incorporo a
la Obra. Se ordeno de presbitero en
1944, siendo uno de los tres primeros
sacerdotes del Opus Dei.[212]
Nombre del edificio en el que estaba
el cuartel del General Orgaz.[213]
Pedro Casciaro, Relacion testimonial,
26-VI-1979, Parte II, cap 2, pg 147,
que continua: «En realidad mi
comentario era una velada alusion a
«la cama del Padre», ya que
frecuentemente dormia en el suelo,
en el lugar que quedaba entre su
cama y la pared». [214] Sobre la
expresion «gaiticas» vid infra § 5, nt
68-74.[215] Carta de Josemaria
Escriva a Pedro Casciaro, Burgos 11-
I-1939; EF 390111-1; 1a cursiva es mia.
[216] Diario de Burgos, 12-1-1939;
Francisco Botella. El Diario continua:
«El Padre ha escrito una carta
circular, que no danzara por los



frentes esta vez: sera leida cuando
vengan a ésta con permiso». Vid
Carta circular de Josemaria Escriva a
los fieles del Opus Dei, Burgos 9-
I-1939; EF 390109-1. Ya habia escrito
otra el afio anterior en la misma
fecha.[217] Diario de Burgos, 13-
[-1939; Francisco Botella. Parece que
la gestion fue esperanzadora, pues al
dia siguiente, después de regresar a
Burgos el Autor, anota: «También la
cuestion econdmica, que Santa Isabel
promete arreglar, marcha» (Diario de
Burgos, 14-1-1939; Francisco Botella).
«Reigon, si le nombran y le dicen que
vea el modo de levantar las cargas
eclesiasticas, hara lo que

deseamos» (Carta de Josemaria
Escriva a José Maria Albareda,
Burgos 17-1-1939; EF 390117-1).[218]
Diario de Burgos, 15-1-1939; Francisco
Botella. «Venancia» era una modesta
casa de comidas proxima.[219]
Diario de Burgos, 17-1-1939; Francisco
Botella.[220] El Devocionario
liturgico, sobre el que estaba ya



trabajando.[221] Carta de Josemaria
Escriva a Amparo Rodriguez Casado,
Burgos 16-1-1939; EF 390116-1;
subrayado del original. —Amparo
Rodriguez Casado (1914-1992) nacio
en Madrid y era hermana de Vicente
Rodriguez Casado, uno de los
primeros miembros del Opus Dei.
Conoci6 al Autor en Burgos, en 1938.
Formo parte del grupo de jovenes a
las que el Fundador, en Burgos, daba
formacion doctrinal y espiritual con
intencion de desarrollar la Obra
entre las mujeres. («Tuve el circulo
de estudios con las chicas. Vienen
siete»; anotacion de San Josemaria en
Cuaderno VIII dpdo, n°® 1575, 5-
VI-1938). Josemaria Escriva tenia una
gran amistad con la familia del
Coronel Rodriguez Rodriguez, que
residia también en Burgos y se
dirigia espiritualmente con €l. Con el
tiempo, y con el consejo de San
Josemaria, Amparo comprendi6é que
Dios la llamaba a la vida religiosa,
ingresando en las Adoratrices del



Santisimo Sacramento.[222] Carta de
Josemaria Escriva a José Maria
Albareda, Burgos 17-1-1939, EF
390117-1. En el cuerpo de la carta
habia escrito: «Perdona los borrones:
esta pluma tiene incontinencia».[223]
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro, Burgos 20-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4.[224] Carta
de Francisco Botella a Vicente
Rodriguez Casado, Burgos 20-1-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio. [225] Diario de
Burgos, 22-1-1939; Francisco Botella.
[226] Entiéndase: no se refiere al
actual p/999 de C sino a la octavilla
que completaba la cifra propuesta:
999. No sabemos cudl era.[227] Carta
de Francisco Botella a Alvaro del
Portillo, Burgos 23-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio. La fecha se
confirma en carta del dia siguiente:
«Anteayer escribio la consideracion
numero 999. Ahora ya esta
pasandolas a maquina, y por cierto



muy rapidamente» (Carta de
Francisco Botella a Pedro Casciaro,
Burgos 24-1-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp C, exp 4). Ese mismo dia
Albareda también hablaba del tema
a Alvaro del Portillo, pero con
informacion mas atrasada: «Espero a
Mariano [el Autor] con... no sé!
Parece se retardan los permisos. De
todos modos, si esta semana no
vienen, a fin de semana iré a Burgos.
Creo que estaran los novecientos
noventa y nueve, pues el diez y siete
faltaban veintisiete» (Carta de José
Maria Albareda a Alvaro del Portillo,
Vitoria 23-1-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp B, exp 1).[228] En el
Cuaderno VIII dpdo, n°® 1594, el Autor
escribio lo que sigue: «Dia 23 de
enero de 1939: Ayer hacia diez afios
que decia yo a Mercedes Reyna,
moribunda: ‘i{Si no he de ser un
sacerdote, no bueno, jsanto!, di a
Jesus que me lleve cuanto antes!” Y
tuve, como recordatorio, un disgusto
regular, que me vino muy bien». Fue



el dia que acabo C, de lo cual no dice
una palabra. En aquella temporada
apenas si anotaba en su Cuaderno. El
apunte anterior es de 26 de
diciembre y el anterior de 11 de
noviembre. Vivia siempre de cara a
la eternidad. Sobre Mercedes Reyna,
vid com/152 nt 30.[229] Diario de
Burgos, 23-1-1939; Francisco Botella.
[230] Carta de Francisco Botella a
Pedro Casciaro, Burgos 24-1-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio. En AGP, sec A, leg
50-4, carp 5 se conserva un dossier
con los materiales que restan de este
proyecto de Devocionario Liturgico,
que el Autor interrumpio en estado
muy avanzado: era, como su nombre
indica, un libro de formato muy
manejable en el que después de una
introduccion -bastante extensa: se
conserva casi integra, manuscrita del
Autor- ofreceria, bilingte, el
ordinario de la Misa, una seleccion
de oraciones del Misal, el esquema de
Laudes y Visperas, y un conjunto de



salmos y de devociones e himnos
eucaristicos.[231] Ibidem.[232] Carta
de Pedro Casciaro a Josemaria
Escriva, Calatayud 26-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp D, exp 6; la cursiva
es mia. «Jorge» es un tio de Pedro
Casciaro, periodista de «El Correo
Esparfiol» de Bilbao. Se llamaba Diego
Ramirez Pastor y firmaba con el
pseudonimo «Jorge Claramunt».[233]
Carta de Miguel Fisac a Francisco
Botella, 30-1-1939; AGP, sec N-2, leg
150, carp A, exp 6. El subrayado es
mio. [234] Carta de Eduardo Alastrué
a los de Burgos, Sevilla 1-1I-1939; AGP,
sec N-2, leg 146, carp A, exp 2. Ala
vez escribia a los de Madrid (a través
de Francia, de ahi la ciudad de la
datacion): «Ah, se me olvidaba la
gran noticia. El abuelo ha escrito un
libro. A ver si lo leéis pronto. 999
consideraciones —ni una mas ni una
menos- fruto de su experiencia,
escritas pensando en nosotros. Yo ya
he leido muchas. Aparecera muy
pronto. Bien me vendria leerlo aqui,



lejos de su compariia» (Carta de
Eduardo Alastrué a Isidoro Zorzano,
Burdeos 3-1I-1939; AGP, sec N-2, leg
146, carp A, exp 2).[235] Carta de
Vicente Rodriguez Casado a Eduardo
Alastrué, Burgos 1-11-1939; AGP, sec
N-2, leg 150, carp C, exp 1.[236]
Apuntes tomados en una reunion
familiar, Roma 10-XI-1963.[237]
Ibidem.[238] Viaj6 a Valladolid el 31
de enero y regreso al dia siguiente.
Volvio al frente el 5 de febrero. No
habia estado en Burgos desde el 5-
IX-1938.[239] Diario de Burgos, 27-
I-1939; Francisco Botella; la cursiva
es mia. «Ya estan las consideraciones
que ahora el abuelo pasa a maquina.
Prepara mas libros para publicar
inmediatamente» (Carta de Francisco
Botella a Miguel Fisac, Burgos 26-
[-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4).[240] Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, Burgos 27-
[-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4. El subrayado es mio. Botella
escribe la carta desde el cuartel. Por



eso el «se han quedado» (Vargasy
Vallespin) en Concepcion con San
Josemaria.[241] Carta de Francisco
Botella a Eduardo Alastrué, Burgos
28-1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
C, exp 4. El subrayado es mio. [242]
Diario de Burgos, 28-1-1939; Francisco
Botella. El subrayado es mio. [243]
Vid supra nt 50.[244] Diario de
Burgos, 29-1-1939; Francisco Botella.
El subrayado es mio. Rodriguez
Casado, que estuvo esos dias en
Burgos, escribe: «Juan y Paco se han
dedicado a ir sacando una especie de
indice de materias, que aunque
resulta muy pesado sera provechoso.
Aunque es muy dificil salga bien
dado el poco tiempo que

tienen» (Carta de Vicente Rodriguez
Casado a Eduardo Alastrué, Burgos 1-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 150, carp C,
exp 1).[245] Diario de Burgos, 30-
I-1939; Francisco Botella. Era sin
duda un aplazamiento y Botella, ya
avanzando febrero, tiene todavia sus
temores y asi lo comunica a uno de



los «artifices» del primer intento: «El
abuelo no ha vuelto a hablar del
indice de las Consideraciones:
respiro» (Carta de Francisco Botella a
Ricardo Fernandez Vallespin, Burgos
7-11-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
C, exp 4).[246] Las «cuartillas de este
mes» son las «Noticias» de febrero
(AGP, sec A, leg 3 carp 3). La maquina
pequefia es la «Corona» que compro
el Autor recién llegado a Burgos.
Josemaria Escrivd mecanografiaba el
manuscrito sobre la «maquina
buena», que les trajo de Ameérica
Ginés Albareda, segun explica el
Autor en carta a Enrique Alonso-
Martinez, Burgos 26-VII-1938;
380726-1.[247] Vid en § 3, 5, a, cOmo
procedio el Autor para aquella
edicion.[248] Carta de José Maria
Albareda a Francisco Botella,
Zaragoza 1-11-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp B, exp 1.[249] Diario de
Burgos, 1-11-1939; Francisco Botella.
[250] Original de C (Txm), pg 174. «III
Triunfal», es decir, tercer afio



triunfal; expresion que durante la
guerra civil se hizo practicamente
obligatoria a la hora de fechar los
documentos. Alude a que se estaba
en el tercer afio («triunfal») de la
guerra civil. A partir de 1° de abril
ese afno 1939, el III Triunfal se
convertird en el «Ano de la Victoria»,
término que figurara también en
todo tipo de impresos y papeles.[251]
Manuel Aparici Navarro (1902-1963)
nacio en Madrid. Hombre abnegado
y piadoso, de fe profunda, se
confesaba con el Autor ya desde
antes de la guerra y continud
haciéndolo en Burgos y después.
Presidente de la Juventud de Accion
Catdlica en los dificiles afios que
preceden y siguen a la guerra civil.
Ordenado sacerdote en 1947 (vid en
AGP, sec A, leg 50-5, carp 1, carta
invitando al Autor a su ordenacion),
fue nombrado Consiliario de la JAC.
Promovid la famosa peregrinacion a
Santiago de Compostela de 1948,
cuya «mistica del peregrinante»



Aparici plasmo en el lema
«peregrinar es caminar hacia el
Padre». Murio en olor de santidad.
Estd en marcha el proceso de
canonizacion. -En los dias de la
redaccion de C visitaba
frecuentemente a San Josemariay a
los que le acompafiaban (Diario de
Burgos, 20-1-1939; Francisco Botella:
«Llega Ricardo Fernandez Vallespin,
que mafana se va a San Sebastian.
Por la tarde viene Aparici. Estos dias
viene con frecuencia»). [252] Botella
da noticia de la dedicatoria en el
Diario de Burgos del 4 de febrero:
«Ha dedicado el libro al joven-viejo
Aparici». Una broma de Paco Botella,
que tenia 22 afios y le parecia muy
viejo, como representante de los
jovenes, un hombre de 37.
Efectivamente, en el texto
mecanografiado terminado el 2 de
febrero el libro aparece con la
dedicatoria en la portada. En Madrid
el Autor cambio de opinion y le
parecio mejor que el libro saliera sin



dedicatoria alguna, y asi fue
efectivamente. Esta hojan° 1 del
manuscrito de C con la dedicatoria a
Aparici se encuentra en AGP, sec A,
leg 50-4, carp 5, exp 4, doc 2.[253]
Xavier de Lauzurica y Torralba
(1892-1964), natural de Yurreta
(Vizcaya), doctor en Filosofia,
Teologia y Derecho Candnico, se
ordeno sacerdote en 1917. Fue
canodnigo de la Colegiata de Logrofio
y Director de disciplina del
Seminario, donde conoci6 a San
Josemaria. Obispo Auxiliar de
Valencia en 1931, fue nombrado
Administrador Apostolico de Vitoria
en 1937, Obispo de Palencia en 1943
y Arzobispo de Oviedo en 1949.
Fallecio en Madrid.[254] Carta de
José Maria Albareda a Francisco
Botella, Zaragoza 29-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp B, exp 1. El
subrayado es mio. —Manuel Irurita
Almandoz (1876-1936), Obispo de
Barcelona desde 1930, fue detenido
el dia 1 de diciembre de 1936 por una



patrulla de Control del Poble Nou. El
dia 3 de diciembre fue fusilado, junto
con los hermanos Tort, que lo habian
escondido, y un grupo de religiosos y
seglares. Todos ellos fueron
sepultados en una fosa comun.
Descubiertos sus restos el 4 de junio
de 1940, fueron trasladados
solemnemente a la Catedral de
Barcelona. Durante toda la guerra
civil se mantuvo la duda sobre la
suerte que habia corrido el prelado
de Barcelona. La noticia fidedigna de
su muerte no se conocio en la zona
nacional hasta acabada la guerra, y
se pensaba que estaba escondido o
detenido. Asi se explica la
preocupacion de Lauzurica.[255]
Diario de Burgos, 30-1-1939; Francisco
Botella.[256] Este proyecto, al que ya
hemos aludido, lo dejo, a finales de
1940, aunque, como hemos visto, lo
tenia practicamente acabado. Parece
que, en torno a 1943, retomo los
materiales: «En abril de 1944 nos
hablo de otra posible publicacion,



que podria titularse Devociones
Liturgicas, un libro breve que
recogeria salmos del Breviario, para
ayudar a hacer oracion sobre textos
liturgicos; apuntaba la posibilidad de
que pudiera estar listo para el afio
siguiente» (Francisco Ponz Piedrafita,
Mi encuentro con el Fundador del
Opus Dei: Madrid 1939-1944, Eunsa,
Pamplona 2000, pg 108). De hecho el
proyecto no fue adelante y el dossier
se encuentra en AGP. ;Pudo gravitar
en su decision su preocupacion de
dejar bien claro que el Opus Dei no
tiene liturgia propia, sino,
sencillamente, la de la Iglesia? —
Después de la 12 edicion se corrobora
esta hipotesis: «A mediados o a
finales de los anos 60, cuando era
Director Espiritual central [del Opus
Dei] Carlos Cardona, habian
preparado [para uso de los fieles del
Opus Dej, se entiende] un libro (o
folleto) recogiendo oraciones como el
Cantico Trium puerorum, el himno
Adoro te devote, etc. Es decir, un



devocionario liturgico. Y nuestro
Padre, en una reunion con la
Comision permanente del Consejo
General, dijo que no queria que se
hiciera ese libro, porque en la Obra
no tenemos una liturgia propia y
deseaba evitar que pareciera que la
teniamos» (Carta de Fernando
Valenciano a Pedro Rodriguez,
Estocolmo 4-VII-2002).[257] Ese
mismo dia se anota en el Diario: «Los
libros de la biblioteca estan en los
cajones, ya clavados» (Diario de
Burgos, 11-11-1939; Francisco Botella).
[258] Carta de Josemaria Escriva a
Pedro Casciaro, Vitoria 13-1I-1939; EF
390213-3.[259] «Vendra con el
prologo hecho por D. Xavier
[Lauzurica]» (Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, Burgos 17-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4).[260] En Vitoria encontrd
también al Obispo-Administrador
Apostolico de Tortosa, Mons. Félix
Bilbao Ugarriza, que era ademas
Consiliario General de la Accion



Catolica, con el que habia hecho
buena amistad en otros encuentros y
con el que hablé nuevamente de sus
proyectos y, en concreto, de la
preparacion del libro Devociones
Liturgicas. E1 Obispo quiso hacer el
prologo: «El domingo 12 de febrero,
el Sefior Obispo de Tortosa se
compromete a hacerme el prologo de
Devociones Liturgicas» (Octavilla del
Autor en el dossier AGP, sec A, leg
50-4, carp 5). El prdélogo, escrito y
firmado, se encuentra en el mismo
dossier. En otra ficha autdgrafa del
mismo dossier se lee: «E1 18 de
febrero el Obispo de Tortosa da su
conformidad para que se anuncie el
libro con el prélogo». Asi se hizo
efectivamente en la edicion de
Valencia de Santo Rosario.[261]
Diario de Burgos, 25-11-1939;
Francisco Botella. «No quiero ir tarde
al comedor, porque después salgo
muy tarde -hay que esperar...—y el
abuelo se harta de meterse con la
maquina. Ahora hace, prepara, el



nuevo libro ‘Devociones

liturgicas’» (Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, Burgos 24-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4). Sin embargo, no se conserva
mecanografia de este proyecto de
libro, sino texto manuscrito de San
Josemaria (AGP, sec A, leg 50-4, carp
5).[262] Carta de José Maria Albareda
a Francisco Botella, Vitoria 25-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp B,
exp 1. Escribe en sadbado. El
almuerzo sera el lunes 27.[263] D.
Manuel es Dios Nuestro Sefor.
Alusion a que cuando pusieran la
Residencia de Estudiantes en Madrid
tendrian Oratorio con la Reserva del
Santisimo Sacramento. Para eso
habian ido reuniendo ornamentos
sagrados y mandado hacer un
modesto sagrario, y estaba todo
depositado en el palacio Episcopal de
don Santos Moro, en Avila.[264]
Carta de José Maria Albareda a
Eduardo Alastrué, Vitoria 26-I1I-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp B, exp 1.



[265] Diario de Burgos, 9-111-1939;
Francisco Botella.[266] Carta de
Josemaria Escriva a D. Xavier de
Lauzurica, Burgos 10-111-1939; EF
390310-1. Interesantes las
dificultades que sefiala para asumir
el encargo: «1/ La necesidad de estar
en Burgos el dia de San José, por las
razones que V. conoce. Hay bastantes
que vienen con un permiso
«extraordinario» de veinticuatro
horas, sin tiempo material de llegar a
Vergara. 2/ La posibilidad, llena de
probabilidades, de que se tome
Madrid, mientras yo estuviera dando
la tanda de ejercicios. 3/ En el caso de
que se tomara Madrid y yo no
acudiera en el primer momento,
faltaba a mi deber estricto de
recuperar Santa Isabel, como Rector
que soy de aquel Patronato (cosa que
procurarian algunas personas hacer
resaltar), y a un doble deber -muy
sobrenatural el uno, y el otro de
sangre- con la Obra y con mi madre,
que me esperan sin dilaciones». [267]



Carta de Xavier de Lauzurica a
Josemaria Escriva, Vitoria 12-
I11-1939: AGP, sec E, carp 499, exp 4.
El subrayado es mio. [268] Francisco
Botella, Relatos testimoniales,
Madrid 1975-78, cap V, pg 64. Como
se ve, Botella no puede precisar la
fecha.[269] Vid supra nt 24.[270] Vid
ibidem.[271] Carta de Josemaria
Escriva a Pedro Casciaro, Burgos 11-
[-1939; EF 390111-1.[272] Carta de
Pedro Casciaro a Josemaria Escriva,
Calatayud 16-1-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 6.[273] Jorge
Claramunt, seudonimo de Diego
Ramirez, tio de Casciaro, como
sabemos.[274] Sin decirle nada sobre
el tema por el momento.[275] Carta
de Pedro Casciaro a Josemaria
Escriva, Calatayud sin fecha, pero
recibida en Burgos el 24 de enero;
AGP, sec N-2, leg 149, carp D, exp 6.
Se ha recibido «...carta quilométrica
de Pedro. Nos cuenta sus gestiones
para la impresion del libro que
prepara el Padre» (Diario de Burgos,



24-1-1939; Francisco Botella). La carta
es un monton de cuartillas,
ciertamente, pero lo relativo al tema
es so0lo el parrafo transcrito.[276]
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro, Burgos 24-1-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4. Lo de
Bilbao lo apunta el Autor, sin duda,
porque Jorge Claramunt, el tio de
Casciaro, estaba alli muy bien
relacionado.[277] Diario de Burgos, 4-
I1-1939, sdbado; Francisco Botella.
[278] Botella, al recordar esta época
muchos afios después, hace esta
descripcion del final de una jornada:
«Por la noche, cuando vuelvo a casa,
esta el Padre en el cuarto de estar y
hacemos un poco de tertulia. Luego,
me recuerda que hay que hacer el
diario y llevar las cuentas. Es todo
muy rapido, porque los gastos son
minimos. Le pregunto al Padre lo
que le parece que ponga en el diario
y ya nos acostamos» (Francisco
Botella, Relatos testimoniales,
Madrid 1975-78, cap V, pg 56).[279] El



lunes dia 6 de febrero regreso el
Autor a Burgos, mientras Jiménez
Vargas continuaba hacia su destino
militar.[280] En las cartas del dia 7
cuenta la anécdota: «el artista Perico
cree que es mas propio de un libro de
recetas culinarias, que de la
categoria que tiene el recién
terminado. No obstante no se
abandonan los nueves, que tendran
un lugar secundario en el fondo
(Carta de Francisco Botella a Alvaro
del Portillo y Vicente Rodriguez
Casado, Burgos 7-1I-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4). «El
artista, como denomina José Maria
[Albareda] a Pedro, cree que es mas
propio de un libro de recetas
culinarias, que del tema en cuestion.
Apareceran los nueves, pero en
segundo término [...] (Carta de
Francisco Botella a Ricardo
Fernandez Vallespin, Burgos 7-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4).[281] Vid supra nt 89.[282]
Esta hoja se encuentra en AGP, sec A,



leg 50-11, exp V, doc 49. Es el dorso
del documento en cuestion. Esta
portada es, sin duda, la que formaba
parte del manuscrito que el Autor
entrego a Lauzurica para hacer el
prologo.[283] Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, 7-11-1939;
AGP, sec N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio.[284] Carta de
Josemaria Escriva a Pedro Casciaro,
Vitoria 13-11-1939; EF 390213-3.[285]
Carta de Pedro Casciaro a Francisco
Botella, Origen 13-11-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp D, exp 6. El
subrayado es mio. El giro es alguna
cantidad que enviaba para ayudar al
sostenimiento de las labores
apostolicas. «Origen»: era una forma
que tenian los que escribian desde
los frentes de no decir donde se
encontraba la unidad de combate en
la que estaban. Era exigencia de la
Autoridad militar.[286] Carta de
Francisco Botella a Pedro Casciaro,
Burgos 14-11-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp C, exp 4. Tres dias después



vuelve a lo mismo: «Se llevo José
Maria el proyecto de portada. Ya dira
el abuelo lo que decide» (Carta de
Francisco Botella a Pedro Casciaro,
Burgos 17-11-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp C, exp 4).[287] Carta de
Francisco Botella a Josemaria
Escriva, Burgos 15-11-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio. [288] Carta de
Pedro Casciaro a Francisco Botella,
Calatayud 13-1I-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 6. El subrayado es
mio. [289] Carta de Josemaria Escriva
a Pedro Casciaro, Vitoria 18-1I-1939;
EF 390218-2. El subrayado es mio.
[290] Carta de Pedro Casciaro a
Francisco Botella, Estafeta 25, 19-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp D,
exp 6. El subrayado es mio. [291]
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro, Burgos 21-11-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp C, exp 4. El
subrayado es mio.[292]
«Aprovechareé cualquier rato libre
para hacer nuevos proyectos de



portadas. Espero la palabra
‘Consideraciones’. Recibi la carta del
Padre y de Alvaro desde

Vitoria» (Carta de Pedro Casciaro a
Francisco Botella, Calatayud 22-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp D,
exp 6).[293] Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, Burgos 24-
I1-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp C,
exp 4. [294] Una esta centrada en una
cuartilla, que luego desecho y
aprovecho para escribir en ella la
que seria hoja 23 de la Introduccion
a Devociones Liturgicas (AGP, sec A,
leg 50-4, carp 5). La otra es ya la que
envio a Casciaro: una cuartilla en la
que escribio cinco veces la palabra
para que pudieran elegir la mejor.
Esta escrita con pluma de trazo
grueso y tinta negra.[295] Carta de
Eduardo Alastrué a los de Burgos,
Lora del Rio (Sevilla) 25-11-1939; AGP,
sec N-2, leg 146, carp A, exp 2.[296]
Carta de Josemaria Escriva a José
Maria Albareda, Burgos 23-111-1939;
EF 390323-2. El subrayado es mio.



San Josemaria habia reunido varias
cajas con alimentos para llevar a los
de la Obra que vivian en Madrid,
donde habia una escasez total de
viveres. La maquina a que se refiere
es la maquina con la que se escribio
C (vid § 8, 1). El fichero es el de las
direcciones de toda aquella juventud
que se movia en torno al Autor, con
las fechas de sus cartas, etc. Lo
llevaba San Josemaria ayudado por
Albareda. Se conserva en AGP, sec A,
leg 12, carp 2. [297] «En aquellas
ultimas semanas, hasta que se acabo
la guerra, el Padre estaba muy
cansado y cuando yo volvia de cenar,
estaba en la cama. Seria porque no
comia, salvo cuando venia Alvaro
[del Portillo] de Cigales o alguno de
Casa. Las cuentas hablaban claro: el
Padre comia poquisimo» (Francisco
Botella, Relatos testimoniales,
Madrid 1975-78, cap V, pg 66). Las
cuentas las llevaba Botella, que
comia en el cuartel y comprobaba
que el Autor apenas gastaba en



comer. [298] «El Padre, que quiere
entrar enseguida en Madrid,
consigue un puesto en uno de los
camiones de abastecimiento que
tienen preparados. Habla con el
Coronel Lahuerta para que me
proporcione a mi medio de
trasladarme pronto a Madrid,
cuando se rinda» (Francisco Botella,
ibidem, pg 67).[299] Diario de Burgos,
26-111-1939; Francisco Botella. El
subrayado es mio. [300] Francisco
Botella, Relatos testimoniales,
Madrid 1975-78, cap V, pg 67s. En
esas maletas iban el manuscrito de C,
las «gaiticas», etc.: el material desde
el que hemos podido escribir estas
paginas.[301] «El Padre ha sido el
primer sacerdote que ha entrado en
Madrid; por ello, ha causado la
admiracion general; continuamente
daba a besar el crucifijo que lleva y
exclamaba ‘Recibalo como acto de
desagravio’; hasta le

piropeaban» (Diario de Madrid, 29-
I11-1939; Isidoro Zorzano). El dia 28



de marzo Isidoro comenzo un
cuaderno nuevo para el Diario, que
paso a ser el Diario que recoge la
vida cotidiana del Centro del Opus
Dei que se crea en Madrid en torno al
Fundador. Lo llamamos Diario de
Madrid, que sucede en nuestro
interés al Diario de Burgos,
clausurado el dia anterior. Los
distintos volumenes de este primer
Diario de Madrid, afio 1939, se
encuentran en AGP, sec A, leg 2, carp
5. Durante casi todo el tiempo que
nos interesa el redactor del Diario
sigue siendo normalmente Zorzano,
pero de vez en cuando «colaboran»
otros. —Sobre las primeras semanas
de estancia en Madrid, vid Vazquez
de Prada, II, pgs 345-359.[302] Diario
de Madrid, 28-I111-1939; Isidoro
Zorzano. Es el dia primero del Diario,
el dia de la llegada de San Josemaria.
[303] Diario de Madrid, 10-IV-1939;
Isidoro Zorzano. El subrayado es
mio. Hay después otra referencia a
los materiales con que trabajamos:



«Hemos continuado la clasificacion
de papeles: asusta el volumen que
ocupan las cartas escritas a la zona
roja, durante este periodo
revolucionario, y faltan todavia las
de la otra zona, que estan aun en
Burgos» (Diario de Madrid, 18-
IV-1939; Isidoro Zorzano).[304]
Ibidem, 21-IV-1939; Isidoro Zorzano.
El subrayado es mio. [305]
«Continuamos la labor de ordenacion
y clasificacion de la
correspondencia» (ibidem, 25-
IV-1939; Isidoro Zorzano). «Barredo
ha traido una maleta de Burgos que
contiene el cdliz y las vinajeras para
el presunto Oratorio; viene también
una gran coleccion de cartas de esta
ultima temporada, que nos
dedicaremos a clasificar» (ibidem,
29-1V-1939). «Han llegado ya los tan
esperados bultos de Avila, con todos
los papeles y objetos que tenian en la
casa de Burgos; nos hemos dedicado
a la ordenacion de los libros que
también han venido en la misma



expedicion» (ibidem, 1-V-1939).[306]
El autor de esta edicion tuvo con
Miguel Fisac una larga conversacion
sobre todo este asunto. Fue, en su
casa de Alcobendas, el dia 5 de
diciembre de 1997, de 6’30 a 830 de
la tarde. Una segunda conversacion
tuvo lugar después —-también en su
casa, ya en 1998-, comentando la
nota verbal de la primera
conversacion y aquilatando algunos
extremos.[307] Sobre el nombre y la
portada de ‘Camino’. Nota verbal de
mi conversacion con Miguel Fisac en
Madrid 5-XII-1997, redactada en
Pamplona 8-XII-1997, n 5. La
conservo en mi archivo personal.
[308] Diario de Madrid, 13-V-1939;
Isidoro Zorzano; la cursiva es mia. La
atencion de Zorzano a Fisac
dibujando la portada de C se
manifiesta en esta otra anotacion de
1° de junio: «Fisac esta
confeccionando la portada de
Camino del Santo Rosario, pero dice
que hoy no esta de vena» (ibidem, 2-



VI-1939). Lo primero que le salio es
Camino, pero tacho porque se trataba
de Santo Rosario.[309] Esta hoja, que
era, como digo,lan®1dela
numeracion consecutiva del original
de Burgos, contenia el titulo del libro,
en lo alto de la pagina, y en el centro
la dedicatoria a Manolo Aparici, que
hemos transcrito, en su doble version
supra § 5, 2, d y e.[310] El cambio fue
hecho en Madrid. La maquina con la
que esta escrito en la hoja 2 el nuevo
titulo es la misma con la que en
Burgos el Autor escribi6 el original.
La maquina, siguiendo instrucciones
del Autor, se la trajo, como ya
sabemos, José Maria Albareda (vid
supra § 5 nt 133), que lleg6 a Madrid
el dia 1 de abril: «Albareda y
Eduardo [Alastrué] nos han
sorprendido con su venida» (Diario
de Madrid, 1-IV-1939; Isidoro
Zorzano). [311] En el dossier sobre el
proyecto de libro Devociones
Liturgicas (AGP, sec A, leg 50-4, carp
5) —con el que seguia el Autor



trabajando en Santa Isabel- hay una
octavilla con notas liturgicas cuyo
dorso era la parte que hemos
descrito de jla hoja 1 del manuscrito
de Cllamandose Consideraciones
Espirituales! La otra version de la
hoja 1, la del tituloConsideraciones,
esta en otro legajo de papeles
diversos. Es también el dorso de una
hoja en la que escribid este
pensamiento: «Las imagenes santas
de la Virgen no estan para adorno. Y
lo estan si no te llevan a Dios, con
jaculatorias, Amor, desagravio» (AGP,
sec A, leg 50-11, carp letra V, ficha
49). Escribe Zorzano: «Como ya
quedo terminada la clasificacion de
la correspondencia, hemos
comenzado nuevos trabajos. [...] yo
recortando y pegando en cuartillas el
Devocionario Liturgico para su
traduccion y publicacion: serd otro
trabajo muy interesante del

Padre» (Diario de Madrid, 20-V-1939;
Isidoro Zorzano).[312] Sobre el
nombre y la portada de «Camino».



Nota verbal de mi conversacion con
Miguel Fisac en Madrid 5-XII-1997,
Pamplona 8-XII-1997, n 6. Es muy
posible que esa conversacion o
tertulia a la que alude Fisac sea la
base de la anotacion de Isidoro en el
Diario de 13 de mayo de 1939, que
hemos transcrito mas arriba. [313]
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro y Enrique Alonso-Martinez,
Burgos 2-VI-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 1. El subrayado es
mio. [314] Casciaro en su libro de
recuerdos escribe de manera
sintética y exacta: «En Burgos decidio
ampliar este libro y reimprimirlo; y
cuando ya estaba preparado para
reimprimirse, decidio titularlo
Camino» (P. Casciaro, Sofiad, 112 ed,
1999, pg 169).[315] En la
introduccion a la obrita del Beato
Manuel Gonzalez, Camino para ir a
Jesus, escribe el editor, P. Tomas
Alvarez OCD: Es un «tema clasico de
la espiritualidad. Baste recordar, por
ej, a San Buenaventura con su De



triplici via, o la Via Spiritus manejada
por Santa Teresa, quien a su vez
escribio Camino de perfeccion, bien
conocida por don Manuel, o el
coetaneo de este ultimo, el Beato ].
M. Escriva y su joya Camino» (D.
Manuel Gonzdlez. Obras completas,
Tomas Alvarez (ed.), Monte Carmelo,
I [MEC, 13], Burgos 1998, pg 726).
[316] Carta de Josemaria Escriva a
Alvaro del Portillo, Madrid 18-V-1939;
EF 390518-5.[317] «Noticias» de junio
de 1939, Madrid; AGP, sec A, leg 3
carp 4; subrayado del original,
también el del texto siguiente.[318]
«¢Quieres que te diga todo lo que
pienso de ‘tu camino’?» (p/255); tu
camino es «tu camino de apostol» (p/
372); desde la fe viva «juzgaras bien
las diferencias entre las sendas del
mundo y tu camino de apostol» (p/
580); «<hay mucha gente —santa— que
no entiende tu camino» (p/650);
«jQué claroel camino!... iQué
patentes los obstaculos!...» (p/170);
«S1ves claramente tu camino,



siguelo» (p/903); «visto el camino,
creo que la flaqueza del corazon no
debe ser obstdculo para un alma
decidida y ‘bien enamorada’» (p/164);
«te falta entusiasmo por tu

camino» (p/953); «Tienes una pobre
idea de tu camino, cuando, al sentirte
frio, crees que lo has perdido» (p/
996); «Te apartaste del camino» (p/
985); «jY pensar que por una
satisfaccion de un momento, que
dejo en ti posos de hiel y acibar, me
has perdido ‘el camino’!» (p/137); «Me
han dicho que tienes ‘gracia’,
‘gancho’, para atraer almas a tu
camino» (p/803); «Después, ti, a tu
camino: persuadete de que no tienes
otro» (p/965). La cursiva es siempre
mia.[319] Diario de Madrid, 30-
V-1939; Isidoro Zorzano.[320] Alfredo
Sanchez Bella (1916-1999), nacido en
Tordesilos (Guadalajara), Doctor en
Historia, abogado, Embajador de
Espafia y Ministro del Gobierno,
conocio al Autor en 1936. Mas tarde,
en Burgos, continuo el trato, que se



mantuvo hasta el final,
especialmente a través de la
correspondencia. Como se vera mas
adelante, desempefid un papel
importante en los trabajos de edicion
de C.[321] Carta de Francisco Botella
a José Maria Albareda, Burgos 3-
VI-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp D,
exp 1. A Casciaro el dia anterior le
habia escrito lo mismo: «El papel va
a resultar también muy

economico» (Carta de Francisco
Botella a Pedro Casciaro, Burgos 2-
VI-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp D,
exp 1).[322] Vid supra Carta de
Josemaria Escriva a Pedro Casciaro,
Vitoria 18-11-1939; EF 390218-1y
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro, Burgos 21-11-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp D, exp 1.[323] Su
sueldo en Santa Isabel era de 2500
ptas. al afio. Termino cobrando en
1944 los haberes no abonados desde
julio de 1936. Vid Archivo del
Patrimonio Nacional del Estado.
Patronatos Reales. Patronato de



Santa Isabel. Expedientes personales.
Caja 182/21: expediente de José Maria
Escriva.[324] Diario de Madrid, 1-
VI-1939; Isidoro Zorzano.[325]
Eugenio Sellés, cuenta una visita al
Autor en la Rectoria del Patronato de
Santa Isabel: «Alli comi con €l una
vez, acompafado de D. Angel Santos
y D. Roman Casares. Vi un mueble
fichero en el que tenia el material
que se convirtio en «Camino». Y
recuerdo también que nos invito a
que reuniésemos datos de hechos
vividos, experiencias personales que
podrian dar lugar a un libro que se
titularia «Dios con

nosotros» (Eugenio Sellés Marti,
Relacidn Testimonial, Madrid 7-
X-1975; AGP, sec A, leg 100-53, carp 1,
exp 9). La comida fue el martes 25 de
abril: «<Almuerzan Sellés, Santos,
Casares y Salas, por un poco mas la
Facultad de Farmacia en

pleno» (Diario de Madrid, 25-1V-1939;
Isidoro Zorzano). También Angel
Santos hizo un relato de aquella



ocasion: «Fui a comer alli con el
Padre y con ellos, y rememoro, con
nostalgia, lo gratisimo de aquella
atmosfera familiar. [...] Uno de los
dias el Padre me condujo a su
despacho y me ensefié un monton
considerable de cuartillas
cuidadosamente escritas. Era el
original, para la imprenta, de
Camino, de cuya primera edicion,
tirada en Valencia, poseo un
ejemplar con esta dedicatoria: ‘A
Angel Santos con un abrazo muy
fuerte y mi bendicion. Madrid.
Diciembre de 1939, José

Maria’» (Angel Santos Ruiz, Relacién
Testimonial, Madrid 5-11-1976; AGP,
sec A, leg 100-52, carp 3, exp 11). —
Eugenio Sellés Marti (1904-1997),
nacido en Valencia, catedratico de
Galénica en la Facultad de Farmacia
en la Universidad Complutense de
Madrid y miembro de distintas
academias, conocié al Autor en la
Residencia DYA, en 1935, donde
participo en las actividades de la



Socoin (de formacion para personas
casadas). Durante la guerra, refugio
al Fundador del Opus Dei en sus
domicilios de Madrid y Valencia, en
sendas ocasiones, ademas de prestar
numerosos servicios. Después de la
guerra, continuo el trato y la amistad
con el Autor. —Angel Santos Ruiz
(1912), natural de Reinosa
(Santander), catedratico de Farmacia
en la Universidad Complutense de
Madrid, de la que fue Decano,
conocio al Autor en la Residencia
DYA, de la calle de Ferraz, donde
participo también en la Socoin.
Después de la guerra, prosiguio el
trato con el Autor, que bendijo su
matrimonio. En 1948 se incorporo al
Opus Dei como supernumerario. —
Roman Casares Lopez (1908-1990),
catedratico de Farmacia en la
Universidad Complutense, fue
Director de la Escuela de
Bromatologia. Conocio al Autor en
1936, en la Residencia de Ferraz,
donde asistio a las reuniones de



Socoin. Después de la guerra
continud su trato con el Fundador
del Opus Dei que, en noviembre de
1939, bendijo su matrimonio.[326]
Carta de Francisco Botella a Pedro
Casciaro y Enrique Alonso-Martinez,
Burgos 2-VI-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 1. El subrayado es
mio. [327] Rafael Calvo Serer
(1916-1988), natural de Valencia, fue
catedratico de Filosofia de la
Historia, en la Universidad
Complutense, de Madrid. Conocio al
Autor en 1936 y se incorporo al Opus
Dei en marzo de ese mismo afio.[328]
Diario de Madrid, 5-VI-1939; Isidoro
Zorzano.28b Sobre el Colegio Mayor
Beato Juan de Ribera, de Burjasot, vid
Juan Luis Corbin, La Valencia que
conocio San Josemaria Escrivd,
Fundador del Opus Dei, Carena
Editors, Valencia 2002, pgs 51-57.
[329] La mejor narracion del
momento es la de Carlos Verdu:
«Pasando por entre escombros y
destrozos, casi interceptaba el paso



un gran letrero donde se leia: ‘Cada
caminante, siga su camino’.
Recuerdo que me adelantaba yo para
arrancar aquel cartelon y dejar
expedito el paso y, rapidamente, don
Josemaria Escriva me pidio que no lo
arrancara» (Carlos Verdu,
Testimonio, Valencia julio de 1975;
AGP, sec A, leg 100-58, carp 1, exp 13).
Carlos Verdu Moscardé (1914-1991),
abogado valenciano, conoci6 al Autor
en esta ocasion. En 1948 se incorporo
al Opus Dei como supernumerario.
[330] Tenemos una rememoracion
del propio Autor: «En uno de los
pasillos encontré un gran letrero,
escrito por alguno no conformista.
Quisieron quitarlo, pero yo les
detuve: dejadlo-les dije—, me

gusta» (Carta 9-1-1959, n 35; AGP, sec
A, leg 53-4, carp 2, exp 1).[331] Hay
en AGP un interesante relato de
Francisco Gémez Martinez, que fue
durante la guerra civil en el Ejército
Republicano Jefe de Operaciones de
Artilleria en el XXI Cuerpo de Ejército



durante la batalla de Levante (1938).
Este militar, después miembro
Supernumerario del Opus Dei,
cuenta como en el edificio del Colegio
Mayor estaba instalada la Escuela de
Estado Mayor y en sus visitas a la
Escuela veia entonces ese letrero,
que también le llam¢ la atencién por
lo original, e indagd. Le dijo un
Oficial de la Escuela que
«seguramente fue indicacion de
Antonio Machado, que algunas
mafanas acudia a charlar con el
Director de la Escuela, que era amigo
suyo» (Francisco GOmez Martinez,
Testimonio, Tarrega 12-1X-1975; AGP,
sec A, leg 100-25, carp 3, exp 17). José
Orlandis, Afios de juventud en el Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, pgs 43-44, se
hace eco de la narracion de Gomez
Martinez.[332] «La anécdota tiene
especial interés para los que hicimos
aquellos Ejercicios bajo la direccion
de don Josemaria Escriva porque
rara era la meditacion o platica en
que, de una manera u otra, no le



sacara partido a aquella frase de
‘cada caminante siga su camino’ en
orden a llenarnos de congruencia en
nuestro obrar catdlico» (Carlos
Verdu, Testimonio, Valencia julio de
1975; AGP, sec A, leg 100-58, carp 1,
exp 13). Sobre el cartel en cuestion
hay un reciente estudio monografico:
Alfonso Méndiz, «’Cada caminante
siga su camino’. Historia y
significado de un lema poético en la
vida del Fundador del Opus Dei», en
Anuario de Historia de la Iglesia 9
(2000) 741-772.[333] El folleto es
Santo Rosario.[334] Carta de
Josemaria Escriva a los fieles del
Opus Dei en Madrid, Burjasot 6-
VI-1939; EF 390606-3.[335] Carlos
Altarriba Sivilla, Testimonio,
Valencia 18-VIII-1982; AGP, sec A, leg
100-02, carp 1, exp 10. Carlos
Altarriba (1917) era entonces
estudiante de Derecho que, con el
tiempo, llegd a ser Registrador de la
propiedad.[336] Diario de Valencia,
16-VI-1939; Rafael Calvo Serer.[337]



Pedro Casciaro a los de Olot, Valencia
17-VI-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
D, exp 6.[338] «La Semana Grafica»
recibio el encargo de D. Hipodlitoy a
su nombre puso —aunque €l no la
pagara- la factura de la composicion
del libro; lo mismo hace el
encuadernador. En cambio, la
factura de la tirada del libro figura a
nombre del Autor. «Los primeros
contactos mios —escribe D. Hipolito-
con D. José Maria Escriva fueron en
el mes de mayo [en realidad, junio]
de 1939, cuando cay0 en mis manos
el original de su libro Camino, del
que inmediatamente di orden de
hacer la composicidn, impresion y
encuadernacion, para que se pusiera
a la venta lo antes posible, y que fue
para mis hijos como un imperativo
para seguir ellos también su Camino
en la Obra. Pero yo no conoci al
Padre hasta el afio 1964» (Hipolito
Sanchez, Testimonio autégrafo,
Madrid 18-VII-75; AGP, sec A, leg
100-51, carp 1, exp 8). —Todas estas



facturas y papeles con los gastos de
edicion, que se iran citando, se
encuentran en AGP, sec A, leg 54,
carp 2, exp 5. —Para ubicar en
Valencia los talleres y empresas que
intervinieron en la primera edicion
de C, vid Juan Luis Corbin, La
Valencia que conocio San Josemaria
Escrivad, Fundador del Opus Dei,
Carena Editors, Valencia 2002, pgs
74-75.[339] Florencio Sanchez Bella,
hijo de don Hipdlito, aporta este
recuerdo: «En el afio 1939, el Padre
encargo a mi hermano Alfredo que
preparase, en Valencia, la primera
edicion de Camino. De este modo
tuve ocasion de conocer el texto
mecanografiado del libro, y recuerdo
que me llamaron la atencion las
numerosas correcciones e
indicaciones que se hicieron en las
pruebas de imprenta. Se escogio la
letra denominada negrita» (Florencio
Sanchez Bella, Testimonio, Madrid
15-VIII-1978, pg 6; AGP, sec A, leg
100-51, carp 1, exp 6). Esas pruebas



no se conservan. [340] La factura de
los gastos de Intertype describe en
términos tipograficos estos diversos
ensayos, con el precio de cada uno.
[341] Diario de Valencia, 17-VI-1939;
Rafael Calvo Serer. El subrayado es
mio. [342] En la factura de D.
Hipdlito se identifica asi esta primera
«prueba»: «lineas de cuerpo 9, 18
ciceros y 51 letras».[343] «A las 4 en
coche sale el Padre con D. Antonio
Rodilla y Rafael hacia Madrid.
Llegamos a las 12, donde nos esperan
en Santa Isabel con el natural deseo
de noticias» (Diario de Valencia, 17-
VI-1939). —Antonio Rodilla Zanon
(1897-1988), natural de Sieteaguas
(Valencia), se ordend sacerdote en
1921. Fue Superior del Colegio Mayor
Beato Juan de Ribera, de Burjasot
(Valencia), de 1923 a 1939; Vicario
General de la Didcesis de Valencia
(1938-44) y Rector del Seminario
Mayor (1939-1969). Autor de varios
libros de espiritualidad. Conocio al
Fundador del Opus Dei en 1934,



inicidndose una amistad que se
mantuvo hasta el final. Encargo al
Autor la predicacion de dos tandas
de ejercicios espirituales para
estudiantes, en el Colegio Mayor
Beato Juan de Ribera, en junio y
septiembre de 1939.[344] Carta de
Francisco Botella a Pedro Casciaro,
Burgos 20-VI-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 1.[345] Traia dos
modelos, que en la citada factura
son: uno con lineas de cuerpo 9, 20
ciceros y 56 letras y otro del mismo
cuerpo con 24 ciceros y 67 letras.
[346] Diario de Madrid, 21-VI-1939;
Isidoro Zorzano.[347] Ibidem; Isidoro
Zorzano: «El Padre salio de
madrugada con Sanchez Bella
camino de Burgos».[348] «Estuve con
Lorente: muy bien» (Carta de
Josemaria Escriva a los fieles del
Opus Dei en Madrid, Vitoria 23-
VI-1939; EF 390623-1). «Esta primera
edicion se realizd en circunstancias
de gran penuria economica, aunque
se encontraron unas cuantas resmas



de papel de buena calidad a un
precio muy maodico para aquellos
primeros dos mil

ejemplares» (Florencio Sanchez
Bella, Testimonio, Madrid 15-
VIII-1978, pg 6; AGP, sec A, leg 100-51,
carp 1, exp 6). Florencio Sanchez
Bella, que escribe casi cuarenta afios
después, habla en numeros
redondos.[349] La «caja» elegida -la
caja de la edicion principe- es una
mezcla de los dos modelos; vid infra §
6, 3, b, descripcion del libro.[350] Dio
dos tandas de Ejercicios
consecutivas: una en Vergara para
los didconos de la didcesis que se
iban a ordenar de presbiteros y otra
en Vitoria para Profesores de
Universidades e Institutos.[351] En el
Diario queda constancia: «Hemos
tenido conferencia con Valencia.
Habla Alfredo Sanchez Bella. Estan
contentisimos de como marchan
todos los asuntos, el libro estara
terminado para Santiago» (Diario de
Madrid, 1-VII-1939; Isidoro Zorzano).



[352] Nota y carta de Francisco
Botella a Josemaria Escriva, Madrid
1-VII-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
D, exp 1. El subrayado es mio. La
edicion que hicieron de Santo
Rosario era, desde luego, muy mala:
un folleto sin gracia, muy
descuidado, con erratas. Llego a
Madrid el 3 6 4 de julio. No sabemos
si enviaron a Vitoria algun ejemplar
para el Autor. Al menos desde
Madrid debieron hablar con él y
comunicaron a Valencia su disgusto
ante la operacion y el temor de que
pudiera ocurrir algo semejante con
C. La version de Zorzano en el Diario
esta llena de delicadeza: «Llamamos
a Valencia para indicarles que tengan
cuidado con la imprenta pues el
ejemplar que han traido del Santo
Rosario no ha agradado ni por la
presentacion ni por la clase de papel,
ademas han dejado pasar bastantes
cosas en la correccion de las
pruebas» (Diario de Madrid, 5-
VII-1939; Isidoro Zorzano).[353] Carta



de Pedro Casciaro a Josemaria
Escriva, Valencia 3-VII-1939; AGP, sec
N-2, leg 149, carp D, exp 6. El
subrayado es mio. [354] Carta de
Pedro Casciaro a Josemaria Escriva,
Valencia 11-VII-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 6. El dia 15, estando
ya el Autor en Madrid, hay una
escueta anotacion de Zorzano en el
Diario: «conferencia con Valencia
para el asunto de Camino» (Diario de
Madrid, 15-VII-1939; Isidoro
Zorzano). Llamaba Sanchez Bella a
Miguel Fisac para la cuestion de la
portada. Vid infra nt 71.[355] Diario
de Valencia, 21-VII-1939; Rafael Calvo
Serer. El subrayado es mio. El propio
Fuenmayor lo ha escrito después de
la muerte de San Josemaria:
«Recuerdo que mi primer viaje a
Madrid —en agosto de 1939 [en
realidad del 21 al 29 de julio]- fue
para llevar las pruebas de imprenta
de esa edicion con el fin de que las
corrigiera el Padre. Estuve alrededor
de una semana, cuando se estaba



instalando la Residencia de
estudiantes de Jenner» (Amadeo de
Fuenmayor, Testimonial, Pamplona
4-1X-1975; AGP, sec A, leg 100-22, carp
1, exp 6). —Amadeo de Fuenmayor
Champin (1915), natural de Valencia,
catedratico de Derecho Civil, conocid
al Autor en junio de 1939, durante los
EjEsp de Burjasot. Poco después se
incorporo al Opus Dei. Ordenado
sacerdote en 1948, fue Consiliario del
Opus Dei en Espafia en los afios
cincuenta. Es autor de numerosos
trabajos tanto de Derecho Civil como
Candnico.[356] «Avila de los Santos,
dia de Sta. Maria Magdalena, 22 de
julio de 1939: estoy unos dias con
este santo obispo, descansando. [...]
estoy muy cansado y me faltan por
dar seis o siete tandas de

ejercicios» (Cuaderno VIII/2, n® 1602).
[357] «Senti saliera el Santo Rosario
tan flojamente editado, pero fue que
en aquellos dias no existia en
Valencia mejor papel disponible. Las
pruebas de Camino las lleva hoy



Fuenmayor,para que por teléfono nos
digan su parecer» (Carta de Alfredo
Sanchez Bella a Josemaria Escriva,
Valencia 21-VII-1939; AGP, sec N-2, leg
150, carp C, exp 3).[358] Todo esto me
lo comunica personalmente el Prof.
Fuenmayor, 15-IV-2001.[359] Carta
de Amadeo de Fuenmayor a
Josemaria Escriva, Valencia 30-
VII-1939; AGP, sec N-2, leg 150, carp
A, exp 7. [360] «Han venido de
Valencia: el libro no estara
terminado hasta fin de

semana» (Diario de Madrid, viernes
4-VIII-1939; Isidoro Zorzano).[361]
Carta de Amadeo de Fuenmayor a
Josemaria Escriva, Valencia 12-
VIII-1939; AGP, sec N-2, leg 150, carp
A, exp 7. El subrayado es mio. [362]
«Alfredo ha llevado ya las pruebas
completas del libro» (Diario de
Valencia, 21-VIII-1939; Rafael Calvo
Serer). [363] Diario de Madrid, 21-
VIII-1939; Isidoro Zorzano. El
subrayado es mio. [364] La censura
gubernativa prescrita fue emitida



por el Ministerio de la Gobernacion,
Subsecretaria de Prensay
Propaganda. Se encuentra en el
Expediente n° 1.149 del Servicio
Nacional de Propaganda, Seccion
Censura. Alli se dice que el Autor es a
la vez el editor del libro, que tendra
350 paginas en formato «cuarto
marquilla», con una tirada de 2.500
ejemplares. Esta en blanco el
concepto «clase de papel» y se ve que
el texto del libro no ofrecio
problemas a los censores. Mas bien
todo parece un tramite, pues la fecha
de entrada y salida es la misma: 24-
VIII-1939. Se resuelve «autorizar» su
publicacion. Firma, ilegible, de «El
Jefe de Censura». Debajo hay una
indicacion que dice: «Queda
prohibido poner ‘visado por la
censura’» (Fotocopia del documento
original en AGP, sec A, leg 54, carp 3,
exp 3).[365] En el expediente
eclesiastico de Valencia figuran sdlo
dos papeles, ambos con el membrete
de «Vicariato General del



Arzobispado de Valencia». Uno, con
letra casi caligrafica del Autor, dice:
«Camino», y debajo: «autor: José
Maria (sic) Escriva y Albas». La otra
contiene el imprimatur en estos
términos: «Valencia, 8 de septiembre
de 1939. Por las presentes
concedemos licencia para que se
pueda imprimir y publicar el libro
Camino de que es autor el Revdo. Sr.
D. José Maria Escriva y Albas:
pongase a la cabeza o pié del mismo
el Imprimatur. Registrese. Lo decretd
y firma S. Ilma. El Vicario General.
Fdo.: A. Rodilla» (Archivo
Metropolitano de Valencia, Legajo
«Censuras», 1939/E). Como se ve, no
se alude para nada a una censura
previa, a un nihil obstat, sobre la cual
se emitiera el imprimatur. D. Antonio
Rodilla era un gran amigo de San
Josemaria, Director de Burjasot
durante afios, que conocia ya Cecy
estaba al tanto de C por sus visitas a
Burgos durante la guerra. «;Sabes
quién esta pasando unos dias en



casa? D. Antonio Rodilla. Suponte
como y cuanto le agradezco su
compafia» (Carta de Josemaria
Escriva a Bartolomé Rotger, Burgos
21-111-1938; EF 380321-09). —Datos
biograficos de Bartolomé Rotger en
com/545.[366] Diario de Valencia, 8-
IX-1939; Rafael Calvo Serer.[367]
«Juan ha hablado por teléfono con
Alvaro. Ha encargado, de parte del
Padre, una estanteria que ha de estar
dispuesta [en Jenner] a recibir 2.000
ejemplares de Camino» (Diario de
Madrid, 13-1X-1939; Isidoro Zorzano).
[368] En el AGP se conservan unas
cuantas capillas del libro ya impreso,
exactamente igual en la disposicion
al libro ya editado, que podrian ser
«ultimisimas» pruebas para una
ultima mirada del Autor. Tal vez se
las entregaron antes de regresar a
Madrid.[369] La factura de la
cartulina es de 8 de julio de 1939.
Costo 1.000 ptas.[370] Notas de una
tertulia, Roma, marzo de 1955; textos
en AGP, sec A, leg 51. [371] Carta de



Pedro Casciaro a Miguel Fisac,
Valencia 10-VII-1939; AGP, sec N-2, leg
149, carp D, exp 6. Subrayados de
Casciaro. «Hoy, por la mafiana, he
estado hablando un rato con Alfredo
del libro. He enviado ya a esa una
muestra de la cartulina que Alfredo
llamaba de color naranja y que
parece ser que no hay otra
disponible, dada la cantidad que se
necesita [...] Confio en que Miguelito
contestara qué hay que hacer con la
cartulina para las tapas del

libro» (Carta de Pedro Casciaro a
Josemaria Escriva, Valencia 10-
VII-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
D, exp 6).[372] En la carta hay un
gracioso esquema que clarifica por
completo lo que dice en el texto.[373]
Carta de Miguel Fisac a Alfredo
Sanchez Bella, Madrid 15-VII-1939;
AGP, sec N-2, leg 150, carp A, exp 6. El
subrayado es mio. [374] La donacion
incluia otras dos piezas —que Miguel
Fisac conservaba entre sus apuntes—,
sumamente valiosas para nuestra



historia: la cubierta que disefi6 para
Forja (vid supra § 2 nt 14) y una hoja,
autografa de San Josemaria, con los
titulos de otros libros en proyecto,
que éste le habia entregado en Santa
Isabel para ir pensando posibles
cubiertas. Este ultimo documento es
una cuartilla en la que el Autor de C
escribid con lapiz rojo y azul, con
letras grandes, los siguientes seis
titulos: «En casa de Lazaro»,
«Mujeres del Evangelio», «Celibato,
Matrimonio y Pureza» (vid C p/120),
«Comentarios» (el libro que hemos
visto ya proyectado en Burgos; vid §
5nt 19), «Dios con nosotros» y
«Pescadores de hombres». Ninguno
de ellos fue adelante y no llegé Fisac
a hacer los disefios.[375] Todo hace
pensar que la «octavilla» fue
utilizada primero por Fisac para el
disefio y pasada al Autor para su
aprobacién. Este anota en el dorso
los titulos de otros dos proyectos de
libros para disefiar portadas, y se la
devuelve (se supone que con su



V°B°). Este dorso hay que ponerlo en
relacion con la citada cuartilla con
titulos de libros en proyecto: el
primero es «En casa de Lazaro».
Todo esto debio ser anterior a la
salida del Autor para Valencia (5 de
junio). Se lee en el Diario del dia 12:
«Miguel estd ensayando diversos
tipos de composiciones para las
portadas de los dos libros que va a
dar a la imprenta el Padre: uno de
ellos se titula “En casa de

Lazaro”» (Diario de Madrid, 12-
VI-1939; Isidoro Zorzano). Del
proyecto de libro «Con los primeros
Doce» hay un dossier de materiales
en AGP, sec A, leg 50-4, carp 3.[376]
Notas de mi conversacion con Miguel
Fisac citada supra nt 7, n 7.[377]
Ibidem, n 9.[378] Notas de una
tertulia, Roma, marzo de 1955; textos
en AGP, sec A, leg 51. Cursiva en el
original. El Autor reacciond con
humor en el ultimo punto de Surco,
el n° 1000: «Escribo este numero
para que tu y yo acabemos el libro



sonriendo, y se queden tranquilos los
benditos lectores que, por
simplicidad o por malicia, buscaron
la cabala en los 999 puntos de
Camino».[379] Pablo VI fue un
admirador y lector asiduo de Camino.
«Durante una audiencia privada el
Papa Pablo VI le preguntd por qué
habia escogido este numero. Nuestro
Fundador respondio: ‘por amor a la
Santisima Trinidad’» (A. del Portillo,
Entrevista, 1993, pg 154). Vid supra §
3, 3.[380] Instruccion, 9-1-1935, n° 84;
subrayado del original. Los numeros,
puestos en la vida ordinaria en
relacion con la Unidad y la Trinidad
divina, le daban presencia de Dios.
En Burgos a la vuelta de un viaje a
Leon anota en su Cuaderno: «Martes
22 de febrero. No sé por qué me
estoy acordando —alma
contemplativa, al fin— de que, en
Ledn, me dieron la habitaciéon
numero 309: tres, la Trinidad; cero,
yo; nueve, mis chicos» (Cuaderno VIII
dpdo, n° 1550). Desde Cérdoba



escribe poco después: «En el hotel me
dan la habitacion namero 9. E1
numero que me entusiasma (jesa
teologia de las matematicas!) [...]
iQué rebueno es Jesus, que, con tan
poca cosa, nos lleva a Ell». Al final
del folio afiade, con referencia al
parrafo transcrito: «el mismo
numero 9 tenemos en Burgos»: la
habitacion del Hotel Sabadell (Carta
de Josemaria Escriva a los fieles del
Opus Dei en Burgos, Cordoba 19-
IV-1938; EF 380419-2). Lo mismo
pensaria —agrego yo- al dejar el Hotel
y venir a su ultimo domicilio en
Burgos: Concepcion 9... Cuando
estaba para salir C, el Autor escribid
una carta a tres de la Obra,
destinados en Olot, que empieza asi:
«Jesus os guarde. Muy queridos
“tres”. Me encanta ese numero, jtres!
Y mas, cuando los tres son uno, una
sola cosa. jDios os bendiga!» (Carta a
Alvaro del Portillo y otros dos,
Madrid 18-V-1939; EF 390518-5).[381]
«En la edicion del Rosario han puesto



una vifieta de pie de imprenta
francamente desagradable, diles que
lo supriman y pongan en letra
corriente lo que quieran

poner» (Carta de Miguel Fisac a
Alfredo Sanchez Bella, 15-VII-1939;
AGP, sec N-2, leg 150, carp A, exp 6).
Asi se hizo, como se puede ver en la
edicion principe.[382] Cada ejemplar
del libro llevaba la banda con letras
rojas que proponia Casciaro. Era una
faja de papel cebolla de 14’5 cm. que
envolvia las tapas del libro. En ella se
leia, sobre la portada y con las lineas
distribuidas en forma de capitel
jonico, el siguiente texto: «Una OBRA
fundamental del siglo XX | en un
estudio psicoldgico de la |
personalidad de la juventud. | Con
forma vigorosa y atra- | yente,
Camino asienta | sobre principios
firmes | la formacion en nuevo |
estilo de las juven- | tudes
ambiciosas | de eternidad y | de
gloria». Al dorso se lee: «Venta | en
librerias y pedidos al | autor, Santa



Isabel, 146, | Madrid». No sé quién
redactaria este texto: desde luego, no
el Autor, a mi parecer. Tiene todo el
estilo grandilocuente de aquellos
momentos. Podria ser de Alfredo
Sanchez Bella. Vid la recension
firmada por A.S.B publicada en el
diario Levante de Valencia, 25-
X-1939. —Debo agradecer a D. José
Manuel Zumaquero y a D. Luis
Echevarria, expertos en el mundo de
la edicién, su asesoramiento a la
hora de hacer esta descripcion de la
edicion principe de C. [383] Carta de
Josemaria Escriva a los fieles del
Opus Dei en Valencia, Vitoria 28-
VI-1939; EF 390628-1.[384] Carta de
Miguel Fisac a Alfredo Sanchez Bella,
Madrid 15-VII-1939; AGP, sec N-2, leg
150, carp A, exp 6.[385] Carta de
Amadeo de Fuenmayor a Josemaria
Escriva, Valencia 30-VII-1939; AGP,
sec N-2, leg 150, carp A, exp 7.[386]
Hay en el dossier correspondiente
(AGP, sec A, leg 54, carp 3, exp 5) una
curiosa factura de «Artes Graficas



Ricardo Rodriguez», de Madrid,
dirigida a Miguel Fisac, enero de
1940, en la que le cobra 15 ptas. por
2.016 etiquetas gomadas «14». Ese
«14» se superpuso en los ejemplares
sobre el «10» del precio anterior.
[387] «De la cuestion de encontrar un
local para la administracion de
Camino: las gestiones comenzaran
hoy» (Carta de José M. Casas Torres a
Josemaria Escriva, Valencia 7-
VIII-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
D, exp 5). —José Manuel Casas Torres
(1916), natural de Valencia,
catedratico de Geografia, conocio al
Autor en Valencia, en junio de 1939, y
poco después se incorporo al Opus
Dei.[388] Carta de Pedro Casciaro a
los de Olot, Valencia 17-VI-1939; AGP,
sec N-2, leg 149, carp D, exp 4.[389]
Nota y carta de Francisco Botella a
Josemaria Escriva, Madrid 1-
VII-1939; AGP, sec N-2, leg 149, carp
D, exp 1.[390] Fotocopia en AGP, sec
A, leg 54, carp 3, exp 5.[391] Alli
mismo se dice que la paginacion del



libro es 350: fueron 336.[392] Factura
dirigida a D. Hipdlito Sanchez el 6 de
septiembre y cobrada el 6 de octubre
de 1939 (AGP, sec A, leg 54, carp 3,
exp 5).[393] Diario de Valencia, 1-
X-1939.[394] Diario de Madrid (ya en
Jenner), 2-X-1939; Alvaro del Portillo.
El subrayado es mio. —Casimiro
Morcillo Gonzalez (1904-1971) nacio
en Soto el Real (Madrid). Sacerdote
en 1926. Vicario General de Madrid-
Alcald, fue consagrado Obispo
Auxiliar de esta didcesis en 1943.
Obispo de Bilbao en 1950 y Arzobispo
de Zaragoza en 1955. Arzobispo de
Madrid-Alcala en 1960, llego a ser
Presidente de la Conferencia
Episcopal Espafiola. Su trato con el
Autor comienza con un encuentro
casual por las calles de Madrid,
intensificandose la amistad en los
afos sucesivos. En la época de
Burgos volvieron a coincidir y
tuvieron ocasion de tratarse
frecuentemente, en razon de su
antigua amistad y por ser don



Casimiro el Vicario de
reorganizacion, es decir, el
encargado de tener todo dispuesto
para comenzar la atencion pastoral,
en cuanto se entrara en Madrid.[395]
Carta de Alfredo Sanchez Bella a
Josemaria Escriva, Valencia 21-
X-1939; AGP, sec N-2, leg 150, carp C,
exp 3: «Camino esta aqui en
disposicion de que un camion lo
traslade a Madrid».[396] Notas de
una tertulia en La Lloma (Valencia),
7-1-1975; AGP, sec A, leg 51. «Cuando
salio de la imprenta la edicion,
colocamos ordenadamente los
ejemplares en las estanterias del piso
de la calle Samaniego 9, al que
llamabamos familiarmente El Cubil.
Desde alli, muy lentamente, se inicio
la distribucion de Camino por
Espafia» (Florencio Sanchez Bella,
Testimonio, Madrid 15-VIII-1978, pg
6; AGP, sec A, leg 100-51, carp 1, exp
6). —Sobre «El Cubil», vid Juan Luis
Corbin, La Valencia que conocio San
Josemaria Escriva, Fundador del Opus



Dei, Carena Editors, Valencia 2002,
pgs 64-66 y 73-75.[397] Ibidem. El
testimonio continua: «Como nuestras
explicaciones sirvieron de poco, nos
organizamos para acudir al
establecimiento y solicitar un
ejemplar de Camino. Pero no
conseguimos nada, hasta que nuestro
Padre, en uno de los viajes a
Valencia, acudio a la tienda y se
presenté como autor del libro. El
duenio, al conocer al Padre se
impresiono de tal manera que
solicité una compra en firme de
veinticinco ejemplares. Fuimos
corriendo a llevarselos». [398] Carta
de Alfredo Sanchez Bella a Josemaria
Escriva, Valencia 21-X-1939; AGP, sec
N-2, leg 150, carp C, exp 3. La factura
de «Graficas Turia», n° 403, a nombre
de D. José Maria Escrivd, fechada el
21 de noviembre de 1939, es de 2.750
ptas. y tiene una nota que dice: «Esta
factura anula las anteriores».[399]
Notas de una tertulia, Roma, 8-
I1-1966; AGP, sec A, leg 51. En



aquellas fechas se llevaban vendidos
mas de dos millones de ejemplares.
Cinco afios antes respondia a una
pregunta semejante en Santiago de
Compostela: «Cuando lo escribi, ni se
me paso por la cabeza que fuera a
difundirse tanto. Pensaba que
tendria un alcance limitado, poco
mas alla del &mbito de nuestra
familia. Pero el Sefior ha querido
servirse de ese librito como un
instrumento para remover a las
almas» (Notas de una tertulia en el
Colegio Mayor La Estila, Santiago de
Compostela, 25-VII-1961; en AGP, sec
P, leg 1, 1987, pgs 143-144).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/2-camino-
historia-de-la-redaccion/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/2-camino-historia-de-la-redaccion/
https://opusdei.org/es-es/article/2-camino-historia-de-la-redaccion/
https://opusdei.org/es-es/article/2-camino-historia-de-la-redaccion/

	2. Camino: historia de la redacción

