
opusdei.org

Diez preguntas sobre
san Josemaría

¿Cómo era San Josemaría?
¿cómo reaccionaba ante sus
errores? ¿y ante las
dificultades? ¿Cuál era su
secreto para mantenerse fiel y
enamorado de Dios? Responde
Mons. Javier Echevarría, quien
estuvo a su lado durante más de
veinte años.

22/05/2016

Mons. Javier Echevarría tuvo una
relación muy directa con san
Josemaría desde 1950. Ese trato se



hizo continuo a partir de 1956,
cuando fue elegido Custos del
fundador del Opus Dei, es decir, una
de las dos personas que, de acuerdo
con los Estatutos del Opus Dei, han
de ayudar al Padre en su vida
material y espiritual y en su trabajo
cotidiano, y advertirle de lo que
consideren oportuno.

1. San Josemaría ha sido precursor
del Vaticano II al recordar desde
1928 que todos somos llamados por
Dios a ser santos. ¿cómo respondía
en su vida personal a esa llamada
de Dios?

No se cansó de luchar por acercarse
más al Señor, peleando contra los
más pequeños defectos y exigiéndose
con el celo de una persona
enamorada que desea corresponder
con todo su amor a Quien ama:
cotidianamente, en lo difícil y en lo
fácil, en las tareas importantes y en
las que parecen sin relieve. He



estado a su lado durante casi veinte
años, y puedo decir que agradeció
siempre las sugerencias o los
comentarios que le hacíamos.

«Santidad –nos decía– es luchar
contra los propios defectos
constantemente. Santidad es cumplir
el deber de cada instante, sin
buscarse excusas. Santidad es servir
a los demás, sin desear
compensaciones de ningún género.
Santidad es buscar la presencia de
Dios —el trato constante con Él— con
la oración y con el trabajo, que se
funden en un diálogo perseverante
con el Señor. Santidad es el celo por
las almas, que lleva a olvidarse de
uno mismo. Santidad es la respuesta
positiva de cada momento en nuestro
encuentro personal con Dios».

Y luchaba por vivir lo que decía.
Hasta su último día en la tierra, rogó
a sus dos hijos Custodes –los que
estábamos más cerca de él– que le



ayudásemos a ser más piadoso, más
alegre, más optimista, a cumplir con
exactitud su deber, a soportar mejor
la enfermedad, a trabajar sin
descanso, a entregarse
completamente. Pienso que puedo
afirmar con objetividad que nunca
dijo conscientemente que no al
Señor, y que nunca respondió a
medias a las peticiones divinas.

2. ¿Puede describir, brevemente,
algunos aspectos de la lucha para
mejorar el propio carácter, que
ayuden a los lectores a
comprender cómo era san
Josemaría?

Como defectos, debió estar muy
atento a la rapidez y espontaneidad
de carácter, y la viva indignación que
solía sentir cuando consideraba que
las cosas se hacían mal o no tan bien
como se debía.

Estos rasgos de carácter, que
hubiesen podido llegar a ser defectos



notables, sirvieron de punto de
apoyo para enriquecer su
personalidad, y se convirtieron en
fundamentos de la firmeza que
necesitó después para afrontar lo
que el Señor le reservaba: la
impaciencia se mudó en audacia
santa, y el temperamento impulsivo,
en exigencia consigo mismo, y en
comprensión con los demás. Nos
confiaba muchas veces lo que
llevaba en el fondo del alma: «os pido
perdón, por las molestias que os haya
podido causar a cada uno. Os
aseguro, y ésta es mi intención
constante, que a sabiendas no quiero
mortificar a nadie con mi modo de
ser. De todas formas, insisto, os pido
perdón si a alguno le he molestado
con mi modo de ser o de actuar».

No se dejaba llevar por el propio yo,
dominaba los primo primi, y se
esforzaba por hablar y actuar con
rectitud de intención, al servicio del
Señor y de las almas.



No dejaba de rogarnos que le
ayudásemos; le he visto luchar
contra esos hilos sutiles que, si no se
rectifican, se convierten en ataduras
que apartan de Dios. Supo conseguir
una serena ecuanimidad, y la
extraordinaria vitalidad de su
temperamento estuvo siempre
moderada por la prudencia y la
fortaleza.

3. ¿Cómo reaccionaba ante sus
errores?

Cuando advertía sus errores,
reaccionaba con dolor de amor y, a la
vez, se apoyaba mucho más en la
gracia. Solía afirmar: «yo no soy
nada, no tengo nada, no puedo nada,
no valgo nada, ¡nada, nada!, pero con
Él lo puedo todo: omnia possum in eo
qui me confortat [todo lo puedo en
aquel que me conforta, Filipenses 4,
13]. Pienso que enseñó a muchas
almas a superar los complejos, las
tristezas, las angustias, las



deserciones en la lucha espiritual,
porque les demostraba que el Señor
les había traído a la vida con esas
debilidades y, al mismo tiempo, les
llamaba a santificarse; por tanto, con
Él, podían todo.

Decía: «nuestras fuerzas personales
se llaman de una sola manera, tienen
un solo nombre: flaqueza. Tengo mi
experiencia de toda la vida. Seremos
fuertes sólo cuando nos demos bien
cuenta de que somos flojos.
Pensando que somos fuertes, por
nosotros mismos, iríamos de narices
enseguida, al estercolero más
hediondo».

Recogiendo unas palabras del
Evangelio: no tienen necesidad de
médico los sanos, sino los enfermos
(Mateo 9,12), decía en una ocasión:
«Ésta ha sido mi oración constante
durante todo el día: ¡Señor, aquí
estoy yo, que soy un enfermo crónico
y te necesito! »



Muy grabada se me quedó una
petición que me hizo en 1950,
cuando yo apenas tenía veinte años.
Con su espontaneidad de enamorado,
me confió: hoy me duele mi falta de
piedad: ¡ayúdame a reparar! Esas
urgencias me calaban muy hondo,
pues conocía su esfuerzo por ser muy
piadoso.

4. ¿No se cansaba de esa lucha por
ser mejor, por servir a los demás?

Consideraba muchas veces que una
madre, un padre, viven pendientes
de sus hijos, también cuando llegan
agotados al final del día. Aplicaba ese
ejemplo a su vida, para superar la
fatiga, sin dejar resquicio a la
comodidad.

En 1968, le oí decir: «En estos
cuarenta años siempre que me he
visto acogotado, cansado, he rezado
lleno de confianza: Jesús, Señor,
¡descanso en Ti!, ¡Madre, Santa
María, descanso en Ti!



Ante lo costoso repetía: «Señor, ¡qué
me irás a dar, cuando me pides
tanto! En una ocasión, nos
comentaba: «Querría deciros cuántas
veces me he encontrado solo entre el
Cielo y la tierra, y me tenía que
agarrar a la oración. He pasado
muchos años agarrado a Dios, solo,
sufriendo, pero lleno de esperanza.
He pasado muchos años así: et tuus
calix uberrimus, quam praeclarus est!
No había que rechazar ese cáliz, que
me regalaba Nuestro Padre Dios».

5. ¿No tuvo nunca dudas de fe, de
perseverancia, no le pudo la
tristeza ante las dificultades?

No dudó jamás ni de Dios ni de sus
verdades. Y ahí encontró la fortaleza
para seguir practicando la fe con un
convencimiento siempre mayor,
aunque el cuerpo estuviera cansado,
o sintiese la fatiga del trabajo: «Dios»
—repetía con frase muy gráfica—
«nunca puede fallar».



Me decía con frecuencia que creía
profundamente en la Trinidad
Beatísima y en todas las verdades
reveladas por Dios.

Ante la tentación del cansancio que
puede hacer flaquear, se explayaba
en 1966: «a mí, me entristece mucho
el pensamiento de que algunos
abandonan el frente con la excusa
del cansancio. Comprendo que la
fatiga puede llegar —llevo
trabajando desde hace muchos años
a contrapelo—, pero entonces se
habla, sin quitar el hombro
anticipadamente. La insistencia en la
oración y en el trabajo, aunque
cuesten, es un ofrecimiento que Dios
espera de nuestra parte.

Como también espera que no nos
entristezcamos, ni nos retiremos
alicaídos, cuando fracasamos —
cuando fracasamos humanamente,
quiero decir—, porque ante el Señor
no fracasamos jamás, si hemos



buscado su gloria. Es el momento de
pensar que, en ocasiones, los planes
divinos no coinciden con los
nuestros. Nosotros no podemos
entristecernos nunca. Ante el
resultado adverso, ha de crecer
nuestra generosidad, por la sencilla
razón de que nuestra vida es de
amor.

«En la tierra» –nos explicaba- «no
podemos tener jamás la tranquilidad
de los comodones, que se dejan
llevar pensando en un futuro
asegurado. Nuestro porvenir, el de
todos, es incierto, en el sentido de
que podemos traicionar a Nuestro
Señor, podemos fallar en la vocación
o abandonar la fe. Por eso, debemos
hacer cotidianamente el propósito de
luchar siempre».

6. ¿Cuál era su secreto para
mantenerse fiel y enamorado de
Dios, como le describen muchas
personas?



No dejó nunca de buscar el trato y el
diálogo confiado con Dios, aun en
momentos de mucho trabajo o
fuertes padecimientos. Un día de
1969, nos confiaba a Mons. Álvaro
del Portillo y a mí: «ayer por la tarde,
que me encontraba muy cansado, fui
a hacer la oración. Me estuve en el
oratorio, y le dije al Señor: aquí estoy,
como el perro fiel a los pies de su
amo; no tengo fuerzas ni siquiera
para decirte que te quiero, ¡Tú ya lo
ves! Otras veces le digo: aquí estoy
como el centinela en la garita,
vigilante, para darte todo lo que
tengo aunque sea muy poco».

Y acudía a la oración seguro de que
Dios Nuestro Señor transformaría la
posible aridez en ayuda eficaz para
la tarea apostólica de la Iglesia: «Él
no espera frases bonitas, oraciones
rimbombantes; Él quiere que le
acompañemos siempre, cuando hace
frío y cuando hace calor, cuando
estamos sanos y cuando estamos



enfermos, cuando tenemos ganas y
cuando nos faltan; nunca se cansa de
nosotros, ni de escucharnos, ni
nunca deja de recibirnos».

7. Entonces, ¿hubo momentos en
su vida en lo que le costara rezar,
en los que no le saliera nada y no
sintiera a Dios?

El 26 de noviembre de 1970 me
decía: «ayer no pude rezar con
atención dos Avemarías seguidas, ¡si
vieras cómo sufrí!; pero, como
siempre, aunque me costaba y no
sabía hacerlo, seguí rezando: ¡Señor,
ayúdame!, le decía, tienes que ser Tú
el que saques adelante las cosas
grandes que me has confiado, porque
ya te das cuenta de que yo no soy
capaz de realizar ni siquiera las
cosas más pequeñas: me pongo como
siempre en tus manos».

Y en noviembre de ese mismo año, se
confiaba a los miembros del Consejo
General del Opus Dei: ¡seco, hijos

https://opusdei.org/es-es/article/organizacion-de-la-prelatura/
https://opusdei.org/es-es/article/organizacion-de-la-prelatura/


míos!: ésta es mi situación actual. A
mí, me sostiene el Señor, porque yo
soy un saco de inmundicia. Busco
continuamente la unión con Dios, y
el Señor me da una gran paz y una
gran serenidad: pero me siento seco
en la oración, también en la vocal.
Hay días, en los que no logro ni
siquiera meter la cabeza en un
Avemaría: me distraigo enseguida.
Pero sigo y continuo luchando
siempre: nunca dejo de rezar lo que
tengo que rezar. Rezo, rezo siempre:
procuro cumplir con todo mi amor,
aprovechando las circunstancias en
que me encuentro. Ahora mismo
hago el propósito de rezar bien esta
tarde el Rosario. ¿Por qué os cuento
esto? Porque tengo necesidad de
manifestároslo. Nunca os hablo de
nada que pueda haceros daño. Sé
que esto que acabo de confesaros de
la situación mía, os ayudará; porque
también vosotros, o algunos de
vosotros, quizá lleguéis a sentir un
día esta misma sequedad, que yo



paso ahora. Y es el momento de
seguir rezando y acudiendo a la
oración mental y a la oración vocal,
como en los momentos en los que se
encuentra más facilidad».

8. ¿Cómo decidió ser sacerdote
Josemaría Escrivá?

Le escuché muchas veces cómo
nacieron los barruntos de su llamada
al servicio del Señor en el sacerdocio,
cuando tenía quince o dieciséis años.
Desde entonces comprendió con
fuerza que Dios estaba pendiente de
su vida, y se apoderó de su alma la
intranquilidad sobrenatural de
buscarle, de mirarle, de tratarle, de
quererle siempre más. Al referirse a
este enamoramiento que inundó
todo su ser, reconocía con
naturalidad que «era el primer y
único amor», que había ido
creciendo sin acostumbrarse y sin
cansarse. Su decisión de ser
sacerdote se fundó única y



exclusivamente en el deseo de
cumplir la Voluntad del Señor en
aquello que le pedía y que no le
concretó en los primeros momentos.
Pensó, con un convencimiento fuerte
y profundo, que si se hacía sacerdote
estaría mejor dispuesto para
escuchar la voz de Dios.

Recibió la llamada con verdadero
optimismo. No fue al Seminario con
mentalidad de víctima, pensando que
hacía una renuncia heroica. No
ignoraba los sacrificios que llevaba
consigo, ni lo que suponía para su
familia el abandono de las ilusiones
que se habían forjado sobre su
futuro. Pero ninguna de estas
consideraciones fue obstáculo para
su disponibilidad ante la Voluntad de
Dios.

9. ¿Puede hablarnos más de ese 
primer y único amor de san
Josemaría?



Me sorprendió el enamoramiento
creciente con que vivía cada jornada,
y que se transparentaba en su trato
con el Señor. Se comprende su
afirmación de que se sentía muy
joven, con «la juventud de Dios;
porque traslucía ese amor ardiente,
de la persona joven, que no repara
en obstáculos para estar cerca de
quien ama. Muchas veces, al final del
día, comentaba a Mons. Álvaro del
Portillo y a mí que estaba persuadido
de que su elección había sido la
mejor, y que querría continuarla con
la entrega total de su pobre persona,
aunque físicamente estuviera
derrumbado, como sucedía en el
ocaso de su vida. «Os aseguro, nos
confiaba entonces, «que por dentro
mi amor va haciéndose más fuerte,
porque no ha disminuido mi
convencimiento de que Él se merece
todo».

Recurría también con frecuencia a
un dicho de la tierra española: "amor



con amor se paga". Lo aplicaba a ese
saber estar disponibles para Dios en
todo momento, sin condiciones de
ningún género. En 1966, le oí
comentar: «si en alguna cosa puedo
decir algo con verdad de mí mismo,
es que nunca he hecho mi voluntad:
lo que me hubiera gustado hacer.
Desde luego, si hubiese dependido de
mí, a estas horas sería un abogado,
un historiador, etc.; pero no
sacerdote del Opus Dei. Y, sin
embargo, soy más feliz que nadie
sólo con haber cumplido la Voluntad
de Dios, porque me da la gana,
respondiendo a su amor. Por eso, yo
no me siento atado: tengo la libertad
plena, total, del Amor de Dios».

10. San Josemaría cuando habla del
Opus Dei dice que Dios le hizo ver.
¿Qué significan esas palabras?
¿Hubo una intervención divina?

Lo dijo de muchas maneras.
Recuerdo ahora las que siguen



hablando precisamente de su amor a
Dios: «estas cadenas divinas que me
atan a la Obra yo las amo con locura.
No quiero romperlas nunca, ni
siquiera deseo soltarlas, aunque a
veces me cuesten, me supongan un
peso, porque estoy convencido de
que el Señor me ha querido
enteramente para Él a través de este
camino y de este espíritu que nos ha
dado».

Y en otra ocasión, comentando un
texto del Libro de los Proverbios,
«testis fidelis non mentitur; profert
autem mendacium dolosus testis ["no
miente el testigo fiel; el testigo falso
no profiere más que mentiras":
Proverbios 14,5], agregaba: «de aquí
la eficacia de nuestra vida, si es
cuidadosamente fiel a la Voluntad de
Dios. Con nuestra conducta, con
nuestra respuesta fiel, damos
testimonio, hacemos apostolado,
ayudamos a los demás en su tarea de



santificación, de acuerdo con el
camino que el Señor nos ha trazado».

Del libro: Memoria del beato
Josemaría Escrivá, Javier Echevarría y
Salvador Bernal, Rialp, Madrid, 2000

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/10-preguntas-
sobre-san-josemaria-a-javier-

echevarria/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/10-preguntas-sobre-san-josemaria-a-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/10-preguntas-sobre-san-josemaria-a-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/10-preguntas-sobre-san-josemaria-a-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-es/article/10-preguntas-sobre-san-josemaria-a-javier-echevarria/

	Diez preguntas sobre san Josemaría

