
opusdei.org

10. Devociones

"Entrevista sobre el Fundador
del Opus Dei". Entrevista de
Cesare Cavalleri a Don Álvaro
del Portillo sobre la vida y
personalidad de San Josemaría

18/03/2009

– El Beato Josemaría ha escrito en
Forja : Aprende a alabar al Padre y
al Hijo y al Espíritu Santo. Aprende
a tener una especial devoción a la
Santísima Trinidad: creo en Dios
Padre, creo en Dios Hijo, creo en
Dios Espíritu Santo; espero en Dios
Padre, espero en Dios Hijo, espero



en Dios Espíritu Santo; amo a Dios
Padre, amo a Dios Hijo, amo a Dios
Espíritu Santo. Creo, espero y amo
a la Trinidad Beatísima. –Hace
falta esta devoción como un
ejercicio sobrenatural del alma,
que se traduce en actos del
corazón, aunque no siempre se
vierta en palabras (n 296).
Ciertamente, este consejo brota de
la vida interior del Fundador, y
quisiera arrancar de aquí para
que me hablase de sus devociones
personales.

–El Padre solía decir, ya a los
primeros miembros del Opus Dei,
que para crecer en la vida interior, 
es un buen medio consagrar cada
día de la semana a una devoción
sólida: a la Santísima Trinidad, a la
Eucaristía, a la Pasión, a la Virgen,
a San José, a los Santos Angeles
Custodios, a las benditas ánimas
del Purgatorio . Como siempre, este
consejo brotaba de su experiencia



personal: lo había vivido desde hacía
muchos años. Puedo afirmar que sus
principales devociones fueron: la
Santísima Trinidad –Dios Uno y
Trino, además de las Tres Personas
divinas a las que trataba
singularmente: el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo–; Nuestro Señor
Jesucristo, sobre todo su presencia en
la Eucaristía, su Pasión y sus años de
vida oculta; la Santísima Virgen; San
José; los santos Ángeles y Arcángeles;
los Santos y, en particular, los doce
Apóstoles, los Santos que escogió
como intercesores de algunos
aspectos del apostolado de la Obra –
Santa Catalina de Siena, San Nicolás
de Bari, Santo Tomás Moro, San Pío X
y el Santo Cura de Ars–, otros santos,
como San Antonio Abad, Santa
Teresa de Jesús, etc., y los primeros
cristianos.

Su amor a la Santísima Trinidad se
expresaba en mil detalles. Por
ejemplo, cuando se construyó Villa



Tevere, la Sede Central de la Obra,
quiso que el oratorio en que
celebraría la Misa habitualmente
estuviera dedicado a la Trinidad.
Recuerdo también que, cuando se
instaló el belén en la Galería del
Fumo, el cuarto de estar donde nos
reuníamos en familia después de la
comida, el Padre nos pidió que
añadiésemos otro angelote a los ocho
que ya se habían puesto, y observó: 
Así habrá nueve: tres por cada
Persona de la Santísima Trinidad .

Nuestro Fundador inculcaba en sus
hijos un amor muy grande a la
Trinidad. Por eso, además de poner
al comienzo de las Preces de la Obra
una invocación a la Santísima
Trinidad, dispuso que el tercer
domingo de cada mes se rezase y
meditase el Símbolo Atanasiano, y
que en los tres días anteriores a la
fiesta de la Santísima Trinidad se
recitase, o mejor, se cantase, el
Trisagio Angélico.



Quienes vivíamos a su lado sabemos
muy bien el arraigo de esta devoción
en su vida. Así pude descubrir el
modo de ganar en las rifas que
organizaba: es un recuerdo ingenuo,
de familia, de los primeros años de
mi vocación. De vez en cuando
llevaba a las tertulias algo que nos
hiciera pasar un rato agradable, por
ejemplo, un paquete de caramelos.
En esas ocasiones, cuando había
algún detalle que se salía de lo
ordinario, el Padre organizaba un
sorteo, que consistía en adivinar el
número que había pensado.
Enseguida me di cuenta de que era
siempre el tres, o un múltiplo de tres,
porque incluso en esos momentos de
descanso aparecía su amor por la
Santísima Trinidad.

Su tendencia a usar el número tres o
el número nueve se manifestaba
también en muchos otros detalles.
Quizá el más significativo fue los 999
puntos de Camino . Durante una



audiencia privada, el Papa Pablo VI
le preguntó por qué había escogido
este número. Nuestro Fundador
respondió: por amor a la Santísima
Trinidad . Recuerdo que para la
primera edición de Camino hizo
diseñar una portada, entonces muy
original, que consistía en una serie
de siluetas del número nueve,
formando una columna.

– El comentario que el Fundador
escribió sobre las catorce
estaciones del Vía Crucis es un
testimonio de su devoción, de su
amor a la Humanidad Santísima
de Cristo .

–Desde que le conocí observé que en
su oración personal, o cuando
predicaba una meditación o daba
una clase, como también cuando
trabajaba en la mesa, se ponía
delante un crucifijo, bastante grande
–de diez o doce centímetros–, que
llevó siempre en el bolsillo, quizá



hasta 1950. A su hermano Santiago le
llamaban la atención esas
dimensiones y decía que era un
crucifijo "de ordenanza", aludiendo a
las pistolas de los militares. Y
realmente se puede decir que el
crucifijo era el arma de nuestro
Fundador.

Al terminar la guerra civil, entró en
Madrid a la vez que las tropas que
habían liberado la ciudad. Se le
acercaba mucha gente para besarle
la mano, porque desde hacía tres
años no veían a un sacerdote con
traje talar: pero el Padre les daba a
besar el crucifijo; esto le sucedió
muchas veces durante aquellos años.
También a nosotros nos aconsejaba
que llevásemos siempre un crucifijo,
y lo pusiéramos sobre la mesa antes
de empezar a estudiar, leer o
trabajar, para mantenernos en la
presencia de Dios y transformar así
nuestro trabajo en oración,
uniéndolo al sacrificio de la cruz.



En los últimos años de su vida,
encargó al escultor romano
Sciancalepore un Cristo crucificado.
Quería un Cristo aún vivo, que
representase al Señor antes de morir,
con los ojos abiertos, dirigidos hacia
quien rezaba a sus pies. Hizo que se
sacasen dos copias, destinada una a
la ermita que había hecho construir
expresamente en Cavabianca, sede
del Colegio Romano de la Santa Cruz,
y la otra a una capilla del Santuario
de Torreciudad. Me parece que este
detalle refleja el espíritu de nuestro
Fundador. Deseaba que la gente
contemplase a Cristo en la cruz,
mirándonos a cada uno antes de
morir y diciéndonos: "todo esto lo
sufro por ti". De este modo quería
movernos a pensar en la justicia
divina, a mirar al Señor que parece
decir a los pecadores: "Esto es por ti.
Mis sufrimientos son por ti. Si no
rectificas, te quedarás separado de
Dios para siempre en el Infierno";
pero al mismo tiempo nos animaba a



considerar el amor de Dios, que nos
mira y nos dice: "todos estos
sufrimientos son por ti, tú me debes
ayudar a redimir, no me ofendas
nunca más".

Su devoción eucarística era
intensísima, ya desde la infancia.
Aprendió muy de pequeño de una de
sus abuelas estos versos sencillos y
conmovedores: "Las doce han dado,
Jesús no viene, ¿quién será el dichoso
que lo detiene?". A veces los repetía
para expresar su deseo de estar junto
al Señor Sacramentado.

Como ya se ha mencionado,
consideraba la Misa centro y raíz de
la vida interior , y difundió la
costumbre descrita en el punto 876
de Camino de "asaltar" Sagrarios.

Así relató a sus hijos un viaje en tren,
en una carta escrita en Monzón el 17
de septiembre de 1934: Yo me
dediqué –ya desde Madrid– a un
deporte a lo divino: otear el



horizonte, para decirle algo a Jesús
en los Sagrarios del camino.
Además esta mañana he rezado el
Breviario con más solemnidad que
en el coro de una Catedral: invité a
cantar, conmigo, las alabanzas del
Señor a todos los Custodios que
venían en mi departamento.
¡Nunca me perdáis de vista a los
Ángeles, hijos míos! Recuerdo que,
poco después de haber pedido la
admisión en el Opus Dei, en 1935, me
enseñó a vivir la costumbre de
saludar al Señor en los sagrarios que
encontraba al ir de un sitio a otro.

– Ha aludido al rezo del Breviario.
¿Podría añadir algo?

–Nunca lo retrasaba, por ningún
motivo. A este propósito me acuerdo
de lo que sucedió hacia 1942 ó 1943.
Nuestro Fundador estaba enfermo y,
aunque tenía una fiebre muy alta,
quería recitar el oficio divino. Le dije
que en aquellas condiciones no tenía



obligación de hacerlo, pero me
replicó: Mira, tú no puedes decir
esto porque todavía no eres
sacerdote, y yo no quiero obrar sin
un consejo autorizado. Por lo
tanto, hazme el favor de llamar
por teléfono a don José María
Lahiguera, que es mi confesor;
expón la situación, y haré lo que él
mande . Así lo hice, y don José María
me respondió que el Padre no estaba
obligado a rezarlo, después de
hacerme varias preguntas sobre la
fiebre, el tipo de molestias, etc., que
me sorprendieron porque para mí la
solución era evidente desde el
primer momento. Nuestro Fundador
decidió entonces recitar otras
oraciones vocales que sabía de
memoria. Años después, a causa de
la diabetes, perdió mucha vista, tanto
que no podía casi ni leer: la diplopía
le hacía ver las letras dobles y
desdibujadas. Entonces nos pidió a
don Javier Echevarría y a mí que
rezáramos en voz alta el Oficio



divino, para poder unirse a nuestra
oración.

– Volvamos a su devoción
trinitaria. También en una célebre
homilía, recogida en Es Cristo que
pasa , el Fundador llama al
Espíritu Santo el Gran
Desconocido .

Precisamente porque la Tercera
Persona de la Trinidad es la menos
invocada, nuestro Padre le tenía una
devoción especial. No dudo en
afirmar que el Padre, en su
predicación, fue un gran heraldo de
la Tercera Persona de la Santísima
Trinidad. Me viene a la cabeza, por
ejemplo, que en 1971, llegó un
sacerdote de la Obra que se iba a
predicar un curso de retiro a
L'Aquila. Nuestro Fundador le
sugirió: Llévate un tratado de Deo
Trino y mételes en el corazón el
amor al Espíritu Santo, que es
meter el amor al Padre y al Hijo.



Porque el Hijo ha sido engendrado
por el Padre desde toda la
eternidad; y del amor del Padre y
del Hijo, también eternamente,
procede el Espíritu Santo. No lo
entendemos bien, pero a mí no me
cuesta creer. Cada día procuro
ahondar más en el misterio de la
Trinidad Beatísima .

Nuestro Fundador me contó muchas
veces que desde 1926 ó 1927 había
vivido con mucha intensidad la
devoción a la Tercera Persona de la
Santísima Trinidad. Todos los años
hacía el Decenario al Espíritu Santo,
utilizando el libro de Francisca
Javiera del Valle. En abril de 1934
compuso una oración al Paráclito
que le entregó, manuscrita, a Ricardo
Fernández Vallespín, entonces
director de la primera Residencia del
Opus Dei.

Durante los primeros años de
sacerdocio tenía en su Breviario unas



estampas, que usaba en lugar de las
habituales cintas, y un día le pareció
que se había apegado a ellas: se
desprendió rápidamente de las
estampas, y las sustituyó por tiras de
papel. Más de una vez me contó: Al
ver aquellos papeles en blanco,
comenzé a escribir: Ure igne Sancti
Spiritus! , ¡quema con el fuego del
Espíritu Santo! Le sirvieron, en
suma, de eficacísima "industria
humana" para rezar el Oficio divino
en unión con el Espíritu Santo: Los
he usado durante muchos años, y
cada vez que los leía, era como
decirle al Espíritu Santo:
¡enciéndeme!, ¡hazme una brasa!

Las erróneas interpretaciones del
Concilio Vaticano II por parte de
algunos pseudoteólogos,
desembocaron en una tremenda
crisis que afectó durante años a
muchas instituciones eclesiásticas,
hasta el punto de que el Santo Padre
Pablo VI aludió tristemente a un



fenómeno de "descomposición de la
Iglesia". En aquellas circunstancias el
Padre sufrió de manera indecible; el
dolor le llevó a intensificar su
oración al Paráclito, que culminaría
con la consagración del Opus Dei al
Espíritu Santo el 30 de mayo de 1971.
En la extensa fórmula compuesta por
el Padre incluyó esta invocación: Te
rogamos que asistas siempre a tu
Iglesia, y en particular al Romano
Pontífice para que nos guíe con su
palabra y con su ejemplo, y para
que alcance la vida eterna junto
con el rebaño que le ha sido
confiado; que nunca falten los
buenos pastores y que, sirviéndote
todos los fieles con santidad de
vida y entereza en la fe, lleguemos
a la gloria del cielo .

– El Opus Dei fue fundado el 2 de
octubre de 1928, fiesta de los
Ángeles Custodios. Bien motivada
y comprensible es la devoción del
Fundador a los protectores y



mensajeros celestes que tenía ya
desde su infancia .

–Sí, aprendió de sus padres a tratar al
Ángel Custodio. Cuando era
seminarista, leyó en un libro de un
Padre de la Iglesia que los sacerdotes
tienen, además del Ángel Custodio,
un Arcángel ministerial. Por eso,
desde el día de su ordenación se
dirigió a él con gran sencillez y
confianza, tanto que decía que estaba
seguro de que, si la opinión de ese
escritor no fuese correcta, el Señor le
habría concedido un Arcángel
ministerial, por la fe con que le había
invocado siempre.

De todos modos, a partir de la fiesta
de los Ángeles Custodios de 1928,
nuestro Fundador tuvo por ellos una
devoción más intensa. Enseñaba a
sus hijos: El trato y la devoción a los
Santos Ángeles Custodios está en la
entraña de nuestra labor, es
manifestación concreta de la



misión sobrenatural de la Obra de
Dios .

Con la certeza de que Dios ha puesto
un Ángel al lado de cada hombre
para ayudarle en el camino de la
vida, acudía al propio Ángel Custodio
en todas las ocasiones, tanto en las
necesidades materiales como en las
espirituales. En este contexto
reconocía: Por años he
experimentado la ayuda constante,
inmediata, del Ángel Custodio,
hasta en detalles materiales
pequeñísimos . Por ejemplo, entre
los años 1928 y 1940, cuando se le
estropeaba el despertador, como no
tenía dinero para llevarlo a arreglar,
acudía confiadamente a su Ángel
Custodio para que le despertase por
la mañana a la hora prevista. Nunca
le falló. Por eso, le llamaba
cariñosamente mi relojerico .

Cuando saludaba al Señor en el
Sagrario, agradecía siempre a los



Ángeles, allí presentes, la adoración
que continuamente prestan a Dios.
Le he oído repetir más de una vez: 
Cuando voy a un oratorio nuestro
donde está el tabernáculo, digo a
Jesús que le amo, e invoco a la
Trinidad. Después doy gracias a los
Ángeles que custodian el Sagrario,
adorando a Cristo en la Eucaristía

Con heroica y perseverante
correspondencia a la gracia, adquirió
el hábito de saludar siempre al Ángel
Custodio de las personas con las que
se encontraba: solía decir que
saludaba primero al personaje . Un
día de 1972 ó 1973 vino a verle el
Arzobispo de Valencia, Mons.
Marcelino Olaechea, acompañado de
su secretario. Como eran muy
amigos, el Padre le saludó y le dijo en
broma: – Don Marcelino, ¿a quién
he saludado primero? El arzobispo
respondió: –Primero, a mí. – No , le
dijo el Padre. He saludado primero
al personaje . Don Marcelino repuso,



perplejo: –Pero, entre mi secretario y
yo, el personaje soy yo. Entonces
nuestro Fundador explicó: – No, el
personaje es su Angel Custodio .

Durante unos días de descanso que
pasó en una finca de Premeno, un
pequeño pueblo de la montaña junto
al Lago Maggiore, de vez en cuando,
para hacer un poco de ejercicio
físico, jugábamos a las bochas. No
nos sabíamos bien las reglas del
juego, y a veces nos las
inventábamos. Me acuerdo de que,
en uno de aquellos partidos, el Padre
lanzó una bocha con gran habilidad
y consiguió todos los puntos. Pero
enseguida dijo: –No vale; me he
encomendado a mi Angel Custodio.
No lo haré más... Relato esta
pequeña anécdota, porque me
parece significativa de la constante
relación de amistad que mantenía
con su Ángel Custodio, y, también,
porque me contó más tarde que le
había dado vergüenza pedir la ayuda



de su Ángel para una cosa de tan
poca importancia.

– Al Beato Josemaría le gustaban
los cuadros y las imágenes en que
se representa a San José con
aspecto vigoroso, viril. Lo
reconoce en una de las homilías
publicadas: No estoy de acuerdo
con la forma clásica de
representar a San José como un
hombre anciano, aunque se haya
hecho con la buena intención de
destacar la perpetua virginidad de
María. Yo me lo imagino joven,
fuerte, quizá con algunos años más
que nuestra Señora, pero en la
plenitud de la edad y de la energía
humana . ( Es Cristo que pasa , n.
40). Tenía muy arraigada la
devoción al santo Patriarca.

–Era tan notorio que, cuando el Papa
Juan XXIII decidió incluir a San José
en el Canon de la Misa, el Cardenal
Larraona pensó inmediatamente en



nuestro Fundador: le llamó por
teléfono para comunicarle la noticia
y darle la enhorabuena, seguro de
que le iba a proporcionar una gran
alegría.

Contaré ahora dos anécdotas que le
sucedieron durante su estancia en
algunos países de América del Sur en
1974. En Ecuador le mostraron un
cuadro de escuela quiteña que
representaba al Niño Jesús
coronando con una guirnalda de
flores la cabeza del santo Patriarca.
Esta imagen le produjo una alegría
inmensa: ¡Una maravilla! Me he
puesto muy contento –exclamó– 
porque yo he tardado años en
descubrir esa teología josefina, y
aquí no he tenido más que abrir
los ojos y la he visto confirmada.
¡Muy bien!

Durante aquel viaje nuestro
Fundador empezó a hablar de la
presencia misteriosa – inefable ,



decía– de María y José junto a los
Sagrarios de todo el mundo. Lo
argumentaba así: si la Santísima
Virgen no se separó nunca de su Hijo,
es lógico que continúe a su lado
también cuando el Señor decide
quedarse en esta cárcel de amor que
es el tabernáculo: para adorarle,
amarle, rezar por nosotros. Y
aplicaba a San José la misma idea:
estuvo siempre junto a Jesús y a su
Esposa; tuvo la suerte de morir
acompañado por ellos, ¡qué muerte
tan maravillosa! Por eso el Padre
repetía que aceptaba la muerte
cuando, como y donde el Señor
quisiera, pero que rezaba para que le
llegase junto a San José: quería morir
como él, entre los brazos de Jesús y
de María. En definitiva, nuestro
Padre metía a San José en todo.

Pero existía una "laguna" en esta
familiaridad con San José: ¿qué
hacer para no olvidarlo cuando Jesús
muere en el Calvario? Durante un



viaje en coche, en Brasil, encontró la
solución, y nos la dijo apenas
regresamos a casa: ¡ya lo he
encontrado! ¡Hago sus veces, y ya
está! El Padre se ponía a los pies de
la Cruz, en lugar de San José, y se
imaginaba lo que el Patriarca le
hubiera dicho a Cristo de haber
estado a su lado, mientras moría por
nosotros: actos de reparación, de
dolor, de amor.

– El Fundador amaba las
devociones tradicionales y las
practicaba. ¿Usaba también
"industrias humanas" para no
olvidarlas?

–De su estancia en Perdiguera, recién
ordenado sacerdote, Teodoro
Murillo, que le ayudaba como
monaguillo en la parroquia, se
acordaba de un detalle para él
inexplicable. A veces don Josemaría
le invitaba a dar un paseo, y lo
aprovechaba para explicarle algunos



aspectos de la doctrina cristiana.
Teodoro advirtió que con frecuencia
el sacerdote se agachaba, recogía una
piedrecita y se la metía en el bolsillo.
Cuando lo supe, lo entendí
inmediatamente.

Al pedir la admisión en la Obra,
nuestro Fundador me explicó el
espíritu del Opus Dei, y me aconsejó
rezar muchas jaculatorias,
comuniones espirituales... y ofrecer
numerosas mortificaciones pequeñas
durante el día. Al hablarme de las
jaculatorias, me explicó: Hay
autores espirituales que
recomiendan contar las que se
dicen durante la jornada, y
sugieren usar judías, garbanzos o
algo por el estilo; meterlas en un
bolsillo e irlas pasando al otro
cada vez que se levanta el corazón
a Dios, con una de esas oraciones.
Así pueden saber cuántas han
dicho exactamente, y ver si ese día
han progresado o no . Y añadió: Yo



no te lo recomiendo, porque existe
también el peligro de vanidad o
soberbia. Más vale que lleve la
contabilidad tu Angel Custodio .

Evidentemente, el Padre utilizaba en
Perdiguera aquella "industria
humana" para ver cómo iba en la
presencia de Dios. Después
abandonó esta contabilidad,
probablemente por el mismo motivo
que me explicó.

– De todas formas, siguió rezando
muchísimas jaculatorias. ¿Podría
decirme cuáles eran las más
habituales?

–Resulta imposible hacer un elenco
completo. Generalmente sacaba las
jaculatorias de la Escritura o del
tesoro de la tradición cristiana, y
estaban siempre estrechamente
relacionadas con su vida interior:
por esto, variaban. A veces,
cambiaba algunas palabras para que
se adaptasen mejor a las



circunstancias del día o de un
periodo determinado; quiero decir,
en definitiva, que las rezaba siempre
poniendo todo el corazón y toda la
devoción e intensidad de que era
capaz. He aquí algunas:

– ¡Dulce Corazón de Jesús, sed mi
amor! – ¡Dulce Corazón de María,
sed mi salvación! – Domine, fac
cum servo tuo secundum magnam
misericordiam tuam! – Sancte
Pater Omnipotens, Aeterne et
Misericors Deus: Beata Maria
intercedente, gratias tibi ago pro
universis beneficiis tuis, etiam
ignotis. – Cor Iesu Sacratissimum
et Misericors, dona nobis pacem!
Comenzó a rezar esta jaculatoria al
Corazón de Jesús en torno a 1950; y
en 1951, esta otra al Corazón de
María: Cor Mariae dulcissimum,
iter para tutum! – Benedicamus
Patrem et Filium cum Sancto
Spiritu!



– Con variantes, repitió muchas veces
la súplica encendida de sus años de
Logroño: Domine, ut videam! ,
diciendo: Domine, ut sit! Domina,
ut videam! Domina, ut sit!

– Repetía la jaculatoria: Domine, tu
omnia nosti, tu scis quia amo te!
no sólo como acto de amor, sino
también de contrición.

– Tuyo soy, para ti nací, ¿qué
quieres Jesús de mí? – Jesús te amo.
– Gloria al Padre, Gloria al Hijo,
Gloria al Espíritu Santo. Gloria a
Santa María y también a San José.
Gracias a los Ángeles que te hacen
la corte. – Señor, me abandono en
ti, confío en ti, descanso en ti. –
Creo en Dios Padre, creo en Dios
Hijo, cre en Dios Espíritu Santo.
Espero en Dios Padre, espero en
Dios Hijo, espero en Dios Espíritu
Santo. Amo a Dios Padre, amo a
Dios Hijo, amo a Dios Espíritu



Santo. Hizo imprimir esta triple
invocación en millares de estampas.

– Iesu, Iesu, esto mihi semper
Iesus. – Tu es sacerdos in
aeternum! – Quod bonum est
oculis eius, faciat! Repetía esta
jaculatoria como acto de humilde
aceptación de la Voluntad de Dios,
cualquiera que fuese, también si
resultaba contraria a lo que había
pensado.

– Monstra te esse Matrem! –
¡Madre, Madre mía! – Sancta
Maria, Refugium nostrum et
virtus! – Santa María, detén tu día.
Según cuenta la tradición, en el año
1248, sitiada Sevilla por Fernando III
el Santo, algunos caballeros
cristianos invocaron a la Virgen con
esta jaculatoria pidiéndole que les
ayudase a acabar de vencer a los
musulmanes: entonces el sol detuvo
su curso y pudieron derrotar a los
enemigos. Nuestro Fundador nos



aconsejaba invocar la ayuda de la
Santísima Virgen con esta jaculatoria
para llevar a término, con orden y
tenacidad, el trabajo diario.

– Sancta Maria, filios tuos adiuva:
filias tuas adiuva! – Sancta Maria,
Spes nostra, Sedes Sapientiae, ora
pro nobis. – Sancta Maria, Spes
nostra, Ancilla Domini, filias tuas
adiuva! – Sancta Maria, Regina
Operis Dei, filios tuos adiuva! – 
Sancta Maria, Stella Orientis,
filios tuos adiuva! Comenzó a rezar
esta jaculatoria en 1955, durante su
primer viaje a Viena.

– Dominus tecum! – Sancti Angeli
custodes nostri, defendite nos! –
San José, Nuestro Padre y Señor,
bendice a todos los hijos de la
Santa Iglesia de Dios. – Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae,
ut misericordiam consequamur! –
Ave María purísima, sin pecado
concebida.



– Recitaba a menudo la antífona: Sub
tuum praesidium confugimus... , o
simplemente las palabras: Nostras
deprecationes ne despicias ;
recuerdo que en los años setenta las
repetía con especial insistencia.

– Bendita sea la Madre que te trajo
al mundo. – Cor Mariae
perdolentis, miserere nobis! ...
miserere mei! – Beata Mater et
intacta Virgo, intercede pro nobis!
– Omnia in bonum! Hizo reproducir
esta jaculatoria, como también
algunas otras que he ido citando, en
muchísimos lugares de nuestros
Centros, y la hizo imprimir en miles
de estampas que regalaba para
animar a la gente a aceptar siempre
la Voluntad de Dios y vivir la
esperanza cristiana.

– Semper ut iumentum! – Ut
iumentum factus sum apud te! A
veces añadía las otras palabras del
Salmo: Et ego semper tecum.



Tenuisti manum dexteram meam,
et in voluntate tua deduxisti me, et
cum gloria suscepisti me. Y lo
traducía así: Señor, yo quiero ser a
tu lado como un borriquito, pero
Tú me has cogido por el ronzal, y
me llevaste adelante, y me
recibirás en tu gloria. – Fiat,
adimpleatur, laudetur et in
aeternum superexaltetur
iustissima atque amabilissima
Voluntas Dei super omnia. Amen.
Amen. – Creo más que si te viera
con mis ojos, más que si te
escuchara con mis oídos, más que
si te tocara con mis manos. – Ut in
gratiarum semper actione
maneamus! Muchas veces utilizaba
esta jaculatoria, y otras que estoy
enumerando, para alimentar su
oración mental y las meditaciones
que dirigía.

– Montes, sicut cera, fluxerunt a
facie Domini. La repetía para
fortalecer su esperanza ante las



dificultades que se presentaban a lo
largo de nuestro camino.

– Qui tribulant me, inimici mei,
ipsi infirmati sunt et ceciderunt. – 
Servi inutiles sumus: quod
debuimus facere fecimus. – 
Oportet semper orare, et non
deficere. – Ure igne Sancti Spiritus!
– Veni, Sancte Spiritus, reple
tuorum corda fidelium, et tui
amoris in eis ignem accende! – 
Oportet illum crescere, me autem
minui. Empleaba esta jaculatoria
para fomentar, en sí mismo y en sus
hijos, la humildad personal y
colectiva.

– Repetía muchas veces la oración a
San Miguel Arcángel que
antiguamente se rezaba después de
la Misa: Sancte Michaël
Archangele, defende nos in
proelio; contra nequitiam et
insidias diaboli esto praesidium.
Imperet illi Deus, supplices



deprecamur: tuque, Princeps
militiae celestis, Satanam aliosque
spiritus malignos, qui ad
perditionem animarum
pervagantur in mundo, divina
virtute in infernum detrude.
Amen.

– Recitaba frecuentemente también
la oración por el Papa: Oremus pro
Beatissimo Papa nostro... Dominus
conservet eum, et vivificet eum, et
beatum faciat eum in terra, et non
tradat eum in animam
inimicorum eius. – ¡Dios mío!, que
odie el pecado y me una a Ti,
abrazándome a la Santa Cruz, para
cumplir a mi vez tu Voluntad
amabilísima..., desnudo de todo
afecto terreno, sin más miras que
tu gloria..., generosamente, no
reservándome nada, ofreciéndome
contigo en perfecto holocausto. –
¡Ven, oh Santo Espíritu!: ilumina
mi entendimiento, para conocer
tus mandatos: fortalece mi corazón



contra las insidias del enemigo:
inflama mi voluntad... He oído tu
voz, y no quiero endurecerme y
resistir, diciendo: después...,
mañana. Nunc coepi! ¡Ahora!, no
vaya a ser que el mañana me falte.
¡Oh, Espíritu de verdad y de
sabiduría, Espíritu de
entendimiento y de consejo,
Espíritu de gozo y de paz!: quiero
lo que quieras, quiero porque
quieres, quiero como quieras,
quiero cuando quieras.... En
nuestro archivo conservamos una
copia de esta oración compuesta por
el Padre en abril de 1934.

Mediante estas jaculatorias, y otras
breves oraciones vocales, nuestro
Fundador mantenía su recogimiento
interior a lo largo de la jornada.
Estas jaculatorias se han difundido
por todo el mundo, porque las
recitan miles y miles de personas que
las han hecho propias. El Fundador
no imponía ninguna, porque deseaba



que las expresiones del amor fuesen
fruto de la inventiva de cada uno:
pero su amor era tan grande y su
ejemplo tan vivo, que todos sus hijos
procuraban imitarlo. Y no sólo los
miembros del Opus Dei, sino también
otros muchos amigos suyos.

– Aunque el tema ha salido ya en
la respuesta precedente, me
gustaría rematar este apartado
pidiéndole que nos hablase de la
devoción mariana del Fundador,
tan central en su vida y en la vida
de la Obra.

–Para responderle exhaustivamente
haría falta escribir un tratado. En
cualquier caso, ya he indicado antes
que el Fundador del Opus Dei,
aunque estaba dotado de una fina
sensibilidad, no era proclive al
sentimentalismo. También su
devoción mariana se distinguía por
su profundidad teológica. Quiero
decir que no se fundamentaba tanto



en las "razones del corazón", como en
las de la fe. Me refiero a la fe en las
prerrogativas concedidas por Dios a
la Virgen y al papel de María en la
obra de la Redención.

Por ejemplo: tenía mucha devoción
por Santa Teresa, pero cuando la
santa de Avila fue proclamada
Doctora de la Iglesia, el Padre
precisó: No, no es la primera
Doctora; la primera Doctora,
aunque no tenga el título, es la
Santísima Virgen, porque ninguna
persona ha tratado ni puede tratar
tanto como Ella a Dios Nuestro
Señor, y el Espíritu Santo le ha
tenido que comunicar luces como a
ninguna persona. Ella es la que
sabe más de Dios. La que tiene más
ciencia de Dios .

Terminaba habitualmente sus
homilías y meditaciones con una
invocación a la Virgen. En el libro 
Santo Rosario nos ha dejado rasgos



conmovedores de su contemplación
de los principales misterios de la
vida de Jesús y de María, y también
sus demás obras, comenzando por 
Camino , están impregnadas de
devoción mariana. Cada capítulo de 
Surco y de Forja termina con un
pensamiento sobre la Virgen.

Estableció la costumbre de colocar en
todas las habitaciones de los Centros
de la Obra un cuadro o una imagen
pequeña de la Virgen, sencilla y
artística. Nos aconsejaba que la
saludásemos cariñosamente al entrar
o al salir, con la mirada y con una
jaculatoria interior.

Visitó innumerables santuarios
marianos; tuvo especial importancia
histórica la peregrinación que hizo
en mayo de 1970 a la Basílica de
Guadalupe, en México, para pedir a
la Virgen que atendiese a las
necesidades de la Iglesia y llevara a



término el itinerario jurídico del
Opus Dei.

En diciembre de 1973, aludiendo a
sus continuas visitas de un santuario
mariano a otro, decía
expresivamente: Yo no hago más
que encender velas; y seguiré
haciéndolo mientras tenga
cerillas .

El amor a la Santísima Virgen le
llevaba a seguir de cerca todo lo que
se refería a su culto. Por ejemplo,
cuando encargaba una imagen de la
Virgen con el Niño, o un cuadro de la
Crucifixión en que aparecían las
santas mujeres al pie de la Cruz,
recomendaba al artista que buscase
el modo de que Jesús se asemejase lo
más posible a su Madre; incluso
desde el punto de vista humano,
Cristo debía parecerse mucho a
María, porque había sido concebido
en su seno, no por obra de hombre,
sino por la intervención del Espíritu



Santo. Sólo un alma enamorada
podía dar tanta importancia a este
detalle.

En locales de nuestros Centros como
la cocina, el lavadero o el planchero,
sugirió que se pusieran cuadros
donde se representase a la Virgen
lavando, cocinando, dando de comer
al Niño: de esta forma las hijas suyas
que se ocupan de la administración
doméstica pueden recordar, al
atender la casa, que deben imitar a la
Virgen.

Solía decir a sus hijas que, como no
habían tenido una Fundadora,
debían considerar que su Fundadora
es la Santísima Virgen. Y, para que no
lo olvidasen, dispuso que en todos los
oratorios de los Centros de mujeres
del Opus Dei hubiese siempre una
imagen de la Señora.

En cierto modo, la última piedra de
su devoción mariana fue el santuario
de Torreciudad. Dio indicaciones



concretas para su construcción:
debía ser grande, con un retablo en
alabastro policromado de buenas
proporciones –mide cerca de ciento
treinta metros cuadrados–; en el
centro, según la antigua costumbre
aragonesa, hizo situar el tabernáculo,
bien visible desde la nave, en una
posición elevada, y al que se puede
acceder desde una capilla que está
detrás. De esta forma, el sacerdote
nunca da la espalda al Santísimo
Sacramento durante las
celebraciones en el altar coram
populo . Además, dispuso que en la
cripta del santuario se colocasen
cuarenta confesonarios, distribuidos
en varias capillas dedicadas a
distintas advocaciones de la Virgen.
Quiero subrayar que la misma idea
de edificar este santuario, al final de
los años sesenta, constituyó una
prueba verdaderamente
extraordinaria de su fe: por el
esfuerzo económico que exigía;
porque eran años de evidente crisis



en la devoción popular; por su
ubicación, fuera de toda ruta
turística y lejos de una gran ciudad;
en fin, por hacer una amplia cripta
de confesonarios en un periodo en
que decaía la práctica de la
confesión.

El 23 de mayo de 1975 volvió por
última vez a Torreciudad. Las obras
estaban prácticamente acabadas;
pudo observar el conjunto
arquitectónico; admiró la
originalidad de su construcción y la
majestuosidad del altar; y no se
cansaba de contemplar el retablo: Es
todo un señor retablo. ¡Qué
suspiros van a echar aquí las
viejas..., y la gente joven! ¡Qué
suspiros! ¡Bien! Sólo los locos del
Opus Dei hacemos esto, y estamos
muy contentos de ser locos... ¡Muy
bien! Lo habéis hecho muy bien.
Habéis puesto tanto amor aquí...,
pero hay que terminar, hay que
llegar hasta el final. Sin prisa,



cuidad de la colocación de la
imagen de la Virgen . Visiblemente
emocionado, mientras daba la vuelta
al altar y miraba la nave, exclamó: 
¡Qué bien se va a rezar aquí!

La Santísima Virgen ha premiado la
fe de nuestro Fundador: actualmente
el santuario es meta de
peregrinaciones procedentes no sólo
de España y Europa, sino de otros
continentes. Los cuarenta
confesonarios resultan muchas veces
insuficientes para satisfacer las
exigencias de todos los penitentes.
Muchísima gente, quizá atraída al
principio por la curiosidad,
encuentra de nuevo al Señor en una
confesión contrita. Me han dicho que
con frecuencia se escuchan
comentarios de este estilo: "Hacía
cuarenta años que no me confesaba:
¡me siento muy feliz!". El Padre había
rezado concretamente para que en
Torreciudad se produjesen estos
milagros espirituales: A la Virgen de



Torreciudad –observó en 1968– no
le pediremos milagros externos.
En cambio, sí que nos dirigiremos
a Ella para que haga muchos
milagros interiores, cambios en las
almas, conversiones .

Era el último homenaje que nuestro
Padre hizo en esta tierra a la Virgen;
un mes después se reunía con Ella en
el Cielo. Era el homenaje de un
corazón enamorado que, cuando
debió elegir durante la guerra civil
española un seudónimo para burlar
la censura, usó su cuarto nombre de
bautismo, Mariano ; y más tarde,
firmó siempre así, Josemaría , todo
unido, para no separar nunca a San
José de María.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/10-devociones/
(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/10-devociones/
https://opusdei.org/es-es/article/10-devociones/

	10. Devociones

