opusdei.org

1. Unidad de vida

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

31/12/2011

Casi al comienzo de este libro, aludia
a la gran novedad que vio el
Fundador del Opus Dei el 2 de
octubre de 1928. Aquel dia -segun
palabras del Decreto sobre las
virtudes heroicas de Josemaria
Escriva de Balaguer-, "comprendid
claramente la mision, vieja como el
Evangelio y como el Evangelio



nueva, a la que era llamado". Su
lucha por la santidad, orientada a la
realizacion de ese fin, se forja desde
esa fecha a través de una
espiritualidad con caracteristicas
evidentemente originales.

Como elemento central de ese
espiritu, destaca la unidad de vida,
que forma parte ya del patrimonio
comun de los cristianos (al menos,
desde el Concilio Vaticano II: cfr.
Const. Past. Gaudium et spes, n. 43;
DecretoApostolicam Actuositatem, n.
4; Decreto Ad gentes, n. 21; y Juan
Pablo II, Exhort. Apost. Christifideles
laici, 30-XII-1988, n. 59). No es facil
describir la unidad, que, en si, se
resiste a divisiones. En el fondo,
vendria a ser la mas intensa
participacion posible en la vida de
Cristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, especialmente durante sus
afios en Nazaret. La unidad de vida -
modo de exprimir la existencia a la
altura de la dignidad de los hijos de



Dios- integra armonicamente la
lucha ascética y el apostolado con los
compromisos seculares. No separa
contemplacion y accion. Llega a no
distinguir entre oracion y trabajo...

He gastado muchas horas de mi vida
a su lado, en la misma mesa, y me
impulsaba a ofrecer cada tarea antes
de comenzarla, mientras la estaba
realizando, y después de acabada. En
muchas ocasiones, nos decia a Mons.
Alvaro del Portillo y a mi: poned en
este trabajo los cinco sentidos y
todas las potencias de vuestra
alma, para ofrecérselo como
incienso que sube al Cielo, en
honor del Seiior. Sino lo
hiciéramos asi, estariamos
perdiendo miserablemente el
tiempo.

Mons. Escriva de Balaguer se referia
continuamente a la necesidad de
buscar ese quid divinum escondido
en las circunstancias de la existencia,



para convertirlas en una
conversacion con el Sefior y darle
toda la gloria. Lo remachaba en 1970,
con estas palabras: yo querria que
no os olvidarais jamas de que Dios
os espera en cada instante, en cada
ocupacion.

El 3 de agosto de 1971, nos glosaba
un texto de la Escritura que habia
leido esa misma mafiana: Dominus
vobiscum, quia fuistis cum eo (I
Paralipomenos XV, 2): Dios esta con
nosotros. Si le buscamos, le
encontraremos siempre. Si no le
buscamos, no le tendremos con
nosotros. Por tanto, hijos mios, si
nosotros queremos, no hay
ninguna dificultad que no se pueda
superar: Fl esta con nosotros,
siempre dispuesto a darnos la
gracia para que seamos capaces de
vencer. Mirad lo que sigue
escribiendo el autor sagrado: in
tempore illo non erit pax
egredienti et ingredienti sed



terrores undique... El profeta
regafia a Asan, porque ha quitado
a Dios y ha puesto a los idolos en
su lugar: como consecuencia, no
habra paz para nadie y, en cambio,
reinara el terror, la desconfianza y
el miedo en todos los ambientes.
Cuando Asan destruye los idolos y
vuelve sus ojos a Dios, cuenta la
Escritura que siguieron treinta y
cinco aiios de paz: Dios es buen
pagador!, es decir, sabe pagar con
creces los esfuerzos de los
hombres. Llevad esto a vuestra
vida, y aplicadlo a todas las
circunstancias. Si las cosas van
mal, es porque las criaturas -
muchas veces los que mandan- no
buscamos a Dios y, naturalmente,
no le encontramos ni gobernamos
en su nombre.

La unidad de vida puede y debe
vivirse con sencillez y naturalidad,
en las situaciones mas ordinarias.



El 18 de mayo de 1972, al final de la
jornada, estdbamos viendo las
noticias del telediario. Hicieron una
entrevista a una famosa bailarina, de
ballet clasico, muy conocida por su
arte y su honestidad. Aquella mujer
hablaba de que, después de un gran
éxito, a la mafiana siguiente volvia a
la barra de entrenamiento vy, al
empezar, los musculos estaban como
agarrotados, incapaces de conseguir
la figura y el ritmo logrados el dia
anterior. Mons. Escriva de Balaguer
coment6 inmediatamente: nada se
consigue en este mundo sin
esfuerzo; s6lo con un comenzary
recomenzar continuo se llega a
saborear el trato con Dios, que se
pierde, si no se mejora, si falta en
el alma la preocupacion de vivir
atentamente para el Senor. Para
amar a Dios de verdad, hay que
esforzarse constantemente en
amarle.



El Fundador del Opus Dei rechazaba
la actitud que reserva la vida
cristiana solamente para
determinados momentos del dia, o
para determinados dias de la
semana: la fe ha de informar toda la
actuacion del creyente. A proposito
de esta coherencia, recuerdo que, en
1954, la television hablé de una
persona fallecida en un accidente.
Mons. Escriva de Balaguer se
entristecid, al comprobar que los
comentarios carecian por completo
de sentido cristiano. Al terminar el
programa, nos confié: con mucha
frecuencia vemos, y no me parece
mal, que personas de otras
religiones las profesan
externamente, delante de todos los
demas: unos se arrodillan en
direccion a la Meca; otros llevan
unas vestiduras y asumen unas
costumbres que incluso pretenden
imponer a los demas... En cambio,
nosotros, los catolicos, tantas veces
nos quedamos conformes sin hacer



nada. (Donde se ha ido la fe de
Cristo? ¢;Donde se ha ido la fe que
decimos que profesamos? Y con
una voz mas terminante, concluyo:
iNo, no!: hemos de ser siempre
valientemente consecuentes;
hemos de dar la cara por Dios,
porque de toda actividad y de toda
palabra el Seiior, en justicia, nos
pedira estrecha cuenta, ya que
tiene derecho a que nos
comportemos como hijos suyosy a
que la gente sepa que somos y
queremos ser hijos de Dios.

La fuerza apostolica de Mons.
Escriva de Balaguer se
fundamentaba en la oracidn.
Efectivamente, su trato con Dios no
se reducia a consideraciones
ascéticas o misticas, sino que se
aplicaba a su tarea diaria e influia en
su modo de trabajar y de convivir.
Ademas, procuraba transformar todo
su dia en oracion, presentando al
Sefior los distintos quehaceres: antes



de comenzar cualquier tarea -
intelectual o material-, alzaba su
corazon a Dios para ofrecerle esa
labor y pedirle luces, para llevarla a
cabo en su presencia, aprovechando
las gracias actuales.

No se canso de ensefiar que hemos
de contar siempre con el factor mas
importante: la Providencia divina.
Por eso, indico que se pusiera un
azulejo en su cuarto de trabajo, junto
a un crucifijo, con estas palabras:
sanctis omnia sancta, mundana
mundanis ["todas las cosas son
santas para los santos; mundanas,
para los mundanos"]. Y comentaba
que, cuando se busca al Sefior, es
muy facil descubrir el quid divinum
en todo, para no apartarse de la ley
de Dios y conducirse como un buen
hijo.

La unidad de vida significa, pues,
buscar la presencia y el didlogo
continuo del alma con Dios.



Sin entrar en reflexiones propias de
los tratados de Teologia espiritual, si
puedo aducir que el comportamiento
de Mons. Escriva de Balaguer estaba
transido por una unién continua con
el Sefior: referia todo a Fl, le
invocaba al empezar cualquier tarea,
continuaba su trabajo en
conversacion con Dios, le daba
gracias por lo que habia realizado,
renovaba constantemente el
ofrecimiento de obras hecho al inicio
de la jornada.

Aseguraba que, en la vida de un
cristiano, no existen situaciones
indiferentes, ya que todas han de ser
punto de dialogo y de encuentro con
el Creador. En una charla con
Directores del Opus Dei, en 1962,
insistia: somos muy poca cosa, hijos
mios. Si tratdis a Dios, bien pronto
os convenceréis de esta realidad.
Por eso, necesitamos -jtodos!-
rezar, camplir piadosamente las
normas de nuestro plan de vida,



para que haya una continua
oracion, un conjunto de corazones
que se elevan al Cielo, ofreciendo
también nuestras miserias
personales, y dejando al Sefior que
actue sin que se interpongan como
obstaculos esas miserias. Hablo
para los Directores especialmente:
hay que vivir y trabajar;
fastidiarse y humillarse;
levantarse siempre, y ser muy
fieles y sinceros abriendo bien el
corazon a Dios y a quien dirige
nuestra alma para que sepamos
estar pendientes continuamente
del Seiior.

Nos hablaba de practicar y propagar
la fe a través de las circunstancias
ordinarias de cada dia. Y nos
concretaba en 1956: la vida nuestra
no contiene milagrerias. Contiene,
en cambio, nuestras pequeiieces
diarias, nuestro trabajo bien
cumplido, nuestra vida de piedad
y, sobre todo, el complemento



inefable de la fortaleza y de la
Omnipotencia de Dios. Pero no
podemos conformarnos con la
ambicion personal de llegar al
Cielo solos: si de veras estamos
unidos a Dios y confiamos en Dios,
nos ocuparemos de que todas las
almas conozcan al Sefior y le sigan,
amando sus mandatos.

Recuerdo que, en 1959, recibid a una
persona de sangre real, no catolica. A
ella se refirio alguna vez en la
predicacion -con extrema caridad,
sin mencionar los temas de la
conversacion ni el nombre del
interesado-, como un personaje
altivo, tremendamente seguro en su
posicion humana, que se olvidaba de
Dios, a Quien nunca mencionaba: jno
se percataba de que es Dios lo
unico que importa! Después de
aquella visita, nos dijo a Mons.
Alvaro del Portillo y a mi que
encomendaba la conversion de esa
alma a la fe catolica. Y nos comento



que le habia hablado de que, por
encima de su situacion terrena, lo
que verdaderamente contaba era su
condicion de hijo de Dios: toda la
historia que corre en sus venas -
afiadia- es nada y menos que nada
al lado de este tesoro que el Seiior
nos tiene preparado, por su
infinita Bondad y por su infinita
Misericordia.

Hemos tenido ocasion de verlo desde
otros puntos de vista. Pero me
gustaria volver a la connaturalidad
con que Mons. Escriva de Balaguer
pasaba del amor divino al amor
humano, y al revés. Pienso que
forma parte del modo de entender la
unidad de vida, sin dicotomias ni
rarezas.

Insistia en que hemos de mostrar
nuestro amor a Dios a través de las
cosas corrientes: como sucede entre
los que se quieren, esos detalles
pequefios ofrecen un sabor, una luz,



un contenido diversos, porque la
vida contemplativa nunca cansa, ni
se repite, es siempre nueva. En 1954,
nos advertia: cuando se ama a Dios
con sinceridad no se regatea la
entrega, el amor, que va
apareciendo en miles de detalles
diarios. Y cuando se ama de
verdad, se da con alegria, sin
llevar la cuenta y sin buscar
agradecimiento: jes suficiente,
entonces, para el alma, la
oportunidad de gastarse
gustosamente! No se piensa si ya se
ha hecho mucho o si cuesta.

El 3 de junio de 1974, nos alentaba
una vez mas a estar en lo pequerio de
cada dia: me detengo, entre otras
muchas posibilidades, en dos
puntos concretos: la sonrisa
constante, que tantas veces cuesta,
y cuesta mucho, sirviendo al Sefior
con alegria y sirviendo, también
con alegria, a los demas, por El. Es
el ramo de flores que coge el



pequeiiin, que corre, va y vuelve:
mientras los demas han andado
solo medio kilometro, el pequeiiin
ha recorrido varios kilometros, y
los demas no se han dado ni
cuenta. Empeiiaos, aunque lleguéis
a ocupar un alto cargo en la vida,
en haceros muy pequeiios delante
de Dios y servidores de todas las
almas. El otro punto en el que
también deseo insistiros hoy es el
hodie et nunc, porque es eficaz
para el alma y es eficaz para que
las cosas salgan, buscando
solamente la gloria de Dios 'y
pisoteando nuestro yo de modo
que Fl reciba toda la gloria.

En otra ocasion, aconsejaba a las
alumnas del Colegio Romano de
Santa Maria: a mi me da mucha
alegria comprobar que, en toda
nuestra vida, no hay nada que no
se pueda convertir en servicio a
Dios, en bien de las almas, en
primer término en bien de las



nuestras. Y es que Dios lleva al
alma fiel por los caminos que mas
le convienen. No lo olvidéis:
cuando hay de nuestra parte buena
voluntad para corresponder, la
gracia de Dios llega a todos los
ambientes, a través de los servicios
de nuestras pobres personas.

Entonces, una mujer del Opus Dei,
argentina, que habia trabajado antes
en una tienda de modas, le refirio el
apostolado que hacia desde ese
lugar. Llevaba puestos unos collares
de cadena, de bisuteria. Cuando
terminé su relato, Mons. Escriva de
Balaguer bromeo: hija mia, ;quién
te ha echado esas cadenas encima?
Y afiadio: no, hija mia, hablando ya
en serio, yo te digo que tienes
encima las benditas cadenas del
amor de Dios, mas amables, mas
grandes, mas bellas que todas las
joyas que pueda haber en el
mundo; ademas, no son nada
pesadas aunque a veces nos pesen



porque Dios pide mucho. El Seifior
quiere mucho amor, quiere mucha
fe, quiere mucha esperanza, quiere
mucha correspondencia a su
gracia.

Evidentemente, el nucleo de la
unidad de vida se refleja en la actitud
ante el trabajo profesional y las
actividades ordinarias del cristiano,
que han de ser santificadas con
mentalidad laical.

A este proposito, repetia las palabras
del Profeta discite benefacere!
["japrended a hacer el bien!": Isaias
1,17]: sacaba jugo abundante a esta
exhortacion, recorddndonos que el
Sefior quiere que aprendamos a vivir
todas las virtudes, con rectitud de
intencién, buscando su gloria, y
desprendiéndonos del propio yo. En
1966, nos aseguraba: el trabajo es
fundamental en la vida de los
miembros del Opus Dei. Cuando se
trabaja con afan cada dia, cada dia



aumentan las ansias de trabajar
mas, para tener nuevas ocasiones
de encontrarse con Dios, y asi
resulta que oracion y trabajo se
unen en un solo modo de vivir, en
unidad de vida.

Todo el dia del cristiano tiene que ser
una manifestacion de amor al Sefior.
En 1956, nos encarecia: esto es lo
unico extraordinario que se nos
permite: vivir con amor y
perfeccion las cosas ordinarias.
Coronar, terminar, acabar bien lo
que hacen también los demas,
nuestros colegas, nuestros
conciudadanos: de aqui la eficacia,
porque el apostolado de mis hijos
es el trabajo profesional, realizado
con amor de Dios y para El.

Estaba persuadido de que, en medio
de cualquier ocupacion, intelectual o
manual, existe esa posibilidad de
acercarse al Sefor, de tratarle, de
amarle, de identificarse con El; en



1956, recapitulaba: nadie me puede
quitar el convencimiento -
confirmado de continuo por este
Opus Dei que el Sefior ha abierto
en todo el mundo- de que quien
quiere, aunque su trabajo parezca
sin importancia o excesivamente
monadtono, puede hacer un trabajo
de Dios.

Le consumia el celo por amar mas a
Dios. Cuando se encontraba una
puerta mal cerrada, una ventana mal
entornada, o cualquier detalle
material descuidado, venian a sus
labios, con espontaneidad, palabras
como: este detalle -esta ventana,
esta puerta- esta acabado -esta
cerrada- con poco amor de Dios. En
1962, nos decia en una reunion de
familia: jDios pasa constantemente
a tu lado! No se te escapa:
sencillamente no le ves, porque no
le buscas. Abre bien los ojos para
mirar al Sefior.



Me ha sorprendido siempre la
facilidad con que Mons. Escriva de
Balaguer sacaba punta sobrenatural
a los quehaceres humanos. Basta
leer, en aquella homilia de 1960 -
incluida en el libro Amigos de Dios-,
las anotaciones sobre la cresteria de
la catedral de Burgos, toda una
leccién practica de trabajo bien
acabado y de rectitud de intencion.

El 17 de mayo de 1972, recibié a un
militar, hombre duro y recio, noble y
sincero, pero apenado ante la
situacion de la Iglesia y de la
sociedad. Se lo comentd al Fundador
del Opus Dei, que repuso: cuadrate
delante del Sagrario, como un
quinto, y dile: aqui estoy. Entrégate
del todo, jes la hora de la lealtad!

No permitia que el exceso de trabajo
fuera excusa para dejar en un
segundo plano la lucha interior. A
veces, algunos le manifestaban sus
dificultades para cumplir



ordenadamente el plan de vida, por
los muchos compromisos
profesionales que llenaban su
jornada: "Padre, es que tengo varios
encargos profesionales: debo dar
clases; atender a los alumnos; hacer
tantas visitas por distintos motivos; y
he de dedicarme a mi mujer y a mis
hijos. Me faltan horas en el dia!".
Mons. Escriva de Balaguer les
escuchaba, y respondia: me has
dicho... -y repetia esa enumeracion
de ocupaciones-, y te falta un dato:
que ademas y principalmente has
de dedicar un tiempo expreso para
el Sefior. Aqui esta la raiz: cuida
mas tu vida de piedad, métete mas
en el Sefior, y tu dia se hara de
cuarenta y ocho horas. Llegaras a
eso que atiendes ahora, y a muchas
cosas mas, porque contaras con la
fuerza de Dios.

El 22 de enero de 1968, le visito un
Supernumerario del Opus Dej,
investigador de fama internacional,



con muchos doctorados honoris
causa. Le recordd Mons. Escriva de
Balaguer que lo mas importante para
él eran las normas de piedad: son el
clavo donde se apoya toda tu vida,
y alli encontraras el descanso y la
fortaleza, para esa tarea
profesional que has de convertir
en oracion. Nos explicaba, después,
que le daba alegria ver que hombres
de esta categoria supieran anteponer
el trato con Dios, que también -
insistia- supone un descanso -
aunque requiera esfuerzo- porque
de ahi se sacan fuerzas de la gracia
que Dios nos entrega.

Cuando se acumulaban los asuntos o
preveia que las circunstancias
podrian llevarle a descuidar las
normas de piedad, las adelantaba.
Asi lo aconsejaba particularmente a
los miembros del Opus Dei con
cargos publicos o profesionales de
responsabilidad, para que no se
dejasen arrastrar por la barahunda



del trabajo cotidiano, y tuviesen
presente que el fundamento de la
eficacia de su profesion estaba en la
vida interior.

A este proposito, nos decia en 1956:
hemos de considerar si en el
trabajo, si en todas las
circunstancias, encontramos
oracion, presencia de Dios, dialogo
con El; si sacamos materia de
oracion, si damos espacio a la
mortificacion, por la puntualidad y
la constancia en el camplimiento
del deber concreto; si lo
cumplimos con responsabilidad,
para que sea punto de apoyoy
sostenimiento de la familia que
formamos... No podemos perder
nunca de vista que nuestro trabajo
es corredencion.

Esta idea de corredencion es también
capital para ahondar en la unidad de
vida, contemplandola desde el
angulo apostolico.



El Fundador del Opus Dei ardia en
deseos de llevar a Dios las iniciativas
y trabajos de los hombres. Nos
ensefaba, con encendido
convencimiento: te aconsejo, hijo
mio, que en cada una de las almas,
en cada uno de tus hermanos, veas
a Cristo. No me pierdas este punto
de mira sobrenatural, y veras que
en tu trabajo tus reacciones seran
muy distintas, porque querras
actuar -dentro de tu debilidad-
para servir a Dios como espera ser
servido en esas almas.

Me parece que unas palabras de 1973
resumen claramente su
preocupacion por los demas: el
apostolado, el interés por la vida
de los demas, es una consecuencia
necesaria de la vida del cristiano.
No es una prenda externa, no es
algo superpuesto, jes vida! Por eso,
el trabajo es apostolado, el
descanso es apostolado, la vida
corriente es apostolado, el estar



pendiente de los demas es
apostolado... Como el latir del
corazon en el cuerpo, el
apostolado, el servicio a las almas,
denota si hay verdadera vida en el
cristiano.

Examinaba, a diario, como se habia
esforzado en llevar a Dios a cada una
de las personas con que habia
tratado en la jornada, y nos animaba
a preguntarnos qué habiamos hecho
para acercar las almas al Sefior, en
nuestro ambiente de trabajo, en la
convivencia social, o con ocasion de
encuentros esporadicos. En 1953, nos
avisaba: si no procuras que el
Senor gobierne, reine en tu almay
en la de los demas, estas pasando
el tiempo vanamente. No me
olvidéis que Fl es lo permanente y
nosotros lo transeunte: por eso, en
cada alma hemos de procurar que
viva el Seiior.



Sus conversaciones, sin ningun aire
de "predicacion’, estaban
impregnadas de contenido espiritual.
Aunque su interlocutor careciese de
la preparacion suficiente, llevaba su
charla al terreno sobrenatural,
hablando con espontaneidad de lo
que vivia en su corazon. Le escuché
en 1969: nosotros somos cristianos
corrientes. Por eso trabajamos
donde esta la gente de la calle, que
es lo nuestro. Ahi, en una
cerveceria, empecé una de las
muchas labores apostdlicas con
muchachos que conocia.
Aprovechamos, por tanto, los
medios ordinarios, refiriéndolos a
Dios; y luego actua la gracia del
Seiior, convirtiendo esos medios en
instrumentos eficacisimos, porque
sale un traje cortado a la medida
de cada persona.

Por supuesto, la eficacia apostdlica se
hace depender de la union personal
con Dios.



En 1970 precisaba: no olvidéis que
la caridad es fruto de la presencia
de Dios: tiene mucha caridad el
que se empeiia en hablar
continuamente con el Senor,
porque el Sefior le pondra las
palabras en la boca y le guiara
para ayudar a sus hermanos, y a
todos los que se le acerquen.

Muchas veces, en sus conversaciones
confidenciales, nos descubria:
cuando me quedo pensativo, no
estoy sin hacer nada: por la gracia
de Dios, me encuentro con la
cabeza metida en tantas
ocupaciones, para ver cOmo
podemos rendir mas en el servicio
del Sefior, como podemos hacer
que las almas le conozcany le
traten mas.

Y nos recordaba que debiamos
ofrecer nuestra oracion y
mortificacion, el trabajo y los
encargos, para que hubiese mas



vocaciones en la Iglesia, y en el Opus
Dei. Por eso, como un estribillo de
toda su vida, proclamaba:
cqueremos ser mas?, jseamos
mejores!

Su sola presencia era una llamada a
la santidad, a la necesidad de ser fiel
al Sefor. Los éxitos, las labores
apostolicas, las vocaciones, las
conversiones de las almas, el trabajo
cotidiano, la vida corriente, las
contradicciones, el dolor fisico y
moral, la enfermedad..., es decir,
todo lo que compone la existencia de
una persona, adquiria, a su lado, el
sentido y relieve verdaderos: el
convencimiento de que el Sefior esta
junto a nosotros, y cada uno ha de
luchar -dejando la vida si es preciso-
para caminar al lado de Dios.

Desde el fundamento de su filiacion
divina, practico y ensefio a millares
de almas la unidad de vida, que

resumia como la necesidad y como



el instinto sobrenatural de
purificar todas las acciones
elevandolas al orden de la gracia,
de santificarlas y de convertirlas
en instrumento de apostolado.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-
vida/ (24/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/

	1. Unidad de vida

