
opusdei.org

1. Unidad de vida

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

31/12/2011

Casi al comienzo de este libro, aludía
a la gran novedad que vio el
Fundador del Opus Dei el 2 de
octubre de 1928. Aquel día -según
palabras del Decreto sobre las
virtudes heroicas de Josemaría
Escrivá de Balaguer-, "comprendió
claramente la misión, vieja como el
Evangelio y como el Evangelio



nueva, a la que era llamado". Su
lucha por la santidad, orientada a la
realización de ese fin, se forja desde
esa fecha a través de una
espiritualidad con características
evidentemente originales.

Como elemento central de ese
espíritu, destaca la unidad de vida,
que forma parte ya del patrimonio
común de los cristianos (al menos,
desde el Concilio Vaticano II: cfr.
Const. Past. Gaudium et spes, n. 43;
DecretoApostolicam Actuositatem, n.
4; Decreto Ad gentes, n. 21; y Juan
Pablo II, Exhort. Apost. Christifideles
laici, 30-XII-1988, n. 59). No es fácil
describir la unidad, que, en sí, se
resiste a divisiones. En el fondo,
vendría a ser la más intensa
participación posible en la vida de
Cristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, especialmente durante sus
años en Nazaret. La unidad de vida -
modo de exprimir la existencia a la
altura de la dignidad de los hijos de



Dios- integra armónicamente la
lucha ascética y el apostolado con los
compromisos seculares. No separa
contemplación y acción. Llega a no
distinguir entre oración y trabajo...

He gastado muchas horas de mi vida
a su lado, en la misma mesa, y me
impulsaba a ofrecer cada tarea antes
de comenzarla, mientras la estaba
realizando, y después de acabada. En
muchas ocasiones, nos decía a Mons.
Álvaro del Portillo y a mí: poned en
este trabajo los cinco sentidos y
todas las potencias de vuestra
alma, para ofrecérselo como
incienso que sube al Cielo, en
honor del Señor. Si no lo
hiciéramos así, estaríamos
perdiendo miserablemente el
tiempo.

Mons. Escrivá de Balaguer se refería
continuamente a la necesidad de
buscar ese quid divinum escondido
en las circunstancias de la existencia,



para convertirlas en una
conversación con el Señor y darle
toda la gloria. Lo remachaba en 1970,
con estas palabras: yo querría que
no os olvidarais jamás de que Dios
os espera en cada instante, en cada
ocupación.

El 3 de agosto de 1971, nos glosaba
un texto de la Escritura que había
leído esa misma mañana: Dominus
vobiscum, quia fuistis cum eo (II 
Paralipómenos XV, 2): Dios está con
nosotros. Si le buscamos, le
encontraremos siempre. Si no le
buscamos, no le tendremos con
nosotros. Por tanto, hijos míos, si
nosotros queremos, no hay
ninguna dificultad que no se pueda
superar: Él está con nosotros,
siempre dispuesto a darnos la
gracia para que seamos capaces de
vencer. Mirad lo que sigue
escribiendo el autor sagrado: in
tempore illo non erit pax
egredienti et ingredienti sed



terrores undique... El profeta
regaña a Asán, porque ha quitado
a Dios y ha puesto a los ídolos en
su lugar: como consecuencia, no
habrá paz para nadie y, en cambio,
reinará el terror, la desconfianza y
el miedo en todos los ambientes.
Cuando Asán destruye los ídolos y
vuelve sus ojos a Dios, cuenta la
Escritura que siguieron treinta y
cinco años de paz: ¡Dios es buen
pagador!, es decir, sabe pagar con
creces los esfuerzos de los
hombres. Llevad esto a vuestra
vida, y aplicadlo a todas las
circunstancias. Si las cosas van
mal, es porque las criaturas -
muchas veces los que mandan- no
buscamos a Dios y, naturalmente,
no le encontramos ni gobernamos
en su nombre.

La unidad de vida puede y debe
vivirse con sencillez y naturalidad,
en las situaciones más ordinarias.



El 18 de mayo de 1972, al final de la
jornada, estábamos viendo las
noticias del telediario. Hicieron una
entrevista a una famosa bailarina, de
ballet clásico, muy conocida por su
arte y su honestidad. Aquella mujer
hablaba de que, después de un gran
éxito, a la mañana siguiente volvía a
la barra de entrenamiento y, al
empezar, los músculos estaban como
agarrotados, incapaces de conseguir
la figura y el ritmo logrados el día
anterior. Mons. Escrivá de Balaguer
comentó inmediatamente: nada se
consigue en este mundo sin
esfuerzo; sólo con un comenzar y
recomenzar continuo se llega a
saborear el trato con Dios, que se
pierde, si no se mejora, si falta en
el alma la preocupación de vivir
atentamente para el Señor. Para
amar a Dios de verdad, hay que
esforzarse constantemente en
amarle.



El Fundador del Opus Dei rechazaba
la actitud que reserva la vida
cristiana solamente para
determinados momentos del día, o
para determinados días de la
semana: la fe ha de informar toda la
actuación del creyente. A propósito
de esta coherencia, recuerdo que, en
1954, la televisión habló de una
persona fallecida en un accidente.
Mons. Escrivá de Balaguer se
entristeció, al comprobar que los
comentarios carecían por completo
de sentido cristiano. Al terminar el
programa, nos confió: con mucha
frecuencia vemos, y no me parece
mal, que personas de otras
religiones las profesan
externamente, delante de todos los
demás: unos se arrodillan en
dirección a la Meca; otros llevan
unas vestiduras y asumen unas
costumbres que incluso pretenden
imponer a los demás... En cambio,
nosotros, los católicos, tantas veces
nos quedamos conformes sin hacer



nada. ¿Dónde se ha ido la fe de
Cristo? ¿Dónde se ha ido la fe que
decimos que profesamos? Y con
una voz más terminante, concluyó: 
¡No, no!: hemos de ser siempre
valientemente consecuentes;
hemos de dar la cara por Dios,
porque de toda actividad y de toda
palabra el Señor, en justicia, nos
pedirá estrecha cuenta, ya que
tiene derecho a que nos
comportemos como hijos suyos y a
que la gente sepa que somos y
queremos ser hijos de Dios.

La fuerza apostólica de Mons.
Escrivá de Balaguer se
fundamentaba en la oración.
Efectivamente, su trato con Dios no
se reducía a consideraciones
ascéticas o místicas, sino que se
aplicaba a su tarea diaria e influía en
su modo de trabajar y de convivir.
Además, procuraba transformar todo
su día en oración, presentando al
Señor los distintos quehaceres: antes



de comenzar cualquier tarea -
intelectual o material-, alzaba su
corazón a Dios para ofrecerle esa
labor y pedirle luces, para llevarla a
cabo en su presencia, aprovechando
las gracias actuales.

No se cansó de enseñar que hemos
de contar siempre con el factor más
importante: la Providencia divina.
Por eso, indicó que se pusiera un
azulejo en su cuarto de trabajo, junto
a un crucifijo, con estas palabras: 
sanctis omnia sancta, mundana
mundanis ["todas las cosas son
santas para los santos; mundanas,
para los mundanos"]. Y comentaba
que, cuando se busca al Señor, es
muy fácil descubrir el quid divinum
en todo, para no apartarse de la ley
de Dios y conducirse como un buen
hijo.

La unidad de vida significa, pues,
buscar la presencia y el diálogo
continuo del alma con Dios.



Sin entrar en reflexiones propias de
los tratados de Teología espiritual, sí
puedo aducir que el comportamiento
de Mons. Escrivá de Balaguer estaba
transido por una unión continua con
el Señor: refería todo a Él, le
invocaba al empezar cualquier tarea,
continuaba su trabajo en
conversación con Dios, le daba
gracias por lo que había realizado,
renovaba constantemente el
ofrecimiento de obras hecho al inicio
de la jornada.

Aseguraba que, en la vida de un
cristiano, no existen situaciones
indiferentes, ya que todas han de ser
punto de diálogo y de encuentro con
el Creador. En una charla con
Directores del Opus Dei, en 1962,
insistía: somos muy poca cosa, hijos
míos. Si tratáis a Dios, bien pronto
os convenceréis de esta realidad.
Por eso, necesitamos -¡todos!-
rezar, cumplir piadosamente las
normas de nuestro plan de vida,



para que haya una continua
oración, un conjunto de corazones
que se elevan al Cielo, ofreciendo
también nuestras miserias
personales, y dejando al Señor que
actúe sin que se interpongan como
obstáculos esas miserias. Hablo
para los Directores especialmente:
hay que vivir y trabajar;
fastidiarse y humillarse;
levantarse siempre, y ser muy
fieles y sinceros abriendo bien el
corazón a Dios y a quien dirige
nuestra alma para que sepamos
estar pendientes continuamente
del Señor.

Nos hablaba de practicar y propagar
la fe a través de las circunstancias
ordinarias de cada día. Y nos
concretaba en 1956: la vida nuestra
no contiene milagrerías. Contiene,
en cambio, nuestras pequeñeces
diarias, nuestro trabajo bien
cumplido, nuestra vida de piedad
y, sobre todo, el complemento



inefable de la fortaleza y de la
Omnipotencia de Dios. Pero no
podemos conformarnos con la
ambición personal de llegar al
Cielo solos: si de veras estamos
unidos a Dios y confiamos en Dios,
nos ocuparemos de que todas las
almas conozcan al Señor y le sigan,
amando sus mandatos.

Recuerdo que, en 1959, recibió a una
persona de sangre real, no católica. A
ella se refirió alguna vez en la
predicación -con extrema caridad,
sin mencionar los temas de la
conversación ni el nombre del
interesado-, como un personaje
altivo, tremendamente seguro en su
posición humana, que se olvidaba de
Dios, a Quien nunca mencionaba: ¡no
se percataba de que es Dios lo
único que importa! Después de
aquella visita, nos dijo a Mons.
Álvaro del Portillo y a mí que
encomendaba la conversión de esa
alma a la fe católica. Y nos comentó



que le había hablado de que, por
encima de su situación terrena, lo
que verdaderamente contaba era su
condición de hijo de Dios: toda la
historia que corre en sus venas -
añadía- es nada y menos que nada
al lado de este tesoro que el Señor
nos tiene preparado, por su
infinita Bondad y por su infinita
Misericordia.

Hemos tenido ocasión de verlo desde
otros puntos de vista. Pero me
gustaría volver a la connaturalidad
con que Mons. Escrivá de Balaguer
pasaba del amor divino al amor
humano, y al revés. Pienso que
forma parte del modo de entender la
unidad de vida, sin dicotomías ni
rarezas.

Insistía en que hemos de mostrar
nuestro amor a Dios a través de las
cosas corrientes: como sucede entre
los que se quieren, esos detalles
pequeños ofrecen un sabor, una luz,



un contenido diversos, porque la
vida contemplativa nunca cansa, ni
se repite, es siempre nueva. En 1954,
nos advertía: cuando se ama a Dios
con sinceridad no se regatea la
entrega, el amor, que va
apareciendo en miles de detalles
diarios. Y cuando se ama de
verdad, se da con alegría, sin
llevar la cuenta y sin buscar
agradecimiento: ¡es suficiente,
entonces, para el alma, la
oportunidad de gastarse
gustosamente! No se piensa si ya se
ha hecho mucho o si cuesta.

El 3 de junio de 1974, nos alentaba
una vez más a estar en lo pequeño de
cada día: me detengo, entre otras
muchas posibilidades, en dos
puntos concretos: la sonrisa
constante, que tantas veces cuesta,
y cuesta mucho, sirviendo al Señor
con alegría y sirviendo, también
con alegría, a los demás, por Él. Es
el ramo de flores que coge el



pequeñín, que corre, va y vuelve:
mientras los demás han andado
sólo medio kilómetro, el pequeñín
ha recorrido varios kilómetros, y
los demás no se han dado ni
cuenta. Empeñaos, aunque lleguéis
a ocupar un alto cargo en la vida,
en haceros muy pequeños delante
de Dios y servidores de todas las
almas. El otro punto en el que
también deseo insistiros hoy es el 
hodie et nunc, porque es eficaz
para el alma y es eficaz para que
las cosas salgan, buscando
solamente la gloria de Dios y
pisoteando nuestro yo de modo
que Él reciba toda la gloria.

En otra ocasión, aconsejaba a las
alumnas del Colegio Romano de
Santa María: a mí me da mucha
alegría comprobar que, en toda
nuestra vida, no hay nada que no
se pueda convertir en servicio a
Dios, en bien de las almas, en
primer término en bien de las



nuestras. Y es que Dios lleva al
alma fiel por los caminos que más
le convienen. No lo olvidéis:
cuando hay de nuestra parte buena
voluntad para corresponder, la
gracia de Dios llega a todos los
ambientes, a través de los servicios
de nuestras pobres personas.

Entonces, una mujer del Opus Dei,
argentina, que había trabajado antes
en una tienda de modas, le refirió el
apostolado que hacía desde ese
lugar. Llevaba puestos unos collares
de cadena, de bisutería. Cuando
terminó su relato, Mons. Escrivá de
Balaguer bromeó: hija mía, ¿quién
te ha echado esas cadenas encima?
Y añadió: no, hija mía, hablando ya
en serio, yo te digo que tienes
encima las benditas cadenas del
amor de Dios, más amables, más
grandes, más bellas que todas las
joyas que pueda haber en el
mundo; además, no son nada
pesadas aunque a veces nos pesen



porque Dios pide mucho. El Señor
quiere mucho amor, quiere mucha
fe, quiere mucha esperanza, quiere
mucha correspondencia a su
gracia.

Evidentemente, el núcleo de la
unidad de vida se refleja en la actitud
ante el trabajo profesional y las
actividades ordinarias del cristiano,
que han de ser santificadas con 
mentalidad laical.

A este propósito, repetía las palabras
del Profeta discite benefacere!
["¡aprended a hacer el bien!": Isaías
1,17]: sacaba jugo abundante a esta
exhortación, recordándonos que el
Señor quiere que aprendamos a vivir
todas las virtudes, con rectitud de
intención, buscando su gloria, y
desprendiéndonos del propio yo. En
1966, nos aseguraba: el trabajo es
fundamental en la vida de los
miembros del Opus Dei. Cuando se
trabaja con afán cada día, cada día



aumentan las ansias de trabajar
más, para tener nuevas ocasiones
de encontrarse con Dios, y así
resulta que oración y trabajo se
unen en un solo modo de vivir, en
unidad de vida.

Todo el día del cristiano tiene que ser
una manifestación de amor al Señor.
En 1956, nos encarecía: esto es lo
único extraordinario que se nos
permite: vivir con amor y
perfección las cosas ordinarias.
Coronar, terminar, acabar bien lo
que hacen también los demás,
nuestros colegas, nuestros
conciudadanos: de aquí la eficacia,
porque el apostolado de mis hijos
es el trabajo profesional, realizado
con amor de Dios y para Él.

Estaba persuadido de que, en medio
de cualquier ocupación, intelectual o
manual, existe esa posibilidad de
acercarse al Señor, de tratarle, de
amarle, de identificarse con Él; en



1956, recapitulaba: nadie me puede
quitar el convencimiento -
confirmado de continuo por este
Opus Dei que el Señor ha abierto
en todo el mundo- de que quien
quiere, aunque su trabajo parezca
sin importancia o excesivamente
monótono, puede hacer un trabajo
de Dios.

Le consumía el celo por amar más a
Dios. Cuando se encontraba una
puerta mal cerrada, una ventana mal
entornada, o cualquier detalle
material descuidado, venían a sus
labios, con espontaneidad, palabras
como: este detalle -esta ventana,
esta puerta- está acabado -está
cerrada- con poco amor de Dios. En
1962, nos decía en una reunión de
familia: ¡Dios pasa constantemente
a tu lado! No se te escapa:
sencillamente no le ves, porque no
le buscas. Abre bien los ojos para
mirar al Señor.



Me ha sorprendido siempre la
facilidad con que Mons. Escrivá de
Balaguer sacaba punta sobrenatural
a los quehaceres humanos. Basta
leer, en aquella homilía de 1960 -
incluida en el libro Amigos de Dios-,
las anotaciones sobre la crestería de
la catedral de Burgos, toda una
lección práctica de trabajo bien
acabado y de rectitud de intención.

El 17 de mayo de 1972, recibió a un
militar, hombre duro y recio, noble y
sincero, pero apenado ante la
situación de la Iglesia y de la
sociedad. Se lo comentó al Fundador
del Opus Dei, que repuso: cuádrate
delante del Sagrario, como un
quinto, y dile: aquí estoy. Entrégate
del todo, ¡es la hora de la lealtad!

No permitía que el exceso de trabajo
fuera excusa para dejar en un
segundo plano la lucha interior. A
veces, algunos le manifestaban sus
dificultades para cumplir



ordenadamente el plan de vida, por
los muchos compromisos
profesionales que llenaban su
jornada: "Padre, es que tengo varios
encargos profesionales: debo dar
clases; atender a los alumnos; hacer
tantas visitas por distintos motivos; y
he de dedicarme a mi mujer y a mis
hijos. ¡Me faltan horas en el día!".
Mons. Escrivá de Balaguer les
escuchaba, y respondía: me has
dicho... -y repetía esa enumeración
de ocupaciones-, y te falta un dato:
que además y principalmente has
de dedicar un tiempo expreso para
el Señor. Aquí está la raíz: cuida
más tu vida de piedad, métete más
en el Señor, y tu día se hará de
cuarenta y ocho horas. Llegarás a
eso que atiendes ahora, y a muchas
cosas más, porque contarás con la
fuerza de Dios.

El 22 de enero de 1968, le visitó un
Supernumerario del Opus Dei,
investigador de fama internacional,



con muchos doctorados honoris
causa. Le recordó Mons. Escrivá de
Balaguer que lo más importante para
él eran las normas de piedad: son el
clavo donde se apoya toda tu vida,
y allí encontrarás el descanso y la
fortaleza, para esa tarea
profesional que has de convertir
en oración. Nos explicaba, después,
que le daba alegría ver que hombres
de esta categoría supieran anteponer
el trato con Dios, que también -
insistía- supone un descanso -
aunque requiera esfuerzo- porque
de ahí se sacan fuerzas de la gracia
que Dios nos entrega.

Cuando se acumulaban los asuntos o
preveía que las circunstancias
podrían llevarle a descuidar las
normas de piedad, las adelantaba.
Así lo aconsejaba particularmente a
los miembros del Opus Dei con
cargos públicos o profesionales de
responsabilidad, para que no se
dejasen arrastrar por la barahúnda



del trabajo cotidiano, y tuviesen
presente que el fundamento de la
eficacia de su profesión estaba en la
vida interior.

A este propósito, nos decía en 1956: 
hemos de considerar si en el
trabajo, si en todas las
circunstancias, encontramos
oración, presencia de Dios, diálogo
con Él; si sacamos materia de
oración, si damos espacio a la
mortificación, por la puntualidad y
la constancia en el cumplimiento
del deber concreto; si lo
cumplimos con responsabilidad,
para que sea punto de apoyo y
sostenimiento de la familia que
formamos... No podemos perder
nunca de vista que nuestro trabajo
es corredención.

Esta idea de corredención es también
capital para ahondar en la unidad de
vida, contemplándola desde el
ángulo apostólico.



El Fundador del Opus Dei ardía en
deseos de llevar a Dios las iniciativas
y trabajos de los hombres. Nos
enseñaba, con encendido
convencimiento: te aconsejo, hijo
mío, que en cada una de las almas,
en cada uno de tus hermanos, veas
a Cristo. No me pierdas este punto
de mira sobrenatural, y verás que
en tu trabajo tus reacciones serán
muy distintas, porque querrás
actuar -dentro de tu debilidad-
para servir a Dios como espera ser
servido en esas almas.

Me parece que unas palabras de 1973
resumen claramente su
preocupación por los demás: el
apostolado, el interés por la vida
de los demás, es una consecuencia
necesaria de la vida del cristiano.
No es una prenda externa, no es
algo superpuesto, ¡es vida! Por eso,
el trabajo es apostolado, el
descanso es apostolado, la vida
corriente es apostolado, el estar



pendiente de los demás es
apostolado... Como el latir del
corazón en el cuerpo, el
apostolado, el servicio a las almas,
denota si hay verdadera vida en el
cristiano.

Examinaba, a diario, cómo se había
esforzado en llevar a Dios a cada una
de las personas con que había
tratado en la jornada, y nos animaba
a preguntarnos qué habíamos hecho
para acercar las almas al Señor, en
nuestro ambiente de trabajo, en la
convivencia social, o con ocasión de
encuentros esporádicos. En 1953, nos
avisaba: si no procuras que el
Señor gobierne, reine en tu alma y
en la de los demás, estás pasando
el tiempo vanamente. No me
olvidéis que Él es lo permanente y
nosotros lo transeúnte: por eso, en
cada alma hemos de procurar que
viva el Señor.



Sus conversaciones, sin ningún aire
de "predicación", estaban
impregnadas de contenido espiritual.
Aunque su interlocutor careciese de
la preparación suficiente, llevaba su
charla al terreno sobrenatural,
hablando con espontaneidad de lo
que vivía en su corazón. Le escuché
en 1969: nosotros somos cristianos
corrientes. Por eso trabajamos
donde está la gente de la calle, que
es lo nuestro. Ahí, en una
cervecería, empecé una de las
muchas labores apostólicas con
muchachos que conocía.
Aprovechamos, por tanto, los
medios ordinarios, refiriéndolos a
Dios; y luego actúa la gracia del
Señor, convirtiendo esos medios en
instrumentos eficacísimos, porque
sale un traje cortado a la medida
de cada persona.

Por supuesto, la eficacia apostólica se
hace depender de la unión personal
con Dios.



En 1970 precisaba: no olvidéis que
la caridad es fruto de la presencia
de Dios: tiene mucha caridad el
que se empeña en hablar
continuamente con el Señor,
porque el Señor le pondrá las
palabras en la boca y le guiará
para ayudar a sus hermanos, y a
todos los que se le acerquen.

Muchas veces, en sus conversaciones
confidenciales, nos descubría: 
cuando me quedo pensativo, no
estoy sin hacer nada: por la gracia
de Dios, me encuentro con la
cabeza metida en tantas
ocupaciones, para ver cómo
podemos rendir más en el servicio
del Señor, cómo podemos hacer
que las almas le conozcan y le
traten más.

Y nos recordaba que debíamos
ofrecer nuestra oración y
mortificación, el trabajo y los
encargos, para que hubiese más



vocaciones en la Iglesia, y en el Opus
Dei. Por eso, como un estribillo de
toda su vida, proclamaba:
¿queremos ser más?, ¡seamos
mejores!

Su sola presencia era una llamada a
la santidad, a la necesidad de ser fiel
al Señor. Los éxitos, las labores
apostólicas, las vocaciones, las
conversiones de las almas, el trabajo
cotidiano, la vida corriente, las
contradicciones, el dolor físico y
moral, la enfermedad..., es decir,
todo lo que compone la existencia de
una persona, adquiría, a su lado, el
sentido y relieve verdaderos: el
convencimiento de que el Señor está
junto a nosotros, y cada uno ha de
luchar -dejando la vida si es preciso-
para caminar al lado de Dios.

Desde el fundamento de su filiación
divina, practicó y enseñó a millares
de almas la unidad de vida, que
resumía como la necesidad y como



el instinto sobrenatural de
purificar todas las acciones
elevándolas al orden de la gracia,
de santificarlas y de convertirlas
en instrumento de apostolado.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-
vida/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/article/1-unidad-de-vida/

	1. Unidad de vida

