
opusdei.org

1. ¿Por qué "Obra de
Dios"?

“El Fundador del Opus Dei”,
biografía escrita por Andrés
Vázquez de Prada

04/10/2010

Dos años escasos llevaban los Escrivá
en el piso de la calle Fernando el
Católico cuando, en septiembre de
1929, doña Dolores tuvo que
trasladarse con sus hijos a la calle
José Marañón. La nueva vivienda era
un anexo del Patronato de Enfermos,
con entrada independiente por esa
calle. El cambio de domicilio no se



produjo por deseos de mejora sino
porque el piso estaba asignado a la
capellanía. Era holgado para una
persona, y reducidísimo para una
familia; pero tenía la ventaja de que
comunicaba con el edificio principal.
De modo que el capellán podía pasar
a la iglesia sin tener que salir a la
calle |# 1|.

Es posible que doña Dolores viese
con más frecuencia al hijo, aunque
esto es mucho suponer, si se tienen
en cuenta las crecientes actividades
del sacerdote. Porque, además de las
obligaciones inherentes a la
capellanía, y las giras de asistencia
benéfica por los barrios, visitando
enfermos y necesitados, se le
acumularon nuevas cargas. Aparte el
deber de mantener dignamente a su
madre y hermanos, como era de
justicia, tenía que terminar los
estudios del doctorado en Derecho,
razón de su venida a Madrid. Otra
persona con menos brío y optimismo



que don Josemaría se hubiera
descorazonado, al sentirse
aprisionado en una red de
compromisos, cada vez más tupida.

A la retribución por su cargo de
capellán, insuficiente para satisfacer
las necesidades de la familia, se
sumaban los ingresos procedentes de
la Academia Cicuéndez y los
obtenidos con algunas clases
particulares |# 2|. En su conjunto,
todo ello no sacaba a los Escrivá de la
penuria, que venían arrastrando con
hidalguía desde los años de Logroño.
El sostenimiento del hogar, siempre
problemático, incitó su imaginación,
con el fin de remediar a los suyos |#
3|. Más de un proyecto profesional le
había pasado por la cabeza, en vuelo
pasajero que pronto se desvanecía,
absorbido por la exigente e
ineludible misión de gestar la Obra.

Ante la presión divina y las
inestables circunstancias familiares,



la cuerda se rompía por lo más
delgado, que eran los estudios de
Derecho. En aquellas circunstancias,
don Josemaría hizo lo que pudo, que,
si no fue mucho, tampoco era culpa
suya. El 15 de diciembre de 1929
elevó una instancia al Decano de
Derecho para matricularse de
"Historia de la literatura jurídica" y
"Política social" en la convocatoria de
enero de 1930 |# 4|. Como siempre,
sus deseos marchaban por delante de
sus posibilidades. Solamente pudo
presentarse a examen de "Historia de
la literatura jurídica", y obtuvo un
notable. En cuanto a la tesis doctoral,
que constituía el trabajo de fondo del
Doctorado, enseguida se ocupó de
buscar tema apropiado de
investigación, con el consejo de su
antiguo profesor, Pou de Foxá, a
quien escribió a Zaragoza el 7-
III-1930:

Ya recibiría usted, hace días, una
carta larga. Hoy le escribo para



mandarle esas cuartillas, donde he
copiado las papeletas de Dº Canónico,
que tiene la Biblioteca Nacional en la
Sección de Manuscritos, por si usted
ve la manera de aprovechar alguno
de esos manuscritos para mi tesis:
Haciendo, p.e., como un comentario
o crítica de la obra, con su prólogo,
más, al final, bibliografía. Si
comprende que no se puede
aprovechar nada de esto —
abusando, como siempre, de su
afecto y de su bondad— le
agradeceré me indique un asunto
concreto y fuentes |# 5|.

Concretó el tema de investigación
doctoral. Eligió uno de historia del
Derecho Canónico, que versaría
sobre la ordenación de mestizos y
cuarterones en la América española
durante la época colonial |# 6|. Dos
años más tarde había recogido ya
material suficiente como para
informar de nuevo a Pou de Foxá:



Pensaba enviarle un montón de
cuartillas, pero resulta que me es
imposible escribir más.

Ya charlaremos, si, por fin, no puedo
evadirme de mi viaje a la ciudad del
Ebro [...]. De no vernos, en junio le
mandaré un kilo de papel: ármese de
paciencia, para leer |# 7|.

Como se ve, no le faltaba tesón y
buena voluntad. Pero carecía de
otros elementos, no menos
imprescindibles, para rematar el
trabajo:

No tengo dinero —escribe en sus
Apuntes—. Como he de trabajar —a
veces excesivamente— para sostener
mi casa, no me queda ni tiempo, ni
humor para los trabajos inmediatos
de esos doctorados |# 8|.

En esta frase tan breve, tan
suavemente dicha, se concentran las
cargas materiales que pesaban sobre
don Josemaría, que, desprovisto de



medios económicos, tenía que
mantener a su familia con horas
extra de trabajo en la Academia, sin
olvidar sus interminables
obligaciones como capellán. ¿Cómo
dedicarse a la investigación y
estudios de doctorado si no hemos
mencionado aún su más gozosa y
pesada carga?

El sacar la Obra adelante era una
grave tarea. Por muchas horas que le
dedicase don Josemaría, siempre
serían pocas, pues estaba claro que la
fundación requeriría mucha oración,
mucho sacrificio y mucho
apostolado. Don Josemaría trataba
por todos los medios de ensanchar el
campo de su apostolado. Pedía a las
Damas, y a las señoras que
cooperaban en el Patronato, nombres
y direcciones de jóvenes parientes o
conocidos. Les solicitaba,
insistentemente, que rezasen por sus
intenciones espirituales. De manera
que en sus idas y venidas, en su



febril actividad apostólica, el
capellán estaba proclamando, si no a
voces con hechos, la novedad de la
Obra. Y siempre le quedó la duda de
si las Damas, en medio del trajín del
capellán, sospecharían la existencia
de un propósito desconocido.

Pero, ¿no os dabais cuenta —les
preguntaba muchos años más tarde
don Josemaría—, cuando yo estaba
en el Patronato, cuando iba con
aquellos muchachos jóvenes, de que
algo había...? |# 9|.

Con ingenuidad, y desorientada en el
laberinto de los tiempos, confiesa
Josefina Santos:

«No me había dado cuenta de nada».

El apostolado que venía haciendo
don Josemaría, en la Academia, en la
residencia Larra, y en el Patronato,
con jóvenes y sacerdotes, pronto tuvo
ocasión de extenderse. En 1930
comenzó, entre menestrales y



artesanos, una labor semejante a la
que llevaba a cabo con los
estudiantes. Tal vez esa actividad
tuvo sus principios en una misión
para gentes de variadas profesiones,
organizada por el Patronato, en la
que se encargó al capellán de dar
una plática y confesar al día
siguiente. Era la primera vez que
predicaba oficialmente en Madrid
ante un público de trabajadores. El
acto se celebró en la Capilla del
Obispo, pared por medio con la
iglesia de San Andrés. Don Josemaría
sintió la emoción de aquella hora, y
se dirigió a los fieles con la palabra
desnuda, como le salía de dentro,
libre de adornos retóricos y gestos
ampulosos de la oratoria tradicional.
Y, para dominar su nerviosismo y no
tener las manos muertas, se agarró
fuertemente a la barandilla del
presbiterio; de cara a la
concurrencia, les habló con auténtico
ardor. Era el 13 de junio de 1930.



Presencié cómo, en la Capilla del
Obispo —se refiere a sí mismo—, un
joven abogado hablaba de religión a
unos cientos de obreros. Cayó muy
bien. Tuve gran alegría. Eso será
(aunque no en lugar sagrado) y algo
más... |# 10|.

Dedicó tiempo a la formación
personal de esa gente. Iba a
confesarles a sus centros de reunión.
Les trataba allí donde se encontraba
con ellos |# 11|. De modo que
enseguida se hizo con un grupo de
obreros que le seguían: — Hasta
ahora hay también, en la Obra,
algunos pequeños empleados y
artesanos, anota en diciembre de
1930 |# 12|. La llamada universal a
la santidad era para gentes de todas
las profesiones: — Los socios de
profesiones mecánicas y los socios
obreros —continúa la nota— han de
comprender bien la hermosura de su
oficio, delante de Dios. Y cuando más
adelante se adhirió al grupo un



pintor, observa: su vocación es para
la oración y el arte |# 13|.

* * *

Comenzaba a germinar
históricamente la Obra, que, en sus
primeros meses, llevaba una vida de
gestación, nonnata, pero activísima |
# 14|. Y, con el pudor de una madre
en el primer embarazo, escribe el
Fundador: — La Obra crecía para
dentro, nonnata, en gestación: sólo
había apostolado personal |# 15|.
Sin ejemplos que seguir, ni sistemas
que copiar, comprobó que, poco a
poco, surgían de sus experiencias
personales los rasgos que delineaban
una nueva espiritualidad. Por
inspiración divina, las ideas y los
esquemas de lo que sería la
organización interna de la Obra se
traducían en notas y más notas, que
el Fundador incorporaba luego a sus
Apuntes. Y, al releer lo que llevaba ya



escrito en junio de 1930, se
maravillaba ante tal grandeza:

Y sigo discurriendo sobre lo escrito
para convencerme en seguida de que
se necesita una imaginación de
novelista loco de atar o una fiebre de
cuarenta grados, para, con la razón
humana, llegar a pensar en una Obra
así, que, de no ser de Dios, sería el
plan de un borracho de soberbia |#
16|.

Sin embargo, la Obra no había sido
aún jurídicamente bautizada. De
momento, a los ojos del Fundador,
poco hacía al caso que aquella
actividad no tuviera ni siquiera
nombre propio. Se conocía
genéricamente por "la Obra", como
podía haberse llamado "la labor" o
"la misión". Algo que indicara una
tarea, una dedicación, un proyecto de
trabajo apostólico, algo que evocase
la idea de una oración que de la
tierra se elevaba a Dios para



alabanza de su nombre. Lo
importante para don Josemaría era
que estaba poniendo en práctica el
mensaje central de la Obra, que ya
acudían a su lado, o más bien salía él
al encuentro, de gentes de toda
condición y oficio, para anunciarles
gradualmente la buena nueva. No
importaba que se tratase de un
puñado de almas, porque de ese
pequeño grupo crecería con el
tiempo una empresa vigorosa y
universal. En aquella semilla se
contenía el árbol del futuro.

No es de extrañar su silencio,
conociendo la repugnancia de don
Josemaría a todo lo que significara
ostentación, de acuerdo con su
ocultarse y desaparecer. Él mismo
nos lo explica:

Yo no puse a la Obra ningún nombre.
Hubiera deseado, de ser posible —no
lo era—, que no hubiera tenido
nombre, ni personalidad jurídica [...].



Mientras, llamábamos a nuestra
labor sencillamente así: "La Obra" |#
17|.

Esta expresión genérica satisfacía la
humildad del Fundador, que
esperaba que el Señor, a su debido
tiempo, le daría nombre apropiado.
En cualquier caso, su idea acerca del
nombre era que tenía que responder
a dos características particulares. En
primer lugar, que no hiciera
referencia alguna a su persona, que
no fuese vinculado al "Escrivá". Y,
luego, que no admitiese apelativos
derivados para sus miembros, que
eran y deberían ser siempre fieles
cristianos corrientes. La solución,
pues, sería hallar un nombre
abstracto |# 18|. Sin nombre
específico estuvo la Obra durante
largo tiempo.

Aunque don Josemaría había
explayado su conciencia
anteriormente con algunos



confesores, andaba por entonces sin
director espiritual |# 19|. No tenía,
por tanto —nos dice—, a quien abrir
el alma y comunicar en el fuero de la
conciencia aquello que Jesús me
había pedido |# 20|. Así las cosas,
oyendo comentar en el Patronato que
el padre Sánchez atendía muy bien a
sus penitentes, una mañana de
primeros de julio de 1930 se fue a la
residencia de la calle de la Flor a
pedir al jesuita que se encargase de
su dirección espiritual:

Entonces, despacio, comuniqué la
Obra y mi alma. Los dos vimos en
todo la mano de Dios. Quedamos en
que yo le llevara unas cuartillas —un
paquete de octavillas, era—, en las
que tenía anotados los detalles de
toda la labor. Se las llevé. El P.
Sánchez se fue a Chamartín un par
de semanas. Al volver, me dijo que la
obra era de Dios y que no tenía
inconveniente en ser mi confesor. El



paquete de octavillas lo quemé hace
unos años. Lo siento |# 21|.

A partir de ese momento, finales de
julio de 1930, don Josemaría se
entrevistó periódicamente con su
nuevo director espiritual para tratar,
no los temas de la fundación, sino lo
concerniente a su alma...

Pero volvamos al nombre de nuestra
Obra —rememora el Fundador—. Un
día fui a charlar con el P. Sánchez, en
un locutorio de la residencia de la
Flor. Le hablé de mis cosas
personales (sólo le hablaba de la
Obra en cuanto tenía relación con mi
alma), y el buen padre Sánchez al
final me preguntó: "¿cómo va esa
Obra de Dios?" Ya en la calle,
comencé a pensar: "Obra de Dios.
¡Opus Dei! Opus, operatio..., trabajo
de Dios. ¡Este es el nombre que
buscaba!" Y en lo sucesivo se llamó
siempre Opus Dei |# 22|.



Ese nombre se ajustaba
admirablemente a la Obra, uno de
cuyos rasgos esenciales es la
santificación del trabajo.
Compendiaba dicho nombre la
Teología de la santificación del
trabajo, con todas las
consideraciones que de ahí se
derivan: dignidad de la vocación del
cristiano que vive y trabaja en el
mundo, posibilidad de un encuentro
personal con Cristo en nuestra tarea
diaria; el trabajo, como instrumento
de apostolado y corredención; el
esfuerzo y actividades humanas
hechas oración y sacrificio que la
humanidad ofrece al Creador: Deo
omnis gloria; la divinización del
trabajo, en fin, que transforma a los
hijos de Dios en almas
contemplativas.

Había dado con el nombre preciso,
que tenía la ventaja, dentro de su
significado, de ser un nombre
abstracto, para que no se pudiera



sacar un apelativo común para los
socios de la Obra |# 23|. No atinaba
antes con tal nombre, a pesar de que,
en realidad, lo venía usando de
mucho atrás. Pero, ¿no estaba acaso
repitiendo el padre Sánchez lo que
leyó en las cuartillas que don
Josemaría le entregó en julio?

Así fue, porque en una de las notas
acerca de la fundación —
probablemente de finales de marzo;
pero, de todos modos, anterior a
junio de 1930— se lee: no se trata de
una obra mía, sino de la Obra de Dios
|# 24|.

El relato citado sobre la pregunta de
su confesor está escrito en 1948,
cuando don Josemaría trató de
rehacer fuentes históricas perdidas
(perdidas porque les prendió fuego).
Es evidente que en tal ocasión no
consultó los Apuntes que se salvaron,
es decir, los posteriores a marzo de
1930. Porque, de haberlo hecho, se



encontraría con una anotación suya
fechada el 9-XII-1930, en la que se
lee:

La Obra de Dios: hoy me preguntaba
yo, ¿por qué la llamamos así? Y voy a
contestarme por escrito [...]. Y el p.
Sánchez, en su conversación,
refiriéndose a la familia nonnata de
la Obra, la llamó "la Obra de Dios".

Entonces —y sólo entonces— me di
cuenta de que, en las cuartillas
nombradas, se la denominaba así. Y
ese nombre (¡¡La Obra de Dios!!), que
parece un atrevimiento, una audacia,
casi una inconveniencia, quiso el
Señor que se escribiera la primera
vez, sin que yo supiera lo que
escribía; y quiso el Señor ponerlo en
labios del buen padre Sánchez, para
que no cupiera duda de que Él
manda que su Obra se nombre así:
La Obra de Dios |# 25|.

El nombre le venía ofrecido, no por
su confesor sino por Dios a través de



su confesor. De hecho, como dice
claramente en esta anotación, había
sido estampado con anterioridad a
las fechas en que por vez primera
mostró sus apuntes al padre Sánchez.
El Fundador había escrito el nombre
de la Obra sobre el papel, sin
percatarse en todo su alcance de lo
que estaba escribiendo.

Está claro que, aunque algunas veces
usase ese nombre para referirse a su
empresa apostólica, en realidad el
nombre Obra de Dios —Opus Dei—
no estaba acuñado como tal. En su
significado más hondo era una
denominación atrevida y ambiciosa,
por cuanto delataba que no era
creación de hombres. Don Josemaría
no lo utilizó, ya que en su boca, de
acuerdo con su ocultarse y
desaparecer, la expresión resultaría
presuntuosa. Tal vez esperase una
señal externa, que vino cuando el
Señor lo refrendó por medio del
padre Sánchez. Un dato más para



tener presente que la Obra era cosa
de Dios y no invención suya. El
Fundador de la Obra se veía como un
instrumento que Dios humillaba de
cuando en cuando, para que no
olvidase que las ideas le venían
inspiradas de lo alto y no eran
exclusivamente de su propia cosecha
|# 26|.

El nombre Opus Dei unía a la esencia
de la Obra —la santificación del
trabajo— el origen divino de su
institución.

* * *

Debió de ser hacia finales de 1930
cuando don Josemaría notó que Dios
le pedía una mayor dedicación a la
tarea fundacional. Para ello era
preciso sacar tiempo libre de un día
totalmente lleno de trabajo. Las
obligaciones de la capellanía, junto
con las visitas a los enfermos del
Patronato, eran el capítulo que más
tiempo le consumía. Si dejaba el



Patronato de Enfermos sacaría
muchas horas libres, pero se le
presentarían otros problemas. Se
vería obligado también a dejar la
casa de la capellanía y a tener que
aumentar la fuente de sus ingresos.
Pero no era eso lo peor de todo, sino
las dificultades que las disposiciones
vigentes creaban a los sacerdotes
extradiocesanos y el rigor de las
normas con que se les administraban
las licencias ministeriales. De
acuerdo con lo establecido por las
autoridades eclesiásticas, se hacía
prácticamente imposible la
residencia en Madrid de quienes no
tuvieran un motivo eclesiástico
justificado. Don Josemaría recordaba
la historia de Antonio Pensado,
compañero de la residencia de Larra,
que tuvo que abandonar Madrid.

En las Navidades de 1930 andaba,
pues, buscando el modo de obtener
un encargo pastoral compatible con
su misión divina. Por intermedio de



una Dama de Palacio, que colaboraba
en el Patronato, fue presentado a
unos funcionarios de la Casa Real |#
27|. Estos le prepararon una
entrevista con el Secretario del
Patriarca de las Indias, don Pedro
Poveda |# 28|.

Era el 4 de febrero de 1931 cuando el
capellán fue a visitar a don Pedro,
hombre entrado en años y de
maneras bondadosas. Le expuso don
Josemaría sus deseos. Prometió el
otro apoyarle para obtener un
nombramiento de Capellán de Honor
de Su Majestad.

— ¿De qué se trata?, preguntó el
solicitante.

Don Pedro le explicó que se trataba
de un título honorario, sin encargo
pastoral de ningún género, con
ciertos privilegios en cuanto a la
vestimenta y...



— Pero con ese nombramiento —
interrumpió el capellán—, ¿puedo
resolver el problema de mi
incardinación en Madrid?

No. Era un nombramiento
puramente honorario y sin derecho
alguno a incardinarse en la capital.

— Entonces no me interesa nada |#
29|, replicó.

El asombro de don Pedro fue
mayúsculo al ver que aquel joven
sacerdote rechazaba cargo tan
prestigioso y ambicionado por otros
clérigos, por la simple razón de que
quería incardinarse en Madrid para
servicio de las almas. Para ese
servicio espiritual —pensaba por su
parte don Josemaría— no necesitaba
de gajes ni de títulos. Tampoco de
dinero. Y si Dios se había encargado
visiblemente de despojarle de medios
materiales, ¿no se encargaría de
correr con los gastos de apostolado?



Tras la rechazada oferta del
Secretario del Patriarca de las Indias,
don Josemaría inició a las pocas
semanas otra gestión oficial. Unas
señoras, que también colaboraban en
el Patronato de Enfermos, le
presentaron al Subsecretario del
Ministerio de Gracia y Justicia, de
cuyo departamento dependían los
asuntos eclesiásticos |# 30|. El
dignatario en cuestión, Sr. Martínez
de Velasco, tenía un puesto que le
venía como anillo al dedo. Se
ajustaba perfectamente a los deseos
del capellán. Prometió avisar en
breve a don Josemaría. Era entonces
el 10 de abril de 1931. No tuvieron
tiempo de fijar la fecha de la
entrevista, porque cuatro días más
tarde se proclamaba la República en
España.

De este fallido intento dejó escrito en
sus Apuntes: Dios no lo quiso. Yo
estoy tan fresco. ¡Bendito sea! |# 31|.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-por-que-
obra-de-dios/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-por-que-obra-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/1-por-que-obra-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/1-por-que-obra-de-dios/

	1. ¿Por qué "Obra de Dios"?

