
opusdei.org

1. NECESIDAD DE
UNA APROBACIÓN
PONTIFICIA:
PETICIÓN DEL
"DECRETUM
LAUDIS"

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

17/12/2011



La erección canónica de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz el 8 de
diciembre de 1943 hizo posible -como
hemos visto en el capítulo anterior-
la ordenación de los tres primeros
sacerdotes el 25 de junio de 1944, y
su adscripción estable a la Sociedad,
para la atención ministerial de los
miembros del Opus Dei y de sus
labores apostólicas. Con la decisiva
ayuda de los nuevos sacerdotes, el
Fundador pudo continuar
impulsando las exigencias de
expansión del Opus Dei, poniendo
siempre como base, en todos y cada
uno de sus miembros, una profunda
vida interior y una sólida formación.
En 1946 se ordenó una segunda
promoción -integrada esta vez por
seis miembros del Opus Dei-, y, a
partir de esa fecha, se sucederán
otras, año tras año: la labor
apostólica va a estar bien atendida y
en condiciones de progresar.



A lo largo de 1945 el Opus Dei sigue
extendiéndose por diversas regiones
de España. En marzo, don Josemaría
Escrivá viaja a Andalucía para visitar
a los que ya se encuentran en Sevilla,
y para estudiar las posibilidades de
establecerse en Granada. Pocas
semanas más tarde, cuatro miembros
del Opus Dei se trasladan a Bilbao
con idea de abrir cuanto antes una
residencia universitaria. A
comienzos de 1946 hay labor estable
del Opus Dei en las principales
ciudades españolas: Madrid,
Barcelona, Zaragoza, Valencia,
Sevilla, Granada, Santiago de
Compostela, Valladolid, Bilbao...

Durante el año 1945 el Fundador
viaja en tres ocasiones a Portugal -
febrero, junio y septiembre-, para
preparar el comienzo de la labor
apostólica, y entrevistarse con el
Cardenal Cerejeira y con diversos
Obispos de ese país; a comienzos de
1946, marcha a Coimbra un miembro



de la Obra, al que pronto seguirán
otros dos. La presencia en Roma, por
razones de estudio, de personas del
Opus Dei, iniciada en 1942, ha
permitido que la Obra sea conocida
no sólo en los ambientes de la Curia,
sino también en diversos sectores de
la sociedad italiana: la posibilidad de
que algunos italianos sigan el camino
abierto por el Opus Dei se ve ya
cercana.

El fin de la Segunda Guerra Mundial
amplía las perspectivas. Con motivo
de viajes profesionales, se ha ido
dando a conocer el Opus Dei en otras
muchas naciones: Alemania, Bélgica,
Dinamarca, Estados Unidos, Francia,
Inglaterra, Suiza... Don Josemaría ve
posible iniciar ya la labor estable en
algunos países europeos; piensa
concretamente en Gran Bretaña,
Irlanda y Francia. La universalidad
de la institución fundada por
Josemaría Escrivá de Balaguer,
característica esencial de su espíritu,



afirmada de forma clara, comenzaba
a convertirse en una realidad fáctica
(1).

Esta expansión ya realizada, o en
vías de realización, confirmaba la
oportunidad de la erección de 1943,
ya que de ese modo se resolvía el
problema de la adscripción de
sacerdotes para la atención espiritual
de todos los miembros del Opus Dei,
se consolidaba jurídicamente su
estructura de gobierno, y se ponían
las bases para obtener un régimen
interdiocesano y de derecho
pontificio, cuando, por la extensión
de la labor, se hiciese conveniente.
Así fue a mediados de la década de
los cuarenta (2).

La conveniencia de ese régimen
pontificio entroncaba, además, con
una exigencia fundacional: la
universalidad propia del espíritu del
Opus Dei, y el profundo sentido de
Iglesia que animó siempre a su



Fundador. "Cristo. María. El Papa -
había escrito en la importante
Instrucción de marzo de 1934-. ¿No
acabamos de indicar, en tres
palabras, los amores que
compendian toda la fe católica? (...)
Adhesión sincera y generosa a los
Obispos en comunión con la Santa
Sede, a quienes puso el Espíritu
Santo para regir la Iglesia de Dios
(Act. XX, 28)". "En las líneas
anteriores -concluía, tras las frases
citadas y otras precedentesvan
expuestos por completo nuestros
ideales" (3). Muchas veces ha
repetido Omnes, cum Petro, ad Iesum
per Mariam: no hay vida cristiana
sin unión con la Iglesia, sin
comunión profunda, afectiva y real,
con la Iglesia entera y, por tanto, con
quienes han sido constituidos signo y
punto de referencia de la unidad.

Una institución de ámbito
internacional como es el Opus Dei,
caracterizada por promover la



búsqueda de la santidad y el ejercicio
del apostolado entre personas de
condiciones y profesiones variadas,
requiere una fuerte unión con el
Romano Pontífice, cabeza de la
Iglesia universal, centro de la
comunión, pieza decisiva para la
vida eclesial. "Nosotros hemos sido
siempre -escribía en la Carta de
febrero de 1944 - muy romanos:
nuestro espíritu reclama una
estrecha unión con el Pontífice
Romano, con la Cabeza visible de la
Iglesia Universal. ¡Tengo tanta fe,
tanta confianza en la Iglesia y en el
Papa!"; es de ahí, de lá Santa Sede, de
donde deberá venir -ha expresado
poco antes"la suprema dirección de
nuestra actividad” (4). Sólo así, en
efecto, mediante una profunda unión
con el Romano Pontífice, confirmada
en los hechos y expresada
jurídicamente, podrá el Opus Dei
cumplir su misión en la forma
debida y promover entre hombres y
mujeres de países distintos y de



profesiones diversas un afán
cristiano, un espíritu católico y un
sentido de Iglesia, capaz de redundar
en servicio de los países,
comunidades e iglesias locales en
que cada uno viva (5).

Ese conjunto de circunstancias y
motivaciones, impulsó en 1946 al
Fundador de la Obra a iniciar los
trámites para obtener ese régimen
pontificio; no sin antes, claro está,
informar a la autoridad diocesana y
no sin obtener -en ese momento o en
los inmediatamente posteriores- el
apoyo de numerosos obispos que
conocían y apreciaban la labor del
Opus Dei. Esa decisión se plasmó en
una determinación práctica: enviar
de nuevo a Roma a don Alvaro del
Portillo, Secretario General del Opus
Dei, para que realizara las gestiones
ante los organismos pertinentes de la
Curia Romana. El 26 de febrero de
1946 don Alvaro del Portillo llegó a
Roma (6).



"¡.Qué es lo que yo quería? -explicará
algunos años más tarde el Fundador
del Opus Dei-: un lugar para la Obra
en el derecho de la Iglesia, de
acuerdo con la naturaleza de nuestra
vocación y con las exigencias de la
expansión de nuestros apostolados;
una sanción plena del Magisterio a
nuestro camino sobrenatural, donde
quedaran, claros y nítidos, los rasgos
de nuestra fisonomía espiritual” (7).
Con este objeto, y de acuerdo con las
instrucciones del Fundador, don
Alvaro del Portillo trabó contacto con
diversas personalidades de la Curia
Romana, entre otras, con Mons.
Montini, Sustituto de la Secretaría de
Estado. Algunos de estos Prelados
habían escuchado ya, en la
primavera de 1943, sus
informaciones sobre el Opus Dei; con
otros se entrevistó ahora por primera
vez. La acogida, ahora como años
antes, fue cordial. Sin embargo, el
balance inicial de las gestiones no fue
positivo (8).



Para entender ese resultado, el
conjunto de la situación y los
acontecimientos que seguirán,
conviene que, aun con riesgo. de
repetirnos, consideremos de nuevo
cuál era el derecho entonces vigente.

Según el Código de 1917, las
instituciones con régimen universal
y unitario dependían de la Sagrada
Congregación de Religiosos, y debían
revestir la configuración jurídica de
Religiones (cc. 487-672) o de
Sociedades de varones o de mujeres
que viven en común sin votos (cc.
673681) (9). Las Asociaciones
distintas de las anteriores, se
regulaban en la parte III del libro II
del Codex de 1917 bajo la rúbrica de
laicis, y se confiaban a la
competencia de la Sagrada
Congregación del Concilio. Estas
Asociaciones seculares de fieles
tenían carácter local y, aunque
podían unirse en confederaciones y
uniones, a efectos de comunicación



de indulgencias, privilegios, gracias
espirituales y directrices ascéticas
(cc. 720-725), sin embargo, desde el
punto de vista jurídico, no podían
gozar de un régimen universal y
unitario (10).

Ya durante su anterior estancia en
Roma en 1943, don Alvaro del
Portillo, en sus múltiples gestiones
con personalidades de la Curia
Romana, había podido advertir que
no era posible resolver la adscripción
estable de sacerdotes a la Obra, ni
obtener un régimen universal y
centralizado en el ámbito de la
Sagrada Congregación del Concilio
(11). Ahora volvió a comprobar que
los caminos siguían cerrados (12). En
esos años el Código de Derecho
Canónico de 1917 estaba en pleno
apogeo. Después de un período de la
historia de la Iglesia, en el que se
había llegado al convencimiento de
que el antiguo sistema de fuentes del
Derecho canónico adolecía de falta



de claridad y de vitalidad para hacer
frente a las grandes y graves
cuestiones que la Iglesia debía
afrontar -expansión misionera,
problemas derivados del laicismo o
de la crisis modernista, etc., el Codex
era visto como el instrumento apto
para fomentar la formación y mejora
del clero, para dirigir la organización
eclesiástica, para ofrecer una base
sólida al encauzamiento de la acción
pastoral, etc. Tal apreciación
resultaba fundada, pero hay que
reconocer, sin poner en duda esas
innegables ventajas, que la
aplicación del Codex de 1917 fue en
ocasiones excesivamente rígida,
olvidando la tradicional flexibilidad
del Derecho canónico para acoger en
su seno movimientos renovadores y
rejuvenecedores de la pastoral de la
Iglesia. Se llegó a decir que lo que no
estaba regulado y reconocido en el
Codex no podía tener carta de
naturaleza en la vida de la Iglesia; y
al Cardenal Gasparri -Secretario de



Estado hasta 1930 y principal
impulsor del nuevo Código- se le
atribuía una frase que circulaba por
Roma casi con valor de axioma: quod
non est in Codice non est in mundo;
lo que no está en el Código no está en
el mundo, no existe (13).

En ese contexto, el Fundador no
podía esperar a que, a través de una
reforma del Código de Derecho
Canónico vigente, se abriese para el
Opus Dei un camino jurídico
adecuado. Su prudencia y visión
histórica le hacían comprender que
quizá transcurriría mucho tiempo
antes de que eso ocurriese, mientras
que el crecimiento de la Obra, el
número cada día mayor de personas
que se entregaban a Dios en el Opus
Dei, le urgían a tratar de obtener una
aprobación pontificia, que, además
de dotar a la institución de un
régimen interdiocesano y de derecho
pontificio, constituyera también una
alabanza del Opus Dei y un



reconocimiento expreso de la Santa
Sede de la rectitud de su espíritu y su
apostolado, muy convenientes ante
la incomprensión de algunos que, a
pesar del nihil obstat de 11 de
octubre de 1943, persis tían en su
actitud (14).

Don Josemaría Escrivá se decidió,
pues, a elevar a la Santa Sede la
petición de ese régimen universal,
acudiendo a la Sagrada Congregación
de Religiosos que, como ya hemos
dicho, era el único Dicasterio
pontificio apto para otorgar un
régimen jurídico de ese tipo. Se
imponía, por tanto, continuar
moviéndose dentro del cauce menos
inadecuado -el título XVII del libro II
del Código de Derecho Canónico-,
solicitando el paso del régimen
diocesano al régimen pontificio, que
era concedido por el Dicasterio de
Religiosos mediante el llamado
Decretum laudis (15); de ahí que el
Fundador solicitara precisamente el



Decreto de alabanza para la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz, ya
erigida diocesanamente el 8 de
diciembre de 1943, pero con la
aprobación de un peculiar estatuto
que garantizara del mejor modo
posible la naturaleza de la
institución. En suma, con palabras
del propio don Josemaría Escrivá:
"una fórmula jurídica menos forzada
[que la de 1943], en la que se viera
mejor la naturaleza de la Obra", es
decir, en la que se mostrara que "la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
tenía por fin servir a los demás
miembros del Opus Dei" (16).

¿Cuáles son las características
peculiares de esa fórmula jurídica de
que habla el Fundador? En términos
breves, se pedía la aprobación
pontificia de la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz con el Opus Dei,
configurado éste no como una
Asociación al modo de las comunes
Asociaciones de fieles, sino formando



con la Sociedad un quid unum. Es
decir, se mantiene una distinción
entre la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz y el Opus Dei, pero se
concibe a éste como intrínsecamente
unido a la Sociedad, integrando un
solo cuerpo. De esa forma, tanto los
laicos como los sacerdotes que,
procedentes del Opus Dei, forma ran
parte de la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz, no dejarían de
pertenecer al Opus Dei por esa
incorporación a la Sociedad
Sacerdotal, y, en consecuencia, el
Opus Dei quedaría regido por los
mismos Moderadores o Directores
que rigen la Sociedad, y ejerciendo
las mismas facultades tanto en ésta
como en el Opus Dei. El Opus Dei
continuaría formado por dos
secciones: una de hombres y otra de
mujeres; todos ellos -tanto solteros
como casados- movidos por una
vocación apostólica que les lleva a
buscar la santificación propia y la de
los demás en el trabajo profesional,



que se convierte así en el medio
específico de santificación.

Notas

1. Sobre este proceso de expansión,
remitimos a los estudios biográficos
citados en la nota 1 del capítulo 1.

2. En la Carta, ya citada, de 14 de
febrero de 1944, el Fundador se
refería a esas realidades y
necesidades, mencionando
expresamente las posibilidades que
de iure se abrían con la erección
diocesana: "Estamos ya establecidos
en gran número de diócesis, y hemos
de llegar con nuestra labor a todos
los lugares de la tierra, porque es
exigencia de la entraña universal que
Dios ha dado a su Obra. Por eso
resultaba insuficiente el cauce de
que disponíamos con la anterior
aprobación canónica. Una Pía Unión
no podía tener de iure un régimen
interdiocesano. Lo teníamos de facto,
por el afecto que sienten por el Opus



Dei los Rvdmos. Ordinarios de todas
las diócesis donde
trabajamos" (Carta, 14-11-1944, n.
13). Sabía don Josemaría Escrivá que
este régimen interdiocesano y
universal no se obtenía
inmediatamente con la erección
diocesana; pero ésta era el paso
obligado para conseguirlo. A las
ventajas de la erección diocesana
ponderadas en el capítulo anterior,
añadamos aquí que iniciaba el
camino para la obtención de un
régimen pontificio "para que -son sus
palabras en la citada Carta- nuestra
jerarquía interna sea universal, y se
facilite así, en servicio de la Iglesia y
en toda su extensión, el
cumplimiento del programa divino
que se nos ha señalado, porque no
somos una empresa nacida para
remediar las necesidades espirituales
de un solo país o de un tiempo
determinado: pienso que no es
presunción decir que habrá Opus Dei



mientras haya hombres sobre la
tierra" (Ibid.).

3. Instrucción, 19-111-1934, nn. 31 y
34-35.

4. Carta 14-11-1944, n. 17.

5. Junto a las dimensiones más
inmediatamente eclesiales -sentido a
la vez universal y concreto de la
Iglesia, búsqueda de un régimen
jurídico interdiocesano, centralizado
y de derecho pontificio-, don
Josemaría Escrivá glosó muchas
veces, particularmente en torno a los
años cuarenta, algunas de las
implicaciones, también culturales, de
la catolicidad, saliendo al paso de
localismos, de actitudes pueblerinas,
de nacionalismos exacerbados, tan
frecuentes en la primera mitad de
nuestro siglo: "No tengas espíritu
pueblerino. -Agranda tu corazón,
hasta que sea universal, `católico'.
No vueles como un ave de corral,
cuando puedes subir como las



águilas". "Ser `católico' es amar a la
Patria, sin ceder a nadie mejora en
ese amor. Y, a la vez, tener por míos
los afanes nobles de todos los países.
-Cuántas glorias de Francia son
glorias mías! Y, lo mismo, muchos
motivos de orgullo de alemanes, de
italianos, de ingleses..., de
americanos y asiáticos y africanos
son también mi orgullo. -Católico!:
corazón grande, espíritu
abierto" (Camino, nn. 7 y 525).

6. Don Josemaría rememoraba algún
tiempo después: "No estábamos
contentos, desde luego, por esta
nueva trocha por la que andábamos
[se refiere al régimen jurídico
alcanzado en 1943], en lugar de
andar por un camino apropiado para
poder desarrollarse la Obra. Y envié
de nuevo a Alvaro a Roma, en
febrero del año pasado" (Carta, 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 161).

7. Carta, 25-1-1961, n. 18.



8. El Fundador de la Obra ha dejado
constancia de estos hechos en Carta,
7-X-1950, n. 18.

9. Precisando más, cabe señalar que
la Congregación de Religiosos tenía
competencia no sólo sobre las
Religiones y las Sociedades de vida
común, sino también (c. 251) sobre
las Terceras Ordenes seculares. Estas
-las Terceras Ordenes- eran de
régimen solamente diocesano, salvo
privilegio apostólico (c. 690), pero
quedaban adscritas a la
Congregación de Religiosos por su
conexión con las Primeras Ordenes.
Las otras dos instituciones -
Religiones y Sociedades de vida
común- disfrutaban, según la índole
de cada una, de un régimen y una
autonomía interna, que podía llegar
a ser régimen interdiocesano y
pontificio. La existencia de un
régimen jurídico de este tipo, es
decir, universal y pontificio, fue, a lo
largo de la historia de ese Dicasterio



romano, criterio principal para la
determinación de su competencia.

10. Sobre este tema pueden
consultarse:. A. LARRAONA, Unione
gerarchica dei due cleri, en
"Theologica', (1961), p. 21, nota 59;
Suore di Notre Dame du travail.
Decreto di Lode e prima
approvazione delle Costituzioni,
Roma 1943; S. DE ANGELIS, O.C. (cap.
III, nota 34), pp. 15 ss.; F. WERNZ- P.
VIDAL, Ius Canonicum. III. De
Religiosis., Roma 1933,W. 509 ss., nn.
467 ss.; E. VROMANT- L. BONGAERTS,
o.c. (cap. III, nota 34), Lovaina 1955,
pp. 36 ss.

11. Cfr. c. 111 CIC 1917. Vid. también
el capítulo anterior.

12. En el curso de las conversaciones
de estos meses un alto personaje de
la Curia Romana llegó a decir a don
Alvaro del Portillo que "l'Opus Dei
era giunto a Roma con un secolo di
anticipo"; el Opus Dei había llegado a



Roma con un siglo de adelanto, y por
ahora no había posibilidad de acoger
sus peticiones (Carta, 7-X-1950, n. 18).

13. Vid. J. HERVADA, El nuevo Código
de Derecho Canónico: visión de
cordunto, en "Scripta Theologica", 15
(1983), p. 744. También se recogen
expresiones parecidas en A. OBERTI,
Gli Istituti Secolari a ventánni dal
"Perfectae caritatis", en "Vita
consacrata", 21 (1985), p. 444. Sobre
las dificultades que tuvo el Cardenal
Mercier para la aprobación de su
"Fraternidad Sacerdotal" vid. J.I.
TELLECHEA, La `Fraternidad
Sacerdotal de amigos de Jesús" del
Cardenal Mercier (1926-1951), en
"Revista española de Derecho
Canónico", 7 (1952), pp. 517-551.

14. Estas incomprensiones, por lo
demás, no frenaron el desarrollo del
Opus Dei, ni provocaron en su
Fundador sentimientos de amargura,
sino más bien una honda conciencia



del valor espiritual de las
dificultades, si se asumen con fe en la
Providencia divina. Lo expresaba en
una Carta dirigida a sus hijos en
1945: "En mi tierra, pinchan la
primera llorada de higos, que se
llenan así de dulzura y sazonan
antes. Dios Nuestro Señor, para
hacernos más eficaces, nos ha
bendecido con la Cruz" (Carta, 6-
V-1945, n. 45).

15. Cfr. Normae de la S. C. de
Religiosos de 6-111-1921, cit. (cap. IV,
nota 21), n.6.

16. Carta, 7-X-1950, n. 18.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-necesidad-

https://opusdei.org/es-es/article/1-necesidad-de-una-aprobacion-pontificia-peticion-del-decretum-laudis/
https://opusdei.org/es-es/article/1-necesidad-de-una-aprobacion-pontificia-peticion-del-decretum-laudis/


de-una-aprobacion-pontificia-peticion-
del-decretum-laudis/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-necesidad-de-una-aprobacion-pontificia-peticion-del-decretum-laudis/
https://opusdei.org/es-es/article/1-necesidad-de-una-aprobacion-pontificia-peticion-del-decretum-laudis/

	1. NECESIDAD DE UNA APROBACIÓN PONTIFICIA: PETICIÓN DEL "DECRETUM LAUDIS"

