
opusdei.org

1. La contradicción
de los buenos

Extraído del libro "Apuntes"
sobre San Josemaría Escrivá de
Balaguer, escrito por Salvador
Bernal y editado por Rialp

16/01/2009

Era media tarde cuando el Fundador
del Opus Dei llegó a Diego de León,
14. Dos o tres estudiantes estaban
sentados en el banco del amplio
zaguán, al pie de las escaleras que
dan acceso a la zona de
representación de esa casa. Les
saludó, les preguntó qué estaban



estudiando, se quedó un rato con
ellos. Entretanto, fueron llegando
otros, que volvían de sus clases.
Trataron de retenerlo contándole
algunas anécdotas de su labor
apostólica, y uno empezó a hablar de
un compañero que había participado
tiempo atrás en una manifestación
en la que se oyeron también algunos
gritos contra el Opus Dei...
Inmediatamente, antes de que el
chico pudiera seguir, el Fundador de
la Obra le interrumpió con unas
palabras parecidas a las siguientes: 
Pues hacía muy bien. Estaba en su
derecho: si pensaba así, debía
hacerlo.

Luis Calle entró en ese momento, a
tiempo de oír que luego ese
estudiante había conocido a fondo la
Asociación, y pidió ser admitido...
Advirtió de quién se hablaba, y se
adelantó: ‑Era yo, Padre. Mons.
Escrivá de Balaguer sonrió. Le
abrazó con fuerza y, mirándole con



mucho cariño, le habló de
perseverancia, mientras le hacía la
señal de la cruz en la frente.

La anécdota es expresiva, a mi juicio,
del profundísimo amor que el
Fundador del Opus Dei tuvo siempre
por la libertad. Era una de las
razones que le llevaban a disculpar y
comprender, incluso, a quienes no le
comprendían o llegaban a insultar a
la Obra. Nunca se defendía, si se
trataba de su persona. No obstante, si
se referían al Opus Dei, sabía dejar la
verdad bien manifiesta, perdonando
a las personas sin ceder a sus
ofensas. como un buen hijo no tolera
que maltraten a sus padres.

Este talante explica que mirara con
afecto a los románticos del siglo XIX.
En la Pascua de 1974 hablaba de ellos
a unos, estudiantes universitarios de
todo el mundo en estos términos:

Tenían toda una ilusión romántica,
se sacrificaban y luchaban por



alcanzar esa democracia con la que
soñaban, y una libertad personal con
responsabilidad personal.

Así hay que amar la libertad: con
responsabilidad personal. (...)
Pienso que soy ‑les decía
bromeando‑ el último romántico,
porque amo la libertad personal de
todos ‑la de los no católicos
también‑ (...) Amo la libertad de
los demás, la vuestra, la del que
pasa ahora mismo por la calle,
porque si no la amara, no podría
defender la mía. Pero ésa no es la
razón principal. La razón principal
es otra: que Cristo murió en la
Cruz para darnos la libertad, para
que nos quedáramos in libertatem
gloriae filiorum Dei.

La primera anécdota la presencié en
el zaguán de Diego de León el 12 de
abril de 1972. Pero bien podía haber
ocurrido treinta años antes, pues fue
allí, en esa casa de Diego de León,



donde el Fundador del Opus Dei, que
conocía el duro sabor de las
contradicciones desde 1929, sufrió, a
partir de 1940, graves y duras
calumnias, que Dios le ayudó a
sobrellevar con alegría, con sentido
sobrenatural, y con una alta dosis
también de respeto por la libertad
ajena.

En los primeros años fundacionales,
había sentido ya la amargura de la
incomprensión. Lo dejó escrito, con
visión de futuro, en 1932:

Comprensión, pues, aunque a veces
haya quienes no quieran
comprender: el amor a todas las
almas os ha de llevar a querer a
todos los hombres, a disculpar, a
perdonar. Debe ser un amor que
cubra todas las deficiencias de las
miserias humanas; debe ser una
caridad maravillosa: veritatem
facientes 111 caritate (Ephes., IV, 15),



siguiendo la verdad del Evangelio
con caridad.

Tened en cuenta que la caridad, más
que en dar, está en comprender. No
os escondo que yo estoy
aprendiendo, en mi propia carne, lo
que cuesta el que a uno no le
comprendan. Me he esforzado
siempre en hacerme comprender,
pero hay quienes están empeñados
en no entenderme. También por esto
quiero comprender a todos; y
vosotros siempre debéis esforzaros
en comprender a los demás.

Con espíritu de comprensión y con
afán de verdad, he intentado escribir
las páginas que siguen. Por eso,
aunque contienen forzosamente
referencias a equivocaciones y
errores tremendos que cometieron
personas de carne y hueso, sus
nombres no se citan, ante todo, por
fidelidad a la persona que las sufrió
en su propia alma. E1 Fundador del



Opus Dei, no sólo comprendió y
perdonó desde el primer momento,
sino que, a la vez, prohibió a los
socios de la Obra que hablasen, ni
siquiera entre ellos, de esos sucesos,
para no dar nunca ni la menor
ocasión a posibles faltas de caridad.
Les indicó, además, que si personas
ajenas a la Asociación planteaban el
tema en sus conversaciones, ellos
debían limitarse a exponer la verdad
con sencillez, a aludir a que
perdonaban, a olvidar, y a seguir
trabajando sin dar más importancia
a dimes y diretes, por insidiosos que
fueran.

No era éste un consejo de
circunstancias. El Fundador del Opus
Dei había inculcado desde siempre
ese enfoque recio de la caridad.
Antes de que tuviese que sufrir en su
carne mezquinas trapisondas y
gravísimas calumnias, su rica vida
interior le había ido preparando para
pasar por encima, llevándolas con



dolor, en silencio, sin una queja. Las
disposiciones de su alma habían
quedado reflejadas, tiempo atrás, al
redactar algunos puntos de Camino,
publicado en 1939:

Se han desatado las lenguas y has
sufrido desaires que te han herido
más porque no los esperabas.

Tu reacción sobrenatural debe ser
perdonar ‑y aun pedir perdón‑ y
aprovechar la experiencia para
despegarte de las criaturas
(Camino, 689). Cuando venga el
sufrimiento, el desprecio..., la
Cruz, has de considerar: ¿qué es
esto para lo que yo merezco?
(Camino, 690).

Conocí personalmente al Fundador
del Opus Dei el 8 de, septiembre de
1960, en el Colegio Mayor Aralar de
Pamplona. Estábamos un centenar
de estudiantes. Uno le preguntó que
cuándo se escribiría la historia de la
Obra, y podríamos conoce¡ todo lo



que había pasado antes de la
aprobación definitiva por la Santa
Sede. Respondió con una metáfora
que habla de rosas Y espinas. Me
quedó grabada la idea: a veces, las
espinas hieren a; que corta una rosa;
pero prescinde del pinchazo, ante el
aroma la belleza de la flor.

Muchos años después he recordado
esta imagen, al leer texto‑r de Mons.
Escrivá de Balaguer sobre el buen
espíritu de los socio:, de la Obra, que
no dejan albergar en el corazón
más que sentimientos de amor, de
comprensión, de perdón
sobrenatural. No obstante, a pesar
de conocer esa realidad, el Fundador
insistiría en no hablar de esos
momentos de la historia del Opus
Dei, porque ciertas anécdotas
podrían provocar, sobre todo en los
más jóvenes, una reacción poco
mesurada ‑limpia, pero llena de
ímpetu juvenil‑, que injustamente



pudiera interpretarse como
agresiva o poco cristiana.

Realmente Dios quiso servirse de
personas, convencidas de que
luchaban por una buena causa, para
hacer que el Fundador del Opus Dei
participase más aún de la Cruz de
Cristo ‑quien sufrió antes que nadie
la persecución y la calumnia de los
buenos‑: a pesar de todo, el Señor
escribiría derecho con renglones
torcidos.

El 16 de junio de 1974, en Buenos
Aires, una madre de familia habló al
Fundador del Opus Dei de la
vocación de sus hijos, que algunos no
entendían. Mons. Escrivá de
Balaguer respondió con una
pregunta: qué sería de un cuadro si
todo estuviera lleno de luz, y no
hubiera sombras... ¡No habría
cuadro! De modo que es
conveniente que algunos no
entiendan. Además, cuando llegan



a entender les da mucha
vergüenza, y se hacen santos.

Tenía experiencia personal desde
1929. Las incomprensiones se
localizaban una a una, porque la
Obra entonces apenas era conocida.
Pero todas tenían idéntica raíz: un
puro no entender el mensaje nuclear
del Opus Dei, que lleva la santidad al
centro de la vida ordinaria. A
muchos pareció locura, como vimos.
Otros, simplemente, se aferraban a
los esquemas conocidos, que son
siempre válidos para los que tengan
esa vocación. Si un muchacho
mostraba deseos de mayor
compromiso en su vida cristiana, no
tenía otro camino que ingresar en un
seminario o en un noviciado. No
concebían que también pudiera
seguir en el mundo, pugnando por la
santidad, sin cambiar sus circunstan
cias familiares y profesionales.



Fue después de 1939 cuando
arreciaron las dificultades,
especialmente en Madrid y en
Barcelona. El Fundador del Opus Dei,
al principio, no quería creer que
estuviera ante una auténtica y tenaz
campaña, pero las pruebas
adquirieron tal peso que no tuvo más
remedio que rendirse ante la
evidencia.

Llegaron a intranquilizar la
conciencia de los padres de los socios
de la Obra. Unas veces era en el
confesonario. Otras yendo
expresamente a visitar a las familias.
Como anécdota significativa de la
novedad del mensaje del Fundador
del Opus Dei, don Amadeo de
Fuenmayor relató lo que sigue a un
periodista, el día que falleció Mons.
Escrivá de Balaguer: "Tal vez porque
hoy se cumple el primer aniversario
de la muerte de mi madre, me viene
ahora al recuerdo algo que ella me
refirió en el año 1941... Me contó que



una persona le acababa de visitar
para advertirle que su hijo estaba en
peligro de condenación; y al
preguntarle yo si le había explicado
el motivo de ese tan terrible parecer,
dijo que a los socios del Opus Dei nos
tenían alucinados, porque nos hacían
creer que se puede ser santo en
medio del mundo".

Aquella persona, que no conocía de
nada a la madre de Amadeo de
Fuenmayor, fue a verla en Barcelona,
con ocasión de un viaje que ella hizo
desde Valencia, donde vivía. Le dijo
además que podía y debía disuadir a
su hijo Amadeo del camino que había
emprendido, sin que fuera obstáculo
la circunstancia ‑que él
probablemente alegaría‑ de que ya
era mayor de edad. Y le previno
contra don Antonio Rodilla, Vicario
general de la diócesis de Valencia,
porque "era de los suyos". El
panorama quedaba así cerrado, pues
ella no podía acudir al Arzobispo



‑don Prudencio Melo y Alcalde‑ por
ser el prelado persona de edad
avanzada.

"No he de decir ‑concluye don
Amadeo de Fuenmayor‑ el tremendo
disgusto que sufrió mi pobre madre,
que tuvo que guardar cama durante
varios días. Después todo se aclaró
para ella, por intervención de don
Antonio Rodilla, al que acudió en
consulta, trocando su disgusto en
alegría grande, porque su hijo había
encontrado un camino de santidad
en el mundo".

Muchos padres y madres lloraron.
Les anunciaban efectivamente que
sus hijos estaban en una cosa
herética, y que se iban a perder.
Todo, porque no comprendían el
alcance de la predicación del
Fundador del Opus Dei acerca de la
llamada universal a la santidad.
Muchos años después, al comenzar el
curso 1970‑71, lo recordaría el



Cardenal Bueno Monreal, Arzobispo
de Sevilla, a los estudiantes del
Colegio Mayor Universitario
Guadaira. Les definió el Opus Dei
como un fenómeno espiritual nuevo
en la vida de la Iglesia: "Esta misma
novedad ‑se lee en una crónica de la
prensa Sevillana de aquellos días‑
fue lo que provocó, hace años, la
incomprensión de algunas personas,
que no comprendieron su carácter
laical eminentemente apostólico y
sobrenatural".

El propio don Antonio Rodilla
manifiesta ahora: "Fue perseguido,
acusado falsamente y calumniado en
público. Yo mismo tuve que deshacer
embustes entre Prelados y
Consiliarios nacionales de A. C.

"Había ferocidad y pertinacia en la
persecución. No oí calumnias ni
acusaciones contra su vida privada,
pero sí respecto de sus actuaciones
apostólicas, cuyos fines se



consideraban aviesos, y acerca de su
ortodoxia.

"En el noviciado de una benemérita
Congregación de religiosas se le
presentó como el anticristo, y se dijo
y repitió por muchos, en muchos
ámbitos religiosos, que se trataba de
una nueva herejía.

"(...) Se amañaba una anécdota
mezclando datos verdaderos

y evidentes con otros inventados e
irritantes. Producida la irritación,
necesitaba ésta cebarse hasta la
ceguera y corría como un incendio
forestal no sólo entre resentidos,
siempre hambrientos de morder,
sino entre los más sensibles contra
las injusticias, y malos con buenos se
unían contra el inocente calumniado:
don Josemaría y su Obra eran una
organización secreta, clandestina y
herética".



Una de estas habladurías se centró
sobre la Residencia de estudiantes en
la calle de Jenner. Corrió la voz por
Madrid de que su oratorio estaba
lleno de signos cabalísticos.
Simplemente sucedía que en la parte
central de un friso sobre el altar,
estaba grabado aquel verso de un
himno litúrgico: Congregavit ríos in
unum Christi amor. En los laterales
del friso se había puesto una frase de
los Hechos de los Apóstoles: Erant
autem perseverantes in doctrina
Apostolorum, in communicatione
fractionis panis, et orationibus (Act.,
11, 42). Las palabras iban separadas
por símbolos eucarísticos y
litúrgicos: los panes, la espiga, la vid,
el lumen, la paloma, la cruz... Éstos
eran los signos cabalísticos y
jeroglíficos.

Otra historia que dio que hablar fue
la del oratorio elíptico en la casa de
la calle Diego de León. El P. Severino
Álvarez, dominico, Decano de la



Facultad de Derecho Canónico del
Angelicum de Roma, contaba en 1950
que tiempo atrás se había recibido en
el Santo Oficio una denuncia contra
el Opus Dei, en la que entre otras
cosas, se indicaba que el oratorio de
un centro que tenía en Madrid era
elíptico. El Maestro General de los
Dominicos, aprovechando que el P.
Severino venía a España, le encargó
que viera personalmente qué tenía
de malo el oratorio en cuestión. El P.
Severino se presentó en Diego de
León y lo examinó con todo detalle.
Comentaba, medio indignado, medio
riéndose, qué podía tener de malo
aquel oratorio, instalado en un salón
de planta en cierto modo parecida a
una elipse, la habitación más digna y
más capaz de la antigua casa de la
familia López Puigcerver.

Todos los testigos coinciden en que la
reacción del Fundador del Opus Dei
fue siempre sobrenatural. Ofrecía su
Misa por los que le calumniaban, y



animaba a los socios de la Obra a que
hicieran por ellos mortificaciones
duras, incluso, corporales. Ni una
palabra de falta de caridad ‑expone
don José Luis Múzquiz‑ se escapó de
sus labios: era verdaderamente
heroico, pues sufría mucho, porque a
su labor apostólica intensísima se
unía este peso de la contradicción de
los buenos.

En 1941, la contradicción se hizo
especialmente aguda en Barcelona.
Un buen grupo de chicos iba por el
Palau, un pequeño piso en la calle
Balmes, cerca de la de Aragón,
alquilado por Alfonso Balcells, quien,
aunque no había pedido la admisión
en el Opus único con la carrera
terminada.

A pesar de que por aquellos días no
debían pasar de media docena los
que en Barcelona habían pedido la
admisión en el Opus Dei ‑todos aún
estudiantes‑, se armó mucho ruido



contra la Obra. En una ocasión, don
Pascual Galindo, sacerdote amigo del
Fundador, fue a la Ciudad Condal y
estuvo en el Palau. Al día siguiente
celebró Misa en un colegio de monjas
situado en la esquina de la Diagonal
y la Rambla de Cataluña. Le
acompañaron algunos del Palau, que
asistieron a Misa y comulgaron. La
Superiora y alguna otra monja allí
presente quedaron muy edificadas
por la piedad de esos jóvenes
estudiantes, y les invitaron a
desayunar con don Pascual Galindo.
En pleno desayuno don Pascual dijo
a la Superiora: "Estos son los herejes
por cuya conversión me pidió usted
que ofreciera la Misa". La pobre
monja ‑recuerda uno de ellos‑ a poco
se desmaya: le habían hecho creer
que éramos una legión numero‐
sísima de verdaderos herejes y se
encontró con que éramos unos pocos
estudiantes corrientes y molientes
que asistíamos a Misa con devoción y
comulgábamos".



En la Universidad eran tachados de
herejes en público. Se les calificaba
como gente rara. Pero su
comportamiento era en todo normal,
sin una palabra de queja o de
amargura. Seguían el ejemplo y el
consejo del Fundador: callaban,
trabajaban, sonreían, perdonaban. Y
veían todo aquello como algo
providencial, que Dios haría
fructificar para bien. Rafael Termes,
entonces director del Falau, dio una
gran alegría al Fundador, al
escribirle desde Barcelona que podía
estar tranquilo con ellos, pues ni una
palabra de falta de caridad se había
escapado de sus labios.

Aunque en el Palau no había
oratorio, se había puesto una cruz de
palo, como esa cruz de madera
negra, sin brillo y sin imagen del
Crucificado, descrita en 1934 en
Consideraciones Espirituales:



Dei, quiso facilitar la gestión, porque
era el Cuando veas una pobre Cruz
de palo, sola, despreciable y sin
valor... y sin crucifijo, no olvides que
esa Cruz es tu Cruz: la de cada día, la
escondida, sin brillo y sin consuelo...,
que está esperando el Crucifijo que le
falta: y ese Crucifijo has de ser tú.

Se difundió por Barcelona que se
crucificaban en esa pobre cruz, que
había unos estudiantes que hacían
ritos sangrientos en la calle Balmes.

A don Josemaría le dolió una vez más
esta absurda afirmación. Pero su
prudencia le llevó a hacer sustituir
esa cruz por otra muy pequeña: Así
no podrán decir -bromeó- que nos
crucificamos, porque no cabemos.

Fray José López Ortiz corrobora que
el Fundador del Opus Dei, ante esos y
otros ataques y enredos, lo pasó mal,
pero "no sufría por su persona, sino
por el Señor, por la Iglesia, por la
Obra y por las almas. A él



personalmente no le importaba ni su
honra ‑con tanta calumnia encima‑,
ni su prestigio, ni su fama, ni nada:
era ejemplarmente humilde".

La situación llegó a extremos de tal
gravedad que no podía ir por
Barcelona, pues corría el riesgo de
ser detenido. A pesar de todo, hizo
algún viaje desde Madrid, en avión,
regresando en el día, para no tener
que alojarse en ningún hotel. Su
billete iba a nombre de Josemaría E.
de Balaguer, a fin de no poner en
marcha a la policía, pues se le
conocía más como P. Escrivá. Le
había dado este consejo el Nuncio,
Mons. Cicognani.

Era entonces Gobernador civil de
Barcelona Correa Veglison. Años
después, el doctor Balcells le habló de
aquel viaje: "Me alegro ‑dijo Correa‑
de no haber sabido que fue entonces
Monseñor Escrivá a Barcelona: tales
eran las cosas que decían de él que



hubiera enviado la policía al
aeropuerto a detenerlo".

En aquella época, la Abadía de
Montserrat era uno de los centros
más importantes de espiritualidad en
toda España. Afortunadamente, don
Aurelio M. Escamé, Abad‑Coadjutor
de Montserrat, se dirigió al Obispo de
Madrid pidiéndole información
sobre el Opus Dei. La respuesta de
don Leopoldo Eijo y Garay al Abad
Escarré lleva fecha del 24 de mayo de
1941: "Ya sé el revuelo que en
Barcelona se ha levantado contra el
Opus Dei. Bien se ve la pupa que le
hace el enemigo malo. Lo triste es
que personas muy dadas a Dios sean
el instrumento para el mal; claro es
que putantes obsequium se praestare
Deo ". Don Leopoldo añade que sabe
todo sobre la Obra, porque "desde
que se fundó en 1928 está tan en
manos de la Iglesia que el Ordinario
diocesano, es decir, o mi Vicario
General o yo, sabemos, y cuando es



menester dirigimos, todos sus pasos;
de suerte que desde sus primeros
vagidos hasta sus actuales ayes
resuenan en nuestros oídos, y... en
nuestro corazón. Porque, créame,
Rmo. P. Abad, el Opus es
verdaderamente Dei, desde su
primera idea y en todos sus pasos y
trabajos".

En su carta, el Obispo de Madrid se
detiene en la descripción de las
virtudes sacerdotales ‑incluida la
extrema docilidad a su prelado‑ del
Fundador del Opus Dei, y sale al paso
de la específica calumnia relativa al
secreto de la Obra: "La asociación
secreta, que dicen los denigradores,
no ha nacido sino con la bendición
de la autoridad diocesana, y no da
paso de alguna importancia sin
pedirla, amén de la aprobación". La
discreta reserva ‑nunca secreto‑ que
el Dr. Escrivá inculca es "el antídoto
contra el faroleo, la defensa de una
humildad que él quiere que sea



colectiva, no sólo individual". "No
merece más que alabanzas el Opus
Dei ‑concluye don Leopoldo‑; pero los
que lo amamos no queremos que se
lo alabe, ni se lo pregone", porque su
único afán es "trabajar calladamente,
con humildad, con alegría interna,
con entusiasmo apostólico que no se
desvirtúe, precisamente porque no se
desborda en ostentaciones".

Esta carta tuvo gran importancia,
pues varias familias encontraron
apoyo y consuelo en Montserrat, y
pudieron tranquilizar sus
conciencias. El Rector del Seminario
de Barcelona, Vicente Lores, que
envió el 11 de julio de 1941 un
extenso escrito sobre el Opus Dei a
Mons. Díaz Gómara, Obispo
Administrador apostólico de
Barcelona, acompañaba su informe
con una copia de esa, para él, "carta
definitiva": "Su lectura desvanece
todo género de duda en los más
exigentes".



Entretanto, en Madrid iba
alcanzando su punto de máxima
gravedad la calumnia que tachaba a
los socios de la Obra de masones. A
pesar de lo absurdo de esta
calumnia, llegaron a denunciar al
Fundador ante el Tribunal de
Represión de la Masonería.

Acusaban al Opus Dei de ser "una
rama judaica de los masones", o "una
secta judaica en relación con los
masones". El general Saliquet,
Presidente del Tribunal, puso punto
final a la historia. Cuando le
hablaron de los socios del Opus Dei
como ciudadanos y cristianos
corrientes que no se diferenciaban
en nada de sus colegas, como gente
limpia, honrada y trabajadora, de
vida casta..., preguntó: ‑¿Pero viven
la castidad? Le dijeron que sí, y él
contestó: ‑Entonces no hay que
preocuparse: si viven la castidad, no
son masones, pues no conozco



masones que sean castos. Y dio
carpetazo al expediente.

No obstante, todo aquello había
hecho sufrir también al Fundador
del Opus Dei. El P. Sancho, O.P.,
refleja que un día, al terminar su
clase en Diego de León, 14, subió al
cuarto de trabajo de don Josemaría,
junto al oratorio, y lo encontró muy
apenado. Mons. Escrivá de Balaguer
le explicó que habían hecho unas
denuncias de que somos masones, y
le hizo notar que el posible motivo de
la calumnia no podía ser más que la
naturalidad con que vivían los socios
del Opus Dei, fieles corrientes,
ciudadanos como los demás, que no
pregonaban su dedicación interior a
Dios en la Obra, entonces en
gestación jurídica dentro de la
Iglesia.

El P. Sancho le consoló como pudo. Se
daba cuenta de las graves
consecuencias que una acusación de



ese estilo podía tener en aquel
momento de la vida española. "Ese
día ‑anota también‑ en que el Padre
estaba tan dolido después de toda
aquella noche de sufrimiento y
oración, destacaba su espíritu
sobrenatural. Él siempre lo llevaba
todo a Dios, siempre; y ofrecía al
Señor sus sufrimientos con serena
alegría".

Y don Antonio Rodilla añade: "No
habría sido cabal prueba si él no
hubiese sentido el dolor y la
vergüenza de arañazos y mordiscos y
bofetones y salivas. Los sintió y es
posible que le arrancaran lágrimas y
dieran zozobras, pero no perdió un
instante el amoroso abrazo a su cruz
ni el amor a sus perseguidores".

En medio de estas duras pruebas, no
le faltó el aliento y el consuelo de la
fidelidad de los socios de la Obra.
Pero también muchas otras personas
supieron estar junto a él, con visión



sobrenatural y lealtad humana.
Como certifica el P. Sancho, "gracias a
Dios que todos los obispos, todos, se
pusieron de su parte; especialmente
le quería y le bendecía con
predilección el Obispo de Madrid,
don Leopoldo Eijo y Garay".

Es justo subrayar ‑con el P. Sancho‑ la
firme y clara actitud que adoptó en
todo momento don Leopoldo Eijo y
Garay.

Siempre difundió ideas semejantes a
las que en mayo de 1941 comunicaba
al Abad Escarré.

Monseñor Castán, entonces obispo
auxiliar de Tarragona, supo por don
Leopoldo que un día fue una
comisión a hablar con él para acusar
y denunciar al Opus Dei, sugiriéndole
que interviniera contra la Asociación
y contra su Fundador. Don Leopoldo
les dejó hablar y luego apostilló
tajantemente que había actuado
directamente y con pleno



conocimiento de causa en su aproba‐
ción. Mons. Castán recuerda con
certeza unas palabras textuales que
el obispo de Madrid pronunció en
esa ocasión: "Esa criatura ha nacido
en estas manos".

El P. Carlos Calaf, operario diocesano,
relata otra anécdota semejante, que
localiza en 1940. El propio don
Leopoldo se la contó. El día de la
Procesión del Corpus iba a su
derecha, llevando una barra del
Palio, un joven que había dicho
alguna cosa menos conveniente
contra el Opus Dei; y, "aun llevando
el Santísimo en la mano ‑me decía el
Patriarca‑, me dirigí a él y le dije:
mira. por lo que más vale en el
mundo y lo que más estimo, que es
Jesús Sacramentado, no ataques, no
digas nada en desdoro de esa Obra,
que la quiero como a la niña de mis
ojos".



Hace mucho tiempo, muchísimo
‑evocaría el propio Fundador del 
Opus Dei‑, cuando vivía en Lagasca,
una noche, estando ya acostado y
empezando a conciliar el sueño
‑cuando dormía, dormía muy bien;
no he perdido el sueño jamás por
las calumnias, persecuciones y
trapisondas de aquellos tiempos‑,
sonó el teléfono. Me puse y oí:
Josemaría... Era don Leopoldo,
entonces obispo de Madrid. Tenía
una voz muy cálida. Ya muchas
otras veces me había llamado a
esas horas, porque él se acostaba
tarde, de madrugada, y celebraba
la Misa a las once de la mañana.
Qué hay?, le respondí. Y me dijo:
ecce Satanas expetivit vos ut
cribraret sicut triticum (Le., XXII,
31). Os removerá, os zarandeará,
como se zarandea al trigo para
cribarlo. Luego añadió: yo rezo
tanto por vosotros... Et tu... confirma
filios tuos! Tú, confirma a tus hijos. Y
colgó. ¿Bonito, verdad?



Para más de uno, la actitud del
Patriarca no acababa de tener
explicación. Lo consideraban un
obispo de corte tradicional, proclive
a la estima de un "clero serrano,
escalafonado, rural", que "amparaba
decisivamente una experiencia como
la del Opus Dei, de signo contrario".
Así lo esboza el P. Federico Sopeña en
su libro Defensa de una generación.
El P. Sopeña cita también una
anécdota que debió tener amplia
difusión por los años cuarenta: el
Patriarca, antes de dar la comunión a
un conocido seglar, le dijo con
decisión: "quien critica al Opus Dei,
critica al Patriarca".

El 25 de junio de 1944 don Leopoldo
Eijo y Garay confirió el sacramento
del Orden a los tres primeros
sacerdotes del Opus Dei. Ese día fue a
almorzar a Diego de León, 14, y
después estuvo charlando con un
buen grupo de socios de la Obra que
habían venido de otras ciudades a la



ordenación. Les confió que, en algún
momento, había temido que
reaccionaran con violencia o con
faltas de caridad, pero se quedó muy
tranquilo un día, cuando don Álvaro
del Portillo le dijo, mirando el
crucifijo:

‑;No! Les perdonamos y además les
agradecemos todo. Por qué se ha de
enfadar el enfermo con el bisturí, y
más si el bisturí es de platino?

Don Álvaro del Portillo había
aprendido del Fundador a perdonar,
a contemplar en todo aquello la
mano de Dios, que quería purificarle
a él y al Opus Dei. "¡Cuánto debe a
sus perseguidores!", exclama don
Antonio Rodilla: le empujaban a la
oración, a la humildad, a la
mortificación, a la más heroica
caridad, a la formación sobrenatural
de los socios del Opus Dei.

Les enseñó ‑con su ejemplo y su
palabra‑ a perdonar desde el primer



momento a los obcecados
detractores. Cuando alguien le daba
noticia de una nueva falsedad ‑y eso
ocurría a menudo varias veces al día‑
lo primero que hacía era invitarle a
rezar un Padrenuestro o un
Avemaría por quien le había
calumniado. Para referirse a ellos, y
a su conducta, empleaba siempre
una expresión significativa, que
compendiaba su reacción sobrenatu
ral: era la contradicción de los
buenos, que obraban putantes
obsequium se praestare Deo,
creyendo que prestaban un servicio
a Dios.

"Jamás le vi una reacción de rencor
‑confirma por su parte el dominico P.
Sancho‑. No era él hombre para eso,
sino para comprender, perdonar y
olvidar. Reaccionaba siempre
sobrenaturalmente y con mucha
mansedumbre".



Fray José López Ortiz marca la
misma idea: "Sufría mucho, porque
él tenía un espíritu muy grande y
abierto, un corazón magnánimo".

Muchos años después, en Buenos
Aires, Mons. Escrivá de Balaguer
aludiría de pasada a aquellos
momentos tremendos de los años
cuarenta:

Poned siempre el signo más, que es la
Cruz, la adición. De esa manera
atraeréis, no repeleréis. ¿Y si os
insultan? Más que a mí, me parece
que no: ...;como un trapo! Llegó un
momento en el que tuve que ir una
noche al Sagrario, allí, en Diego de
León, a decir: Señor ‑y me costaba,
me costaba porque soy muy
soberbio, y me caían unos
lagrimones...‑, si Tú no necesitas mi
honra, yo ¿para qué la quiero?

El Fundador del Opus Dei, que tenia
también en lo humano una gran
sensibilidad, no pudo dejar de sentir



el peso de tanta basura amontonada
sobre él. Perdonó y ayudó a
perdonar a todos, desde el primer
momento. Pero los que estaban cerca
de él, no olvidan que, por los años
1940 y 1941, había a veces días tan
duros que, al atardecer, no podía
literalmente sostenerse en pie,
porque el cuerpo se le rendía. Se le
veía agotado, por el trabajo constante
‑tenía fuerzas para impulsar la labor
del Opus Dei por toda España, como
si no pasara nada: era el motor del
apostolado, empujando a los socios
de la Obra, y haciendo continuos
viajes a muchas ciudades del país‑, y
porque le daban mucha pena las
posibles ofensas que se hacían a
Dios, y la confusión que se sembraba
en tantas almas. De sí mismo se
olvidaba, y por eso estaba feliz y
alegre, con su buen humor habitual,
y su sonrisa de siempre.

El 27 de junio de 1975, en La
Vanguardia Española de Barcelona,



Alfonso Balcells Gorina, testigo de
excepción de las dificultades en
aquella ciudad, redactó a
vuelapluma: "Cuando al principio de
los años cuarenta hubo en Barcelona
incomprensiones y calumnias, nos
enseñó el amor a la libertad y el
respeto a la libertad de todos, y quiso
que en el Colegio Mayor Monterols la
inscripción Veritas liberabit vos
presidiera su oratorio. Años antes de
nuestra guerra, en la primera
residencia de estudiantes, en Madrid,
como luego en tantas otras, hizo
poner en lugar visible el Mandatum
novum: `amaos los unos a los
otros...' para que quedara bien
grabado en la mente de todos que el
espíritu de aquella casa y del Opus
Dei parte de una pedagogía de
amor".

El Fundador del Opus Dei,
maltratado, nunca dejó de sentirse
feliz en medio del dolor. Sobrellevó
todo con gran comprensión y cariño,



sin una palabra de queja, saboreando
en su oración el lesus autem tacebat,
el silencio del Hijo de Dios ante
Herodes.

A don Miguel Sancho Izquierdo, su
maestro de Derecho natural en la
Universidad de Zaragoza, le
impresionó siempre esta actitud
silenciosa de Mons. Escrivá de
Balaguer: mientras nunca defendió
su propia honra ‑observa‑, siempre
salió en defensa de la Iglesia y del
Vicario de Cristo cuando alguien
conculcaba su buen nombre.

Fueron años duros ‑escribía para
los socios del Opus Dei en 1961 su
Fundador‑ porque esas calumnias
las hacían llegar hasta lo más alto
de la Iglesia, sembrando
desconfianzas y recelos hacia la
Obra. Yo (...) callaba y rezaba. Pero
es lógico que ahora ‑cuando ya han
desaparecido bastantes de esas
personas que tanto daño



pretendían hacer, quizá pensando
obsequium se praestare Deo (lo., XVI,
2), que hacían un servicio a Dios; y
otras, abriendo los ojos, han
cambiado de criterio‑ os diga, por
lo menos, que existieron esas
contradicciones.

Sin embargo, ni aun entonces quiso
que los socios y asociadas que no las
habían vivido, conocieran esas
páginas de la historia del Opus Dei,
para que, ni remotamente, pudiera
nacer en sus corazones un
resentimiento o un desamor, hacia
quienes voluntaria o
involuntariamente hayan sido
causa de alguno de los
sufrimientos, que hemos tenido
que padecer.

Hasta el fin de sus días sobre la tierra
dio ejemplo de corazón grande,
capaz de perdonar sin reservas:

En la Santa Misa me acuerdo de
pedir no sólo por mis hijos, por mis



padres y mis hermanos, por los
padres y los hermanos de mis hijos,
sino también por los que están en la
tierra y desean molestarnos, y por los
que nos han calumniado y ya han ido
a rendir cuentas al Señor. Digo:
Señor, yo los perdono para que Tú
los perdones y para que perdones
nuestros pecados. Te ofrezco
sufragios por sus almas: los mismos
que te ofrezco por mis hijos, y por
mis padres, y por los padres de mis
hijos. ;Todos igual!

El Señor está contento, y también yo
me quedo muy tranquilo. Lo mismo
os aconsejo a vosotros: no queráis
mal a nadie, nunca. Criar mala
sangre sólo lleva a desgracias, ¿y
cómo vamos a ser desgraciados, si
somos hijos de Dios? Hay que saber
perdonar.

Después, si alguno os dice que es
heroísmo, os reís. Es una cosa
estupenda. ¿Acaso no nos perdona



Dios cuando le ofendemos? ¿Cómo
no vamos a perdonar nosotros?

A pesar de esta generosa actitud ‑no
exenta de cristiana elegancia, de
buen sentido del humor‑, al
Fundador del Opus Dei le dolió en
carne viva la grave contradicción,
que apenas; queda aquí apuntada.

Quizá lo comprenderán mejor
quienes vieron, por la pequeña
pantalla, las imágenes filmadas el 23
de junio de 1974 en c Teatro Coliseo
de Buenos Aires. Una viuda le habló
de su hijo único, sacerdote, y Mons.
Escrivá de Balaguer seguía sus
palabras con una sonrisa amplia,
acogedora. Su expresión alegre se fue
transformando en gesto serio,
preocupado, cuando esa madre ‑en
su rostro se notaban las huellas de
un profunda dolor‑ le contó entre
sollozos que la vocación de su hijo se
desviaba del buen camino.



Ese corazón grande y apasionado,
que tan fácilmente se identifica con
el sufrimiento ajeno, padeció lo
indecible en los años cuarenta,
porque las tremendas injusticias que
sufrió ofendían a Dios, confundían a
muchas personas y empecataban el
alma de quienes las cometían. El
Fundador del Opus Dei, que sabía
querer, calló, perdonó y rezó,
quitando importancia a su heroísmo:
si alguno os dice que es heroísmo,
os reís...

Surgía también aquí un rasgo
característico de su personalidad
‑distraer la atención de su persona,
para centrarla en Dios‑, que reflejaba
la objetividad propia de la humildad
cristiana que vivía. Evidentemente,
ofrecer iguales sufragios por los que
nos han querido que por los que nos
han hecho daño resulta insólito,
desproporcionado, heroico. Pero, a
quien se comporta así, porque de
veras trata de vivir el Evangelio, le



parece poca cosa, apenas nada, pues
su alma fiel no deja de comparar ese
esfuerzo con el Sacrificio divino de
Cristo en el Calvario.

Jesucristo muere en la Cruz para
redimir a la humanidad entera. Su
amor, que nos gana la libertad de la
gloria de los hijos de Dios, exige
inequívocamente que perdonemos
siempre y en todo, aunque
humanamente se nos haga duro,
difícil de entender y de vivir. Pero el
cristiano lo puede todo con la gracia
divina. Los brazos abiertos de Jesús
en el Madero ‑con gesto de sacerdote
eterno, en expresión querida al
Fundador del Opus Dei, que tan de
cerca sintió la Cruz durante la 
contradicción de los buenos‑, le
ayudaron a sobrellevar con garbo su
tremendo peso, objetivamente duro,
agotador, difícil de comprender,
incluso al cabo de los años.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-la-
contradiccion-de-los-buenos/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-la-contradiccion-de-los-buenos/
https://opusdei.org/es-es/article/1-la-contradiccion-de-los-buenos/
https://opusdei.org/es-es/article/1-la-contradiccion-de-los-buenos/

	1. La contradicción de los buenos

