opusdei.org

1. FE CRISTIANA'Y
REALIDADES
SECULARES

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Poner de manifiesto algunas lineas
de fondo: éste es el objetivo del
presente capitulo. Vamos, pues, a
referirnos a realidades que subyacen
en todo lo dicho hasta ahora y que, al



menos en parte, han sido ya
explicitamente mencionadas, pero
que ahora procuraremos considerar
desde un nuevo nivel de
profundidad, a fin de subrayar el
nucleo o aspecto central que ilumina
el conjunto, articulandolo y
dotandolo de unidad.

Dos razones fundamentales
aconsejan proceder de este modo. En
primer lugar, una exigencia
metodologica intimamente unida al
objetivo o finalidad de la presente
obra: si pretendemos analizar el
itinerario juridico seguido por el
Opus Dej, es imprescindible captar a
fondo las caracteristicas del carisma
fundacional, para valorar desde ahi
el proceso completo. En segundo
lugar, las circunstancias del
ambiente eclesial y teoldgico
reinante en los tiempos en que nacio
el Opus Dei, pues condicionaron
diversas etapas del iter juridico.



En efecto, no se puede olvidar, de
una parte, que la teologia de
principios de siglo tendia a
identificar, al menos en la practica, la
llamada a la plenitud de la vida
cristiana con la llamada al estado o
vocacion religiosa. Y, de otra, que la
crisis espiritual que atravesaba
Europa desde los tiempos de la
[lustracion, con los consiguientes
enfrentamientos entre Iglesia 'y
Estado y la difusion de actitudes
laicistas, habia llevado al nacimiento
de multiples movimientos, grupos y
asociaciones que, de una forma o de
otra, fomentaban la presencia y
accion de los cristianos en la vida
civica. Este clima repercutio en los
ambientes donde habia transcurrido
la vida de don Josemaria Escriva de
Balaguer, y exigio de su parte un
fuerte empefio en orden a definir y
defender la peculiaridad del Opus
Dei y su fisonomia especifica.



Centrandonos ahora en el segundo
de los dos factores mencionados -la
abundancia de gruposy
asociaciones-, podemos,
simplificando algo los términos,
agrupar esos nuevos movimientos en
dos tipos fundamentales: de una
parte, agrupaciones para la accion
social y civica; de otra, asociaciones,
nacidas en tiempos de la Revolucion
Francesa o en posteriores épocas de
persecucion religiosa, con el fin de
que sus miembros, seglares unas
veces, religiosos sin habito otras, se
hicieran cargo de las labores
docentes y asistenciales que las
Ordenes y Congregaciones religiosas
clasicas se veian obligadas a dejar
desatendidas, o, en términos mas
amplios, contribuyeran -
manteniendo oculta su propia
condicion- a un influjo cristiano en
las instituciones (1).

A esta realidad, a este multiplicarse
de institutos con unas u otras



caracteristicas, hacia referencia el
Fundador en el documento que
redacto a mediados de los afios
treinta con el fin, precisamente, de
subrayar la peculiaridad de la Obra,
es decir, la ya citada Instruccion de
19 de marzo de 1934: "como en
tiempos de borrasca suelen nacer
muchas organizaciones e institutos,
que tienden a dedicarse a las
distintas obras de celo que han de
abandonar -ante la persecucion- las
ordenes y congregaciones religiosas,
naturalmente Espafia ahora no es
una excepcion -tampoco lo fue
durante el periodo revolucionario
del siglo pasado- y vemos varios -y
aun muchos- grupos de hombres y
mujeres de buena voluntad
decididos, con miras sobrenaturales,
a dar la batalla a los enemigos de
Cristo" (2). Descrito asi el panorama,
y después de dejar constancia de que
alguna de esas organizaciones puede
parecerse "exteriormente"” (el
calificativo es importante) a la Obra,



daba un criterio claro a los que en
aquel momento formaban parte del
Opus Dei: no 0s preocupéis por esas
instituciones, cuyo desarrollo futuro
sera el que Dios quiera, y centraos en
la fidelidad a vuestra vocacion, en lo
que Dios espera y quiere promover a
través de la Obra; "que sigan su
camino: nosotros, a seguir el
nuestro” (3).

No eran estas palabras de 1934 fruto
de un deseo de singularidad, ni
tampoco de una actitud
circunstancial, de la simple
consideracion de lo que resulta
prudente o acertado en un
determinado momento, sino eco de
una conviccion profunda: la de la
peculiaridad del Opus Dei en cuanto
fendmeno pastoral que presupone un
fundamento doctrinal y teoldgico
muy diverso del de esas otras
instituciones, que entonces -como en
otras épocas- surgian con mayor o
menor fortuna. Es precisamente este



punto, esta peculiaridad del Opus
Dei, lo que debemos analizar ahora.

Con este fin, sera conveniente que
dirijamos de nuevo nuestra atencion
a lo acontecido el 2 de octubre de
1928, y recordemos que en esa
jornada el Siervo de Dios advirtio
que se desplegaba ante sus 0jos un
amplio panorama apostolico a cuya
promocion era llamado: una
muchedumbre de hombres -y,
posteriormente, desde 1930, también
de mujeres-, que, trabajando en los
mas diversos ambientes, contribuian
a informarlos con la gracia y la
verdad de Cristo. Para describir esta
realidad, este fendmeno apostolico y
pastoral que se ofrecia a su miraday
los frutos que produciria, don
Josemaria Escriva acudio, desde el
comienzo, a una metafora: la
comparacion con una inyeccion
intravenosa; como el liquido
inyectado regenera el organismo
desde dentro, asi los cristianos,



coherentes con su fe, actian a modo
de "inyeccion intravenosa en el
torrente circulatorio de la sociedad",
a la que, desde el interior de sus
estructuras, aportan, con la savia del
Evangelio, la luz y el amor de Cristo,
que, al iluminar las inteligencias y
sanar los corazones, redunda en
bien, en union, en fraternidad, en
progreso (4).

Las perspectivas de una irradiacion
del mensaje cristiano en la sociedad
humana, de la instauracién de una
armonia entre fe cristiana y vida
social y, en consecuencia, de una
implantacion de la justicia, de la paz,
del amor, como fruto del actuar
cristiano, formaron parte siempre
del horizonte apostdlico del
Fundador del Opus Dei. En mas de
una ocasion, al hacer referencia a
esas perspectivas, aludio a aspectos
concretos de la situacion historico-
cultural en que naci6 la Obra y, mas
especificamente, a la ruptura entre fe



y vida, entre cristianismo y
realidades terrenas. "Quiso el Sefior -
comentaba en una Carta de 1961-
promover su Obra cuando, en la
mayoria de los paises, élites y masas
enteras parecian alejarse de la
Fuente de toda gracia; cuando,
incluso en paises de vieja historia
cristiana, escaseaba la frecuencia de
Sacramentos por parte del pueblo;
cuando vastos estratos del laicado
parecian adormilados, como si se
hubiera desvanecido su fe
operativa" (5).

Con términos no descriptivos, como
en 1961, sino exhortativos o
parenéticos, habia expresado ideas
parecidas, en una nota de sus
Apuntes intimos, entre abril y junio
de 1930: es necesario luchar "contra
el laicismo, con un aparente
laicismo: contra el indiferentismo,
con un aparente indiferentismo"”. Un
afo mas tarde, en julio de 1931,
recogera la misma idea, aunque con



términos algo diferentes: "-laicismo
sano -anticlericalismo sano-" (6). Una
y otra frase indican no solo el mal o
Crisis que es necesario superar, sino
también el camino: no ya una
contraposicion meramente reactiva a
la crisis espiritual y a las actitudes
laicistas, sino una profundizacion en
la fe cristiana que, precisamente por
ser honda y auténtica, esté en
condiciones de captar y asumir
cuanto de positivo implica el proceso
histérico moderno. En suma, y con
terminologia en parte algo posterior,
no laicismo ni clericalismo, sino
laicidad; no secularismo ni
sacralizacion, sino secularidad, que
podra parecer laicismo a mentes
clericales, pero es en realidad
vivencia cristiana auténtica,
coherente con la realidad de un Dios
creador, hacia el que debe orientarse
todo lo creado, pero sin
instrumentalizaciones ni
manipulaciones, sino de acuerdo en
cada caso con la naturaleza con la



que Dios ha dotado a los diversos
seres (7).

La resolucion de la crisis cultural
moderna reclama promover entre
los cristianos que viven en el mundo,
entregados a las ocupaciones
seculares, una profunda toma de
conciencia de su vocacién, de modo
que, permaneciendo ahi donde se
encuentran, siendo uno mas entre
sus conciudadanos, vivifiquen desde
dentro las realidades humanas, con
plenitud de fe, pero sin
extrinsecismos ni clericalismos de
ningun tipo. Y a este gran objetivo
evangélico estaba destinada a
contribuir -don Josemaria lo vio con
claridad meridiana desde el primer
momento- la Obra que se sabia
llamado a promover. Asi lo
testimonia, entre otros textos, uno de
la Instruccion de 1934, en el que se
alude al panorama critico de la
Europa de los afios treinta como
trasfondo desde el que valorar el



nacer mismo del Opus Dei: "De este
cataclismo mundial, s6lo comparable
al que Lutero produjo, ha querido el
Sefior sacar la Obra que desde hace
afos inspiraba" (8).

Las citas podrian multiplicarse,
porque esos sentimientos tienen
hondas raices en el animo de don
Josemaria Escriva, pero no parece
necesario. Silo es, en cambio, hacer
dos observaciones que precisan el
alcance y sentido de afirmaciones
como las que hemos citado.

a) En primer lugar, las alusiones a
acontecimientos culturales de la
época constituyen para el Fundador
del Opus Dei, tanto entonces como en
afios posteriores, un punto de
referencia que sirve para mostrar la
transcendencia o necesidad de la
accion apostolica, sea de la Iglesia en
general, sea de la Obra, pero nunca el
punto de partida o la base de su
predicacion en lo que afecta a la



Obra: el fundamento, en este caso,
radica siempre en lo acaecido el 2 de
octubre de 1928; el Opus Dei no ha
surgido como fruto de sus
reflexiones personales con ocasion
de acontecimientos determinados, ni
estd condicionado por una concreta
coyuntura socio-cultural o por unos
problemas temporales especificos,
sino que nace de una luz divina que
transciende el momento historico.
"La Obra de Dios -recalca en la
Instruccion de 1934- no la ha
imaginado un hombre, para resolver
la situacion lamentable de la Iglesia
en Espafia desde 1931.

"Hace muchos afos que el Sefior la
inspiraba a un instrumento inepto y
sordo, que la vio por vez primera el
dia de los Santos Angeles Custodios,
dos de octubre de mil novecientos
veintiocho" (9).

b) En segundo lugar -y esta
consideracion amplia y completa la



anterior-, si las perspectivas de pazy
de progreso social como
consecuencia de la difusion del
Evangelio jugaron un papel, y un
papel importante, en la predicacion y
en la vida de don Josemaria Escriva
de Balaguer, nos equivocariamos de
medio a medio si interpretaramos su
actividad sacerdotal, y la del Opus
Dei, como orientadas de forma
directa e inmediata a la
transformacion y mejora sociales.
Digamoslo con palabras netas, ya
empleadas en paginas anteriores y
sobre las que habra, ademas, ocasion
de volver: la transformacion
cristiana de la sociedad no es, desde
la perspectiva que al Fundador del
Opus Dei le resulta propia, un fin,
sino mads bien un fruto, un efecto que
se prevé, que se espera y que,
incluso, se sabe que llegara, pero no
porque se promueva de manera
directa, sino porque no puede por
menos de advenir como efecto o
consecuencia de aquello que



directamente se busca y desea. Asi lo
expresa con singular claridad un
punto muy conocido de Camino: "Un
secreto. -Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de
santos."-Dios quiere un pufiado de
hombres "suyos' en cada actividad
humana. -Después... 'pax Christi in
regno Christi' -la paz de Cristo en el
reino de Cristo" (10).

En otras palabras, el objetivo directo
de la accion de don Josemaria
Escriva, aquello a lo que se supo
destinado desde el 2 de octubre de
1928, fue a promover entre personas
de todas las clases y condiciones
sociales, de todas las profesiones y
tareas, una profunda conversion del
alma y del corazon que lleve a
orientar su vida entera hacia Dios.
Como es obvio -y asi lo habia
subrayado, confirmando y
ampliando luces anteriores, la
comprension del si exaltatus fuero a
terra alcanzada por el Siervo de Dios



el 7 de agosto de 1931, a la que, por lo
demas, alude implicitamente el
punto recién citado de Camino-, esa
conversion, esa toma de conciencia
que lleva a asumir a fondo la fe hasta
transformarla en vida, no puede por
menos de tener repercusiones en el
mundo y en la historia, y ciertamente
hondas. Pero lo que debia constituir
objeto directo de su accion pastoral y
lo que, por tanto, dotaba de
fisonomia propia al Opus Dei tal y
como su Fundador lo describid
siempre; lo que, de acuerdo con el
carisma originario, don Josemaria
Escriva de Balaguer se sinti6 llamado
a difundir, se sitia a otro nivel mas
hondo y fundamental: la
identificacion de la propia persona
con el querer de Dios; mas aun, con
Dios mismo.

Subyace en todo este planteamiento
una aguda percepcion de la
dimension teologal del existir
cristiano y, por tanto, de la profunda



unidad entre tarea y vocacion, entre
accion e intimidad con Dios, entre
apostolado y santidad. La fuente
ultima y el centro inspirador de esa
percepcion se encuentra, como
acabamos de decir, en las luces
recibidas en los afios 1928 y
siguientes, pero sus antecedentes
remiten a periodos anteriores de la
vida de Josemaria Escriva de
Balaguer. Sus inquietudes
espirituales comenzaron, en efecto -
no lo olvidemos-, durante el invierno
de 1917-1918, fecha a partir de la
cual se inicio su largo proceso de
maduracién interior (11). Sabe, desde
entonces, que Dios quiere algo de él,
pero no le es dado entrever cudles
sean en concreto los planes divinos.
Esa situacion de incertidumbre, los
estudios teoldgicos que desarrolla y
la posterior ordenacion sacerdotal, la
experiencia del dolor y de las
contradicciones, las primeras
ocupaciones sacerdotales, fueron
creando en su animo un hondo



sentido de disponibilidad ante la
voluntad divina y una aguda
conciencia del valor de la oracion,
del sacrificio, de la vida de infancia
espiritual.

Todo eso resultd asumido y
potenciado con la luz recibida el 2 de
octubre de 1928 y los hechos que le
siguieron. "Dios se metié en mi vida",
comento después muchas veces.
Quedaba claro ante sus ojos que la
historia no es el sucederse de
acontecimientos heterogéneos y
carentes de sentido, sino el
desplegarse del designio amoroso de
un Dios que se ha acercado a los
hombres, que quiso en Belén, en
Nazaret, en el Calvario, compartir
nuestra existencia y que, hoy y
ahora, se hace presente de nuevo
cuando quiere y como quiere. No es
el hombre, sino Dios, el protagonista
supremo del acontecer. Pero Dios
desea contar con nosotros: nos
desvela sus planes y nos invita a



convertirnos en sus colaboradores.
La actitud propia del hombre debe
ser la disponibilidad, el
agradecimiento, la maravilla, la
escucha atenta de lo que Dios
manifiesta, la entrega activa a lo que
dispone. La fuerza ultima y radical
de la historia no esta constituida por
la decision y el empefio humanos,
sino antes, y dotando a todo lo demas
de sentido, por el obrar providente
de Dios, 1o que reclama de nuestra
parte apertura al querer divino,
confianza en la gracia. De ahi una
jerarquia de medios, que don
Josemaria formul6 con una de esas
frases sintéticas para las que estuvo
especialmente dotado: "Primero,
oracion; después, expiacion; en
tercer lugar, muy en tercer lugar’,
accion” (12).

Cuando se sinti6 llamado a promover
la Obra, el Siervo de Dios aplico ese
criterio. Comenzo enseguida a
actuar, y con total dedicacidn, pero,



al mismo tiempo, se exigio
tremendamente a si mismo en
oracion y en sacrificio, acudio a otros
muchos pidiendo oraciones,
especialmente a los enfermos que
atendia en su labor sacerdotal, y a los
que rogaba, de modo habitual, que
ofrecieran su dolor y sus
sufrimientos por el eficaz desarrollo
de la mision que Dios le habia
encomendado, hasta el punto de
afirmar siempre.que "el Opus Dei
nacio entre los pobres y los enfermos
de los hospitales de Madrid" (13).

Considero a la vez que ese
fundamento de oracion, de sacrificio
y de empefio o dedicacion personales
debia acompafiar siempre a la Obra
de Dios a lo largo de toda su historia.
En esta linea, y a fin de dotar de
concrecion a esa realidad, llego a
pensar en que, como punto de apoyo
para aquellos miembros de la Obra
que trabajaran en los mas variados
campos profesionales, deberia haber



"casas de oracion", donde se rezase
especialmente por la buena marcha
del apostolado, e incluso clinicas y
hospitales ("casas de expiacion") en
las que los enfermos, a la par que
eran cuidados, podrian descubrir el
sentido cristiano del sufrimiento y
unirse espiritualmente al conjunto
de la labor apostdlica,
fortaleciéndola con su oracion y su
entrega (14).

No tardo, sin embargo, en advertir
que la union entre esas tres
dimensiones tenia que ser mucho
mas radical, y darse, por tanto, en la
vida de cada persona. Accion,
oracion, expiacion -escribe en julio
de 1930- han de ser reales en todos y
cada uno de los miembros de la Obra,
porque "sin la oracion, sin la
presencia continua de Dios; sin la
expiacion, llevada a las pequefias
contradicciones de la vida cotidiana;
sin todo eso, no hay, no puede haber



accion personal de verdadero
apostolado” (15).

La rapidez de este desarrollo o
evolucion de ideas -se produjo en el
curso de pocos meses- evidencia la
intensidad del bullir del mundo
interior del Fundador del Opus Dei
durante sus primeros anos, y
manifiesta a la vez como, fuera cual
fuera el punto de partida, acababa
llegando sin excepcion a un mismo
centro: la llamada al encuentro vivo
y personal con Cristo (16). Sofiando
con grandes frutos de apostolado y
abriendo a los seglares a quienes
trataba horizontes dilatados, su
predicacion desembocaba siempre
en la invitacion al compromiso pleno
con Dios, a la fe vivida, a la entrega,
en una palabra, a la santidad.

Su aspiracion fue, en suma, que
todos los cristianos, cualquiera que
fuera su condicion, situacion u oficio,
se reconocieran llamados por Dios,



urgidos a vivir, llevdndolos hasta sus
ultimas consecuencias, el mensaje y
las exigencias del Evangelio; y no
dejando el mundo -las condiciones
normales del vivir de los hombres-,
sino precisamente en medio del
mundo, de tal manera que a través
de la propia vida, de la personal e
intima identificacion con Dios, Cristo
se hiciera presente en el mundo,
vivificdndolo con la fuerza inefable
de la gracia. Esa radicacion en lo
esencial la encontramos expresada,
con claridad dificilmente superable,
en un texto de junio de 1930, ya
citado en parte, pero que no es ocioso
reproducir por su densidad, su
hondura y su valor: Simples
cristianos. Masa en fermento. Lo
nuestro es lo ordinario, con
naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. Todos santos! Entrega
silenciosa" (17).

Bien entendido, claro estd, que esta
llamada a la santidad no debe ser



interpretada -no lo es en si, y nunca
fue entendida de ese modo por el
Fundador- como algo intimista, que
aislara del resto de los hombres, sino
invitacion a referir la vida a un Dios
que ama al mundo hasta el extremo
de entregar a su Hijo, hecho hombre,
para redimir a la humanidad, y a
quien no cabe amar sin imitar y
hacer propia la generosidad y la
entrega de Cristo Jesus. Todo lo cual,
en el cristiano corriente, que vive en
las estructuras seculares, desemboca
-debe desembocar- en una
informacion cristiana de la comun
existencia humana, es decir, de lo
secular, para contribuir asi a
recapitular en Cristo todas las cosas.

Pero, repitdmoslo, todo como fruto o
manifestacion de una vida, de una
conversion que hunde sus raices en
lo mas profundo del alma. Este fue el
objetivo del Fundador del Opus Dei,
ésta su meta y su finalidad: encender
los corazones en amor a Cristo,



transmitir la vibracion que le invadia
al considerar la magnitud infinita del
amor de Dios revelado en Cristo; y
transmitirla especialmente -a eso se
supo destinado desde el 2 de octubre
de 1928-, a quienes viven en el
mundo, entregados a las tareasy
ocupaciones seculares, a fin de que
adviertan en toda su hondura las
riquezas del Evangelio y lo reciban
como fuerza destinada a encarnarse
en sus vidas, dando sentido ultimo y
profundidad suprema a las varias y
moviles incidencias de la jornada,
que se convierten asi en ocasiones de
encontrar a Dios y de comunicar a
los demas el amor que de Dios
deriva.

Digamoslo de forma sintética: 1o que
el Siervo de Dios promovia, el
fendmeno pastoral provocado por su
predicacion y su apostolado, no fue -
ni es- un movimiento de accion
social, ni tampoco, simplemente, un
proceso de toma de conciencia por



parte de los laicos de sus
responsabilidades apostdlicas y
sociales, completado mediante una
invitacion a la vida interior como
fundamento del apostolado; sino,
mucho mas profundamente, un
fendmeno vocacional; a lo que
impulsaba a aquellos que atendia en
su labor sacerdotal era a ir a la raiz
del existir humano, hasta llegar a ese
hondon del alma donde, al
encontrarse el hombre situado frente
a Dios, se reconoce interpelado por
ElL, invitado a incorporar su vida a la
de Cristo, y ve, por consiguiente, fluir
en unidad la llamada a la intimidad
con Dios, la tarea o mision a la que
Dios destina y el mundo en el que esa
tarea se despliega.

En otras palabras, a 1o que el
Fundador de la Obra convocaba -y a
lo que el Opus Dei continua
convocando- es a una plenitud de
vida cristiana que, por verificarse en
medio del mundo, connota



constantemente frutos de
transformacién social, de
instauracion de la justicia, de
fraternidad, de paz (la fe y el amor
deben desbordarse en vida y
manifestarse en obras; y la gracia
puede y debe producir frutos de
Redencion en el presente historico);
pero que, a la vez e
inseparablemente, transciende esas
realizaciones, ya que la existencia
humana posee horizontes que van
mas alla del tiempo y de la historia, y
las presenta como efectos que
advienen a modo de redundancia o
afiadidura, respecto de la realidad
central: la radical identificacion con
Cristo, la plena entrega a Dios.

Notas

1. Son numerosas las monografias
existentes sobre iniciativas y
movimientos concretos; para una
vision del contexto general en que
nacen, pueden consultarse las obras



que se mencionan a continuacion,
donde se encontraran también
diversos datos y referencias
bibliogrdficas: H. JEDIN (dir.),
Handbuch der Kirchengeschichte, t.
VI, Freiburg i. B. 1973; R. AUBERT
(dir.), Nouvelle histoire de 1 Eglise, t.
V, Paris 1972; G. REDONDO, La Iglesia
en el mundo contempordaneo,
Pamplona 1979; AA.VV,, La
spiritualita cristiana nell'eta
contemporanea, vol. VI, Roma 1985;
AA. VV,, Spiritualita e azione del
laicato cattolico italiano, Padova
1969; G. PENCO, Storia della Chiesa in
Italia, vol. II, Milano 1978;
A..DANSETTE, Histoire religieuse de
la France contemporanne, Paris 1965.

2. Instruccion, 19-111-1934, n. 8.
3. Ibid., nn. 9-13.

4. Esa metafora aparece ya en textos
de principios de 1930: Apuntes
intimos, n. 14.



5. Carta, 25-1-1961, n. 13.
6. Apuntes intimos, nn. 32 y 206.

7. Sobre algunas de las implicaciones
de cuanto venimos diciendo en
orden a una reflexion teologico-
canonica sobre la vocacion laical,
puede verse A. DEL PORTILLO, Fieles
y laicos en la Iglesia, Pamplona 1969
(2' edicién 1981); P. LOMBARDIA,
Escritos de Derecho Canédnico, vol. II,
Pamplona 1973; J. HERRAHZ, G. LO
CASTRO y otros, Chi sono ilaici. Una
teologia della secolarita, Milano 1987,
AA.VV,, La mision de los laicos en la
Iglesia y en el mundo, Pamplona
1987.

8. Instruccion, 19-111-1934, n. 41.
9. Ibid., 19-111-1934, nn. 6-7.
10. Camino, n. 301.

11. Sobre este punto, como, en
general, respecto a los otros detalles



de ambientacion historica, remitimos
de nuevo a los estudios biograficos
citados en la nota 1 del capitulo I.

12. Camino, n. 82; este punto se
encuentra ya en la primera de las
versiones de esta obra, es decir, la
edicion de 1932 de Consideraciones
espirituales, donde tiene el n. 48.

13. Cfr. S. BERNAL, o.c. (cap. 1, nota
1), pp. 168 s.; A. VAZQUEZ DE PRADA,
0.C. (cap. 1, nota 1), pp. 121 ss.

14. Apuntes intimos, n. 16
(13-111-1930)

15. Ibid., n. 74. En una carta de 23 de
noviembre de 1930, dirigida al
ingeniero Isidoro Zorzano -miembro
de la Obra- escribia: "si hemos de ser
lo que el Sefior y nosotros deseamos,
hemos de fundamentarnos bien,
antes que nada en la oracion y en la
expiacion (sacrificio). Orar: nunca,
repito, dejes la meditacion al
levantarte; y ofrece cada dia, como



expiacion, todas las molestias y
sacrificios de la jornada" (RHF,
EF-301123-1). Y en otra de 3-IX-1931,
al mismo Isidoro Zorzano, volvia
sobre el'tema: "¢nuestra labor
actual? Cada uno de nosotros somos
un sillar de los cimientos. A adquirir
vigor espiritual, a prueba de pruebas,
para poder resistir el ingente peso de
la Obra de Dios. Orar. Expiar.
Parezco un machacon. Pero es que
toda la ciencia esta ahi" (RHF,
EF-310903-1).

16. Escribia el Fundador el 14-
XI-1931: "La Obra de Dios va a hacer
hombres de Dios, hombres de vida
interior, hombres de oracion y de
sacrificio. El apostolado de los socios
sera una superabundancia de su vida
“para adentro: daran lo que les
sobre: nunca seran solo fachada:
siempre -la frase no es muy escogida-
siempre tendran menos fachada que
vivienda" (Apuntes intimos, n. 391).



17. Ibid., n. 35.

A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-
y-realidades-seculares/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/

	1. FE CRISTIANA Y REALIDADES SECULARES

