
opusdei.org

1. FE CRISTIANA Y
REALIDADES
SECULARES

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

13/12/2011

Poner de manifiesto algunas lineas
de fondo: éste es el objetivo del
presente capítulo. Vamos, pues, a
referirnos a realidades que subyacen
en todo lo dicho hasta ahora y que, al



menos en parte, han sido ya
explícitamente mencionadas, pero
que ahora procuraremos considerar
desde un nuevo nivel de
profundidad, a fin de subrayar el
núcleo o aspecto central que ilumina
el conjunto, articulándolo y
dotándolo de unidad.

Dos razones fundamentales
aconsejan proceder de este modo. En
primer lugar, una exigencia
metodológica íntimamente unida al
objetivo o finalidad de la presente
obra: si pretendemos analizar el
itinerario jurídico seguido por el
Opus Dei, es imprescindible captar a
fondo las características del carisma
fundacional, para valorar desde ahí
el proceso completo. En segundo
lugar, las circunstancias del
ambiente eclesial y teológico
reinante en los tiempos en que nació
el Opus Dei, pues condicionaron
diversas etapas del iter jurídico.



En efecto, no se puede olvidar, de
una parte, que la teología de
principios de siglo tendía a
identificar, al menos en la práctica, la
llamada a la plenitud de la vida
cristiana con la llamada al estado o
vocación religiosa. Y, de otra, que la
crisis espiritual que atravesaba
Europa desde los tiempos de la
Ilustración, con los consiguientes
enfrentamientos entre Iglesia y
Estado y la difusión de actitudes
laicistas, había llevado al nacimiento
de múltiples movimientos, grupos y
asociaciones que, de una forma o de
otra, fomentaban la presencia y
acción de los cristianos en la vida
cívica. Este clima repercutió en los
ambientes donde había transcurrido
la vida de don Josemaría Escrivá de
Balaguer, y exigió de su parte un
fuerte empeño en orden a definir y
defender la peculiaridad del Opus
Dei y su fisonomía específica.



Centrándonos ahora en el segundo
de los dos factores mencionados -la
abundancia de grupos y
asociaciones-, podemos,
simplificando algo los términos,
agrupar esos nuevos movimientos en
dos tipos fundamentales: de una
parte, agrupaciones para la acción
social y cívica; de otra, asociaciones,
nacidas en tiempos de la Revolución
Francesa o en posteriores épocas de
persecución religiosa, con el fin de
que sus miembros, seglares unas
veces, religiosos sin hábito otras, se
hicieran cargo de las labores
docentes y asistenciales que las
Ordenes y Congregaciones religiosas
clásicas se veían obligadas a dejar
desatendidas, o, en términos más
amplios, contribuyeran -
manteniendo oculta su propia
condición- a un influjo cristiano en
las instituciones (1).

A esta realidad, a este multiplicarse
de institutos con unas u otras



características, hacía referencia el
Fundador en el documento que
redactó a mediados de los años
treinta con el fin, precisamente, de
subrayar la peculiaridad de la Obra,
es decir, la ya citada Instrucción de
19 de marzo de 1934: "como en
tiempos de borrasca suelen nacer
muchas organizaciones e institutos,
que tienden a dedicarse a las
distintas obras de celo que han de
abandonar -ante la persecución- las
órdenes y congregaciones religiosas,
naturalmente España ahora no es
una excepción -tampoco lo fue
durante el período revolucionario
del siglo pasado- y vemos varios -y
aun muchos- grupos de hombres y
mujeres de buena voluntad
decididos, con miras sobrenaturales,
a dar la batalla a los enemigos de
Cristo" (2). Descrito así el panorama,
y después de dejar constancia de que
alguna de esas organizaciones puede
parecerse "exteriormente" (el
calificativo es importante) a la Obra,



daba un criterio claro a los que en
aquel momento formaban parte del
Opus Dei: no os preocupéis por esas
instituciones, cuyo desarrollo futuro
será el que Dios quiera, y centraos en
la fidelidad a vuestra vocación, en lo
que Dios espera y quiere promover a
través de la Obra; "que sigan su
camino: nosotros, a seguir el
nuestro" (3).

No eran estas palabras de 1934 fruto
de un deseo de singularidad, ni
tampoco de una actitud
circunstancial, de la simple
consideración de lo que resulta
prudente o acertado en un
determinado momento, sino eco de
una convicción profunda: la de la
peculiaridad del Opus Dei en cuanto
fenómeno pastoral que presupone un
fundamento doctrinal y teológico
muy diverso del de esas otras
instituciones, que entonces -como en
otras épocas- surgían con mayor o
menor fortuna. Es precisamente este



punto, esta peculiaridad del Opus
Dei, lo que debemos analizar ahora.

Con este fin, será conveniente que
dirijamos de nuevo nuestra atención
a lo acontecido el 2 de octubre de
1928, y recordemos que en esa
jornada el Siervo de Dios advirtió
que se desplegaba ante sus ojos un
amplio panorama apostólico a cuya
promoción era llamado: una
muchedumbre de hombres -y,
posteriormente, desde 1930, también
de mujeres-, que, trabajando en los
más diversos ambientes, contribuían
a informarlos con la gracia y la
verdad de Cristo. Para describir esta
realidad, este fenómeno apostólico y
pastoral que se ofrecía a su mirada y
los frutos que produciría, don
Josemaría Escrivá acudió, desde el
comienzo, a una metáfora: la
comparación con una inyección
intravenosa; como el líquido
inyectado regenera el organismo
desde dentro, así los cristianos,



coherentes con su fe, actúan a modo
de "inyección intravenosa en el
torrente circulatorio de la sociedad",
a la que, desde el interior de sus
estructuras, aportan, con la savia del
Evangelio, la luz y el amor de Cristo,
que, al iluminar las inteligencias y
sanar los corazones, redunda en
bien, en unión, en fraternidad, en
progreso (4).

Las perspectivas de una irradiación
del mensaje cristiano en la sociedad
humana, de la instauración de una
armonía entre fe cristiana y vida
social y, en consecuencia, de una
implantación de la justicia, de la paz,
del amor, como fruto del actuar
cristiano, formaron parte siempre
del horizonte apostólico del
Fundador del Opus Dei. En más de
una ocasión, al hacer referencia a
esas perspectivas, aludió a aspectos
concretos de la situación histórico-
cultural en que nació la Obra y, más
especificamente, a la ruptura entre fe



y vida, entre cristianismo y
realidades terrenas. "Quiso el Señor -
comentaba en una Carta de 1961-
promover su Obra cuando, en la
mayoría de los países, élites y masas
enteras parecían alejarse de la
Fuente de toda gracia; cuando,
incluso en países de vieja historia
cristiana, escaseaba la frecuencia de
Sacramentos por parte del pueblo;
cuando vastos estratos del laicado
parecían adormilados, como si se
hubiera desvanecido su fe
operativa" (5).

Con términos no descriptivos, como
en 1961, sino exhortativos o
parenéticos, había expresado ideas
parecidas, en una nota de sus
Apuntes íntimos, entre abril y junio
de 1930: es necesario luchar "contra
el laicismo, con un aparente
laicismo: contra el indiferentismo,
con un aparente indiferentismo". Un
año más tarde, en julio de 1931,
recogerá la misma idea, aunque con



términos algo diferentes: "-laicismo
sano -anticlericalismo sano-" (6). Una
y otra frase indican no sólo el mal o
crisis que es necesario superar, sino
también el camino: no ya una
contraposición meramente reactiva a
la crisis espiritual y a las actitudes
laicistas, sino una profundización en
la fe cristiana que, precisamente por
ser honda y auténtica, esté en
condiciones de captar y asumir
cuanto de positivo implica el proceso
histórico moderno. En suma, y con
terminología en parte algo posterior,
no laicismo ni clericalismo, sino
laicidad; no secularismo ni
sacralización, sino secularidad, que
podrá parecer laicismo a mentes
clericales, pero es en realidad
vivencia cristiana auténtica,
coherente con la realidad de un Dios
creador, hacia el que debe orientarse
todo lo creado, pero sin
instrumentalizaciones ni
manipulaciones, sino de acuerdo en
cada caso con la naturaleza con la



que Dios ha dotado a los diversos
seres (7).

La resolución de la crisis cultural
moderna reclama promover entre
los cristianos que viven en el mundo,
entregados a las ocupaciones
seculares, una profunda toma de
conciencia de su vocación, de modo
que, permaneciendo ahí donde se
encuentran, siendo uno más entre
sus conciudadanos, vivifiquen desde
dentro las realidades humanas, con
plenitud de fe, pero sin
extrinsecismos ni clericalismos de
ningún tipo. Y a este gran objetivo
evangélico estaba destinada a
contribuir -don Josemaría lo vio con
claridad meridiana desde el primer
momento- la Obra que se sabía
llamado a promover. Así lo
testimonia, entre otros textos, uno de
la Instrucción de 1934, en el que se
alude al panorama crítico de la
Europa de los años treinta como
trasfondo desde el que valorar el



nacer mismo del Opus Dei: "De este
cataclismo mundial, sólo comparable
al que Lutero produjo, ha querido el
Señor sacar la Obra que desde hace
años inspiraba" (8).

Las citas podrían multiplicarse,
porque esos sentimientos tienen
hondas raíces en el ánimo de don
Josemaría Escrivá, pero no parece
necesario. Sí lo es, en cambio, hacer
dos observaciones que precisan el
alcance y sentido de afirmaciones
como las que hemos citado.

a) En primer lugar, las alusiones a
acontecimientos culturales de la
época constituyen para el Fundador
del Opus Dei, tanto entonces como en
años posteriores, un punto de
referencia que sirve para mostrar la
transcendencia o necesidad de la
acción apostólica, sea de la Iglesia en
general, sea de la Obra, pero nunca el
punto de partida o la base de su
predicación en lo que afecta a la



Obra: el fundamento, en este caso,
radica siempre en lo acaecido el 2 de
octubre de 1928; el Opus Dei no ha
surgido como fruto de sus
reflexiones personales con ocasión
de acontecimientos determinados, ni
está condicionado por una concreta
coyuntura socio-cultural o por unos
problemas temporales específicos,
sino que nace de una luz divina que
transciende el momento histórico.
"La Obra de Dios -recalca en la
Instrucción de 1934- no la ha
imaginado un hombre, para resolver
la situación lamentable de la Iglesia
en España desde 1931.

"Hace muchos años que el Señor la
inspiraba a un instrumento inepto y
sordo, que la vio por vez primera el
día de los Santos Angeles Custodios,
dos de octubre de mil novecientos
veintiocho" (9).

b) En segundo lugar -y esta
consideración amplía y completa la



anterior-, si las perspectivas de paz y
de progreso social como
consecuencia de la difusión del
Evangelio jugaron un papel, y un
papel importante, en la predicación y
en la vida de don Josemaría Escrivá
de Balaguer, nos equivocaríamos de
medio a medio si interpretáramos su
actividad sacerdotal, y la del Opus
Dei, como orientadas de forma
directa e inmediata a la
transformación y mejora sociales.
Digámoslo con palabras netas, ya
empleadas en páginas anteriores y
sobre las que habrá, además, ocasión
de volver: la transformación
cristiana de la sociedad no es, desde
la perspectiva que al Fundador del
Opus Dei le resulta propia, un fin,
sino más bien un fruto, un efecto que
se prevé, que se espera y que,
incluso, se sabe que llegará, pero no
porque se promueva de manera
directa, sino porque no puede por
menos de advenir como efecto o
consecuencia de aquello que



directamente se busca y desea. Así lo
expresa con singular claridad un
punto muy conocido de Camino: "Un
secreto. -Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de
santos."-Dios quiere un puñado de
hombres `suyos' en cada actividad
humana. -Después... 'pax Christi in
regno Christi' -la paz de Cristo en el
reino de Cristo" (10).

En otras palabras, el objetivo directo
de la acción de don Josemaría
Escrivá, aquello a lo que se supo
destinado desde el 2 de octubre de
1928, fue a promover entre personas
de todas las clases y condiciones
sociales, de todas las profesiones y
tareas, una profunda conversión del
alma y del corazón que lleve a
orientar su vida entera hacia Dios.
Como es obvio -y así lo había
subrayado, confirmando y
ampliando luces anteriores, la
comprensión del si exaltatus fuero a
terra alcanzada por el Siervo de Dios



el 7 de agosto de 1931, a la que, por lo
demás, alude implícitamente el
punto recién citado de Camino-, esa
conversión, esa toma de conciencia
que lleva a asumir a fondo la fe hasta
transformarla en vida, no puede por
menos de tener repercusiones en el
mundo y en la historia, y ciertamente
hondas. Pero lo que debía constituir
objeto directo de su acción pastoral y
lo que, por tanto, dotaba de
fisonomía propia al Opus Dei tal y
como su Fundador lo describió
siempre; lo que, de acuerdo con el
carisma originario, don Josemaría
Escrivá de Balaguer se sintió llamado
a difundir, se sitúa a otro nivel más
hondo y fundamental: la
identificación de la propia persona
con el querer de Dios; más aún, con
Dios mismo.

Subyace en todo este planteamiento
una aguda percepción de la
dimensión teologal del existir
cristiano y, por tanto, de la profunda



unidad entre tarea y vocación, entre
acción e intimidad con Dios, entre
apostolado y santidad. La fuente
última y el centro inspirador de esa
percepción se encuentra, como
acabamos de decir, en las luces
recibidas en los años 1928 y
siguientes, pero sus antecedentes
remiten a períodos anteriores de la
vida de Josemaría Escrivá de
Balaguer. Sus inquietudes
espirituales comenzaron, en efecto -
no lo olvidemos-, durante el invierno
de 1917-1918, fecha a partir de la
cual se inició su largo proceso de
maduración interior (11). Sabe, desde
entonces, que Dios quiere algo de él,
pero no le es dado entrever cuáles
sean en concreto los planes divinos.
Esa situación de incertidumbre, los
estudios teológicos que desarrolla y
la posterior ordenación sacerdotal, la
experiencia del dolor y de las
contradicciones, las primeras
ocupaciones sacerdotales, fueron
creando en su ánimo un hondo



sentido de disponibilidad ante la
voluntad divina y una aguda
conciencia del valor de la oración,
del sacrificio, de la vida de infancia
espiritual.

Todo eso resultó asumido y
potenciado con la luz recibida el 2 de
octubre de 1928 y los hechos que le
siguieron. "Dios se metió en mi vida",
comentó después muchas veces.
Quedaba claro ante sus ojos que la
historia no es el sucederse de
acontecimientos heterogéneos y
carentes de sentido, sino el
desplegarse del designio amoroso de
un Dios que se ha acercado a los
hombres, que quiso en Belén, en
Nazaret, en el Calvario, compartir
nuestra existencia y que, hoy y
ahora, se hace presente de nuevo
cuando quiere y como quiere. No es
el hombre, sino Dios, el protagonista
supremo del acontecer. Pero Dios
desea contar con nosotros: nos
desvela sus planes y nos invita a



convertirnos en sus colaboradores.
La actitud propia del hombre debe
ser la disponibilidad, el
agradecimiento, la maravilla, la
escucha atenta de lo que Dios
manifiesta, la entrega activa a lo que
dispone. La fuerza última y radical
de la historia no está constituida por
la decisión y el empeño humanos,
sino antes, y dotando a todo lo demás
de sentido, por el obrar providente
de Dios, lo que reclama de nuestra
parte apertura al querer divino,
confianza en la gracia. De ahí una
jerarquía de medios, que don
Josemaría formuló con una de esas
frases sintéticas para las que estuvo
especialmente dotado: "Primero,
oración; después, expiación; en
tercer lugar, muy en `tercer lugar',
acción" (12).

Cuando se sintió llamado a promover
la Obra, el Siervo de Dios aplicó ese
criterio. Comenzó enseguida a
actuar, y con total dedicación, pero,



al mismo tiempo, se exigió
tremendamente a sí mismo en
oración y en sacrificio, acudió a otros
muchos pidiendo oraciones,
especialmente a los enfermos que
atendía en su labor sacerdotal, y a los
que rogaba, de modo habitual, que
ofrecieran su dolor y sus
sufrimientos por el eficaz desarrollo
de la misión que Dios le había
encomendado, hasta el punto de
afirmar siempre.que "el Opus Dei
nació entre los pobres y los enfermos
de los hospitales de Madrid" (13).

Consideró a la vez que ese
fundamento de oración, de sacrificio
y de empeño o dedicación personales
debía acompañar siempre a la Obra
de Dios a lo largo de toda su historia.
En esta línea, y a fin de dotar de
concreción a esa realidad, llegó a
pensar en que, como punto de apoyo
para aquellos miembros de la Obra
que trabajaran en los más variados
campos profesionales, debería haber



"casas de oración", donde se rezase
especialmente por la buena marcha
del apostolado, e incluso clínicas y
hospitales ("casas de expiación") en
las que los enfermos, a la par que
eran cuidados, podrían descubrir el
sentido cristiano del sufrimiento y
unirse espiritualmente al conjunto
de la labor apostólica,
fortaleciéndola con su oración y su
entrega (14).

No tardó, sin embargo, en advertir
que la unión entre esas tres
dimensiones tenía que ser mucho
más radical, y darse, por tanto, en la
vida de cada persona. Acción,
oración, expiación -escribe en julio
de 1930- han de ser reales en todos y
cada uno de los miembros de la Obra,
porque "sin la oración, sin la
presencia continua de Dios; sin la
expiación, llevada a las pequeñas
contradicciones de la vida cotidiana;
sin todo eso, no hay, no puede haber



acción personal de verdadero
apostolado" (15).

La rapidez de este desarrollo o
evolución de ideas -se produjo en el
curso de pocos meses- evidencia la
intensidad del bullir del mundo
interior del Fundador del Opus Dei
durante sus primeros años, y
manifiesta a la vez cómo, fuera cual
fuera el punto de partida, acababa
llegando sin excepción a un mismo
centro: la llamada al encuentro vivo
y personal con Cristo (16). Soñando
con grandes frutos de apostolado y
abriendo a los seglares a quienes
trataba horizontes dilatados, su
predicación desembocaba siempre
en la invitación al compromiso pleno
con Dios, a la fe vivida, a la entrega,
en una palabra, a la santidad.

Su aspiración fue, en suma, que
todos los cristianos, cualquiera que
fuera su condición, situación u oficio,
se reconocieran llamados por Dios,



urgidos a vivir, llevándolos hasta sus
últimas consecuencias, el mensaje y
las exigencias del Evangelio; y no
dejando el mundo -las condiciones
normales del vivir de los hombres-,
sino precisamente en medio del
mundo, de tal manera que a través
de la propia vida, de la personal e
íntima identificación con Dios, Cristo
se hiciera presente en el mundo,
vivificándolo con la fuerza inefable
de la gracia. Esa radicación en lo
esencial la encontramos expresada,
con claridad dificilmente superable,
en un texto de junio de 1930, ya
citado en parte, pero que no es ocioso
reproducir por su densidad, su
hondura y su valor: Simples
cristianos. Masa en fermento. Lo
nuestro es lo ordinario, con
naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. ¡Todos santos! Entrega
silenciosa" (17).

Bien entendido, claro está, que esta
llamada a la santidad no debe ser



interpretada -no lo es en sí, y nunca
fue entendida de ese modo por el
Fundador- como algo intimista, que
aislara del resto de los hombres, sino
invitación a referir la vida a un Dios
que ama al mundo hasta el extremo
de entregar a su Hijo, hecho hombre,
para redimir a la humanidad, y a
quien no cabe amar sin imitar y
hacer propia la generosidad y la
entrega de Cristo Jesús. Todo lo cual,
en el cristiano corriente, que vive en
las estructuras seculares, desemboca
-debe desembocar- en una
información cristiana de la común
existencia humana, es decir, de lo
secular, para contribuir así a
recapitular en Cristo todas las cosas.

Pero, repitámoslo, todo como fruto o
manifestación de una vida, de una
conversión que hunde sus raíces en
lo más profundo del alma. Este fue el
objetivo del Fundador del Opus Dei,
ésta su meta y su finalidad: encender
los corazones en amor a Cristo,



transmitir la vibración que le invadía
al considerar la magnitud infinita del
amor de Dios revelado en Cristo; y
transmitirla especialmente -a eso se
supo destinado desde el 2 de octubre
de 1928-, a quienes viven en el
mundo, entregados a las tareas y
ocupaciones seculares, a fin de que
adviertan en toda su hondura las
riquezas del Evangelio y lo reciban
como fuerza destinada a encarnarse
en sus vidas, dando sentido último y
profundidad suprema a las varias y
móviles incidencias de la jornada,
que se convierten así en ocasiones de
encontrar a Dios y de comunicar a
los demás el amor que de Dios
deriva.

Digámoslo de forma sintética: lo que
el Siervo de Dios promovía, el
fenómeno pastoral provocado por su
predicación y su apostolado, no fue -
ni es- un movimiento de acción
social, ni tampoco, simplemente, un
proceso de toma de conciencia por



parte de los laicos de sus
responsabilidades apostólicas y
sociales, completado mediante una
invitación a la vida interior como
fundamento del apostolado; sino,
mucho más profundamente, un
fenómeno vocacional; a lo que
impulsaba a aquellos que atendía en
su labor sacerdotal era a ir a la raíz
del existir humano, hasta llegar a ese
hondón del alma donde, al
encontrarse el hombre situado frente
a Dios, se reconoce interpelado por
El, invitado a incorporar su vida a la
de Cristo, y ve, por consiguiente, fluir
en unidad la llamada a la intimidad
con Dios, la tarea o misión a la que
Dios destina y el mundo en el que esa
tarea se despliega.

En otras palabras, a lo que el
Fundador de la Obra convocaba -y a
lo que el Opus Dei continúa
convocando- es a una plenitud de
vida cristiana que, por verificarse en
medio del mundo, connota



constantemente frutos de
transformación social, de
instauración de la justicia, de
fraternidad, de paz (la fe y el amor
deben desbordarse en vida y
manifestarse en obras; y la gracia
puede y debe producir frutos de
Redención en el presente histórico);
pero que, a la vez e
inseparablemente, transciende esas
realizaciones, ya que la existencia
humana posee horizontes que van
más allá del tiempo y de la historia, y
las presenta como efectos que
advienen a modo de redundancia o
añadidura, respecto de la realidad
central: la radical identificación con
Cristo, la plena entrega a Dios.

Notas

1. Son numerosas las monografías
existentes sobre iniciativas y
movimientos concretos; para una
visión del contexto general en que
nacen, pueden consultarse las obras



que se mencionan a continuación,
donde se encontrarán también
diversos datos y referencias
bibliográficas: H. JEDIN (dir.),
Handbuch der Kirchengeschichte, t.
VI, Freiburg i. B. 1973; R. AUBERT
(dir.), Nouvelle histoire de 1 Eglise, t.
V, París 1972; G. REDONDO, La Iglesia
en el mundo contemporáneo,
Pamplona 1979; AA.VV., La
spiritualitá cristiana nell'etá
contemporanea, vol. VI, Roma 1985;
AA. VV., Spiritualitá e azione del
laicato cattolico italiano, Padova
1969; G. PENCO, Storia della Chiesa in
Italia, vol. II, Milano 1978;
A..DANSETTE, Histoire religieuse de
la France contemporanne, Paris 1965.

2. Instrucción, 19-111-1934, n. 8.

3. Ibid., nn. 9-13.

4. Esa metáfora aparece ya en textos
de principios de 1930: Apuntes
íntimos, n. 14.



5. Carta, 25-1-1961, n. 13.

6. Apuntes íntimos, nn. 32 y 206.

7. Sobre algunas de las implicaciones
de cuanto venimos diciendo en
orden a una reflexión teológico-
canónica sobre la vocación laical,
puede verse A. DEL PORTILLO, Fieles
y laicos en la Iglesia, Pamplona 1969
(2' edición 1981); P. LOMBARDÍA,
Escritos de Derecho Canónico, vol. II,
Pamplona 1973; J. HERRAHZ, G. LO
CASTRO y otros, Chi sono i laici. Una
teologia della secolaritá, Milano 1987;
AA.VV., La misión de los laicos en la
Iglesia y en el mundo, Pamplona
1987.

8. Instrucción, 19-111-1934, n. 41.

9. Ibid., 19-111-1934, nn. 6-7.

10. Camino, n. 301.

11. Sobre este punto, como, en
general, respecto a los otros detalles



de ambientación histórica, remitimos
de nuevo a los estudios biográficos
citados en la nota 1 del capítulo I.

12. Camino, n. 82; este punto se
encuentra ya en la primera de las
versiones de esta obra, es decir, la
edición de 1932 de Consideraciones
espirituales, donde tiene el n. 48.

13. Cfr. S. BERNAL, o.c. (cap. 1, nota
1), pp. 168 s.; A. VÁZQUEZ DE PRADA,
O.C. (cap. 1, nota 1), pp. 121 ss.

14. Apuntes íntimos, n. 16
(13-111-1930)

15. Ibid., n. 74. En una carta de 23 de
noviembre de 1930, dirigida al
ingeniero Isidoro Zorzano -miembro
de la Obra- escribía: "si hemos de ser
lo que el Señor y nosotros deseamos,
hemos de fundamentarnos bien,
antes que nada en la oración y en la
expiación (sacrificio). Orar: nunca,
repito, dejes la meditación al
levantarte; y ofrece cada día, como



expiación, todas las molestias y
sacrificios de la jornada" (RHF,
EF-301123-1). Y en otra de 3-IX-1931,
al mismo Isidoro Zorzano, volvía
sobre el'tema: "¿nuestra labor
actual? Cada uno de nosotros somos
un sillar de los cimientos. A adquirir
vigor espiritual, a prueba de pruebas,
para poder resistir el ingente peso de
la Obra de Dios. Orar. Expiar.
Parezco un machacón. Pero es que
toda la ciencia está ahí" (RHF,
EF-310903-1).

16. Escribía el Fundador el 14-
XI-1931: "La Obra de Dios va a hacer
hombres de Dios, hombres de vida
interior, hombres de oración y de
sacrificio. El apostolado de los socios
será una superabundancia de su vida
`para adentro': darán lo que les
sobre: nunca serán sólo fachada:
siempre -la frase no es muy escogida-
siempre tendrán menos fachada que
vivienda" (Apuntes íntimos, n. 391).



17. Ibid., n. 35.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-
y-realidades-seculares/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/
https://opusdei.org/es-es/article/1-fe-cristiana-y-realidades-seculares/

	1. FE CRISTIANA Y REALIDADES SECULARES

