opusdei.org

1. En los inicios de
una labor
fundacional

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprension histérico-
espiritual de una fecha.

01/10/2010

A partir de ese 2 de octubre la vida
del Beato Josemaria Escriva de
Balaguer tomo un sesgo nuevo. Sus
ocupaciones continuaron siendo las
mismas que antes, pero la luz



recibida y la mision que de ella
deriva llenaron su conciencia y le
llevaron a poner en juego todas sus
energias para realizar el querer
divino. «Me puse a trabajar, y no era
facil»(70), comentaba el 2 de octubre
de 1962. Abrir camino nunca lo es.
Pero no se arredra. «Se comienza
como se puede. —Después, la funcion
crea el organo», escribird afios mas
tarde en Camino (71), con frase en la
que puede haber resonancias
autobiograficas, y que, en cualquier
caso, expresa lo que fue de hecho su
comportamiento: desde el mismo 2
de octubre se puso en movimiento
buscando personas a las que
comunicar el ideal que Dios habia
hecho brillar en su interior.

En medio de ese esfuerzo, una
pregunta, capaz de condicionar su
actuacion futura, aflora de tanto en
tanto en su mente. En alguna
ocasion, durante afnos anteriores, al
oir hablar de la fundacion o



constitucion de instituciones, a veces
con objetivos muy reducidos, se
habia preguntado: ¢para qué fundar
lo que ya existe?, ;no seria mejor
aportar el propio esfuerzo a algo ya
existente? Ahora, al advertir que
Dios le pide que dé vida a una obra,
se siente inclinado a hacerse la
misma pregunta: ;no habra tal vez
alguna institucion que persiga esos
fines que Dios le ha hecho conocer?
Y, si asi fuera, ¢no deberia quiza
vincularse a ella, cumpliendo la
voluntad divina sin necesidad de dar
origen a algo nuevo? Comienza a
informarse y a pedir datos,
escribiendo incluso a paises lejanos,
apenas oye hablar de algo que,
aunque sea remotisimamente, quizas
ofrezca la posibilidad de presentar
alguna semejanza con lo que Dios le
ha hecho ver. Siempre llega al mismo
resultado: nada coincide con lo que
Dios quiere de él.



Pero su preguntarse interior no cesa
hasta que un dia Dios le hace
comprender que ese pensar, sin
razon alguna, en la posibilidad de
que hubiera instituciones como
aquella cuya semilla sentia en su
corazon, era en realidad una
tentacion, un pensamiento vano que
debia rechazar, sin concederle ni un
minuto mas de tiempo. Y que
efectivamente rechazo. Asi, afos mas
tarde, en una de sus Cartas dirigidas
a miembros del Opus Dei, pudo
escribir: «Muchas veces —aunque no
soy amigo de comedias— he tenido la
tentacion de ponerme de rodillas,
para pediros perddn, hijos mios,
porque con esa repugnancia a las
fundaciones, a pesar de tener
abundantes motivos de certeza para
fundar la Obra, me resisti cuanto
pude: sirvame de excusa, ante Dios
Nuestro Sefior, el hecho real de que
desde el 2 de octubre de 1928, en
medio de esa lucha mia interna, he
trabajado por cumplir la Santa



Voluntad de Dios, comenzando la
labor apostolica de la Obra»(72).

Muy pronto plante¢6 a algunos la
posibilidad de un compromiso pleno
con los ideales que la Obra implica, y
un grupo pequerfio pero nutrido se
forma a su alrededor: «Habia —
recordaba el 19 de marzo de 1975—
una representacion de casi todo:
habia universitarios, obreros,
pequerfios empresarios,

artistas...» (73). En un primer
momento se ha dirigido solo a
varones; después, a partir de febrero
de 1930, extiende su labor también a
mujeres(74). Y asi fue tomando
cuerpo y adquiriendo consistencia la
realidad del Opus Dei.

Pero no es nuestra finalidad narrar
la historia del Opus Dei, ni siquiera la
de sus comienzos, sino solo situar
histéricamente el 2 de octubre de
1928 para, una vez alcanzado ese
objetivo, sefialar su significacion



espiritual y teoldgica. Dejemos, pues,
la descripcion de ese desarrollo
apostolico y mantengamos fija
nuestra mirada en la jornada del 2 de
octubre de 1928, para contemplarla
proyectada sobre la persona del
entonces joven sacerdote Josemaria
Escriva de Balaguer y la actividad
que, hasta ese instante, le habia
ocupado.

Antes del 2 de octubre de 1928, nadie
—ni el mismo Josemaria Escriva,
aunque experimentara una profunda
inquietud y tuviera barruntos
respecto a lo porvenir— conocia lo
que iba a ser el Opus Dei. Quien, en
los meses que van desde abril de
1927 a septiembre de 1928, hubiera
contemplado su caminar por las
calles de Madrid yendo de un barrio
a otro para atender a enfermos,
ensefiar a nifios, asistir a pobres
reducidos a la miseria, hubiera
podido pensar, al ver el celo y la
generosidad con que se prodigaba en



todo ello, que estaba destinado a
llevar a cabo cosas grandes, pero
dificilmente hubiera imaginado que
iba a dedicar su vida precisamente a
promover una obra encaminada a la
inmensa tarea de proclamar el valor
cristiano de las actividades seculares,
del trabajo profesional, de la vida
ordinaria.

Algo parecido cabe decir también por
lo que se refiere a su formacion
intelectual. La Espafia de la década
de los veinte no era ajena a los
grandes debates doctrinales, sociales
e ideologicos de la Europa de
aquellos afios, y en los ambientes
catdlicos y eclesiasticos estaban
presentes los impulsos hacia un
catolicismo social, las tendencias
tradicionalistas, el eco —ya
debilitado— de la crisis modernista...

Hombre de amplia cultura y de fina
sensibilidad, el Beato Josemaria
Escriva conocio esos planteamientos,



pero sus miras interiores eran otras:
lo que llenaba su mente y su corazon
eran, en los afios anteriores a 1928,
los barruntos recibidos en Logrofio y
la constante expectacion ante la
voluntad divina, y, en la época
posterior al 2 de octubre, la luz y la
mision en ese dia recibidas. En su
predicacion y en sus escritos, tanto
los de los afios iniciales como los de
momentos mas tardios,

no faltan reflexiones teoldgico-
doctrinales o analisis de tipo
historico-cultural, pero ni las unas ni
los otros constituyen el nucleo de su
mensaje. Su forma de hablar no fue
nunca la de un pensador que,
repensando la historia y valorando la
situacion presente, conjetura
posibilidades y aventura soluciones
con respecto al futuro del apostolado
cristiano, sino la de un hombre de fe
que, habiendo sido llevado hasta el
centro de la Palabra de Dios, la
proclama poniendo de relieve su



capacidad para vivificar, desde la
raiz, el ordinario vivir en el mundo.

En todo ello el historiador puede
encontrar un testimonio que
confirma lo que, como ya hemos
dicho, fue afirmacion constante del
propio Beato Josemaria: que el Opus
Dei no ha surgido como fruto de
intuiciones y decisiones personales,
sino como consecuencia de una
iniciativa divina. Repitamoslo: antes
del 2 de octubre de 1928, ni el propio
Josemaria Escriva conocia la realidad
del Opus Dei; lo que ocurri6 en esa
fecha implica una verdadera
novedad, un auténtico comienzo que
cambio el rumbo de su vida. Pero,
una vez sefialado ese hecho,
debemos afadir que, a otro nivel,
hay, en cambio, una clara
continuidad entre las diversas etapas
de la existencia del Fundador del
Opus Dei. En otras palabras, si
atendemos no ya a las actividades
que Josemaria Escriva realizaba, sino



a lo que acontecia en lo hondo de su
alma, entonces todos los anos
anteriores al 2 de octubre de 1928 se
nos presentan como siempre se le
presentaron al propio Fundador de
la Obra: como el tiempo a través del
cual Dios fue preparandole para
asumir la mision que queria
confiarle.

El temple de alma, la hondura de
union con Dios adquirida por el
Beato Josemaria desde su infancia, y
especialmente desde los barruntos de
Logrofio, explican la decision y la
energia con que, a partir del mismo 2
de octubre, se empefio de lleno en la
realizacion del designio divino que
acababa de presentarse a su mente.
Era en aquel momento un hombre
joven —«so0lo tenia veintiséis afios,
gracia de Dios y buen humor»,
comentaria después(75)—, pero sus
palabras y sus acciones revelaron
desde el inicio una madurez



innegable, fruto de los largos afos de
oracion que las habian precedido.

Pero el nexo entre la mision recibida
el 2 de octubre de 1928 y la
maduracion que le antecede no
queda del todo descrito, a nuestro
juicio, con lo que acabamos de decir.
Si solo fuera eso, la continuidad entre
una y otra etapa no pasaria de ser, en
cierto modo, exterior: estariamos, en
efecto, ante una preparacion que
podriamos calificar de genérica, es
decir indiferente, en si misma, al
contenido de la mision que luego
adviene. Y una consideracion de la
forma de proceder del Fundador de
la Obra desde los comienzos de su
apostolado nos hace ver que la
vinculacién entre esas dos realidades
fue mucho mas honda.

¢Cudl fue ese modo de proceder del
Beato Josemaria? Mostrémoslo
mediante una breve referencia a
algunas de las formas y maneras



como puede ser transmitido un
mensaje espiritual. Una de esas
formas es la propia del tedlogo, que
procede por la via del estudio y del
analisis, poniendo de relieve las
conexiones existentes entre las
diversas verdades que ese mensaje
concreto encierra y las
consecuencias que de él derivan. El
pensador, el tedlogo, aspira, en suma,
a facilitar la comprension del
mensaje que comenta, poniendo de
manifiesto su riqueza y valor. Al
obrar asi coloca su inteligencia al
servicio de ese mensaje y contribuye
a su difusion, pero, en cierto modo,
se desentiende —al menos en cuanto
tedlogo— de la acogida concreta que
pueda tener: su oficio, su carisma
peculiar, no llega hasta ahi.

Otra es la manera propia del
predicador que, dirigiéndose a un
auditorio mas o menos numeroso,
describe y glosa una doctrina, una
praxis ascética, una espiritualidad,



exhortando a quienes le escuchan a
recibirla en sus corazonesy a
encarnarla después en sus vidas. Hay
en este caso una evidente y clara
referencia a la realizacidn concreta,
practica, del mensaje transmitido,
pero se trata de una referencia hecha
en términos necesariamente
generales sin descender a la
concrecion ultima e individual de
cuanto esa realizacion implica;
corresponde a quienes han
escuchado esa predicacion
esforzarse después, por cuenta
propia, en concretar y adecuar a su
situacion singular los criterios e
impulsos recibidos. Una tercera
manera es la del director espiritual o,
en términos mas amplios,

la del formador de hombres, que
atiende a las almas una aunay
permanece junto a ellas mientras
van descubriendo y recorriendo el
camino individual y singular por el
que Dios las llama, sugiriendo,



aconsejando, reconviniendo,
exhortando, no en términos
generales 0 segun un esquema de
validez universal, sino tomando pie
de la vida misma, de lo que en cada
momento esa persona concreta
siente o necesita, ayudandole asi a
reconocer, en el entramado de la
propia existencia, los dones y las
exigencias divinas y a responder a
ellos con generosidad.

El camino seguido el Beato Josemaria
Escriva al comenzar, con honda
vibracion apostdlica, a difundir la luz
divina que habia recibido, tiene

rasgos especificos, pero a la vez

puntos en comun con el tercero de
los itinerarios mencionados. Hubo en
sus palabras y en sus escritos, ya
desde el principio, densos desarrollos
de tenor teoldgico, y en todo

momento manifesto una clara
advertencia de la novedad que
implicaba su mensaje y, por tanto, de
la necesidad de abrir, para darle un



cauce eclesial y canonico adecuado,
nuevos caminos juridicos. A lo largo
de su vida redactd abundantes
escritos y predico muchisimo,
dirigiéndose tanto a grupos
pequerfios como —en sus ultimos
aflos— a auditorios de miles de
personas. Pero lo mds caracteristico
de su modo de obrar fue siempre el
contacto de alma a alma: transmitio
el espiritu que habia recibido de Dios
de manera personal, inmediata y
directa, en «apostolado de amistad y
confidencia», segun una de las
expresiones

mas significativas de su forma de
hablar.

Esa manera de proceder resultaba
connatural a su temperamento,
extraordinariamente humanoy
cordial, pero derivaba sobre todo de
la misma naturaleza de la vocacion
divina que habia recibido. A lo que
se supo destinado el 2 de octubre de



1928 no fue a proclamar en abstracto
la doctrina sobre la santificacion en
medio del mundo, sino a promover
en personas concretas la busqueda
de la santidad

y el ejercicio del apostolado eny a
traveés de las tareas seculares: 1o que
estaba llamado a iniciar no era solo
un movimiento de ideas o un renacer
teoldgico, sino, también y ante todo,
un fendmeno pastoral. Y a esa
realidad se ajustod su forma de
actuar.

Su apostolado consistio en dirigirse a
hombres y mujeres que vivian; entre
las realidades y ocupaciones
temporales para, en honda labor
sacerdotal, acercarles hacia la fe o
hacerles profundizar en ella,
manifestandoles al mismo tiempo
que esa fe podia y debia iluminar y
transformar desde dentro la entera
existencia, convertir cualquier vida,
aun la mas ordinaria y vulgar, en



realidad llena de sentido, porque
«pueden ser divinos todos los
caminos de la tierra», porque «hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones mas comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir»(76).

Se comprende ahora por qué
insistiamos antes en que el nexo que
existe entre las dos etapas
fundamentales de la vida del
Fundador del Opus Dei —la que
antecede al 2 de octubre de 1928 y la
que le sigue— es un nexo intrinseco,
profundo, vital; y por qué
sefialdbamos que el largo periodo de
once afios transcurrido desde los
barruntos de Logrofio constituyd una
preparacion no genérica sino
especifica para lo que vino después.
En efecto, una tarea como la descrita,
una labor apostolica y sacerdotal
destinada a suscitar en los corazones
la union, a la luz de la gracia, de lo
secular y de lo cristiano, del vivir en



el mundo y del vivir en Dios, solo
puede realizarla quien ha percibido
de modo vivo y personal la
virtualidad unificadora de la fe, en
cuanto fuerza capaz de informar
todas las dimensiones del existir
humano.

Gracias a que, a través de largos afios
de oracidn, su alma se habia
connaturalizado por entero con la
verdad cristiana, mejor, con Dios
mismo, pudo asumir con plenitud,
situandola en su contexto adecuado,
la afirmacion de lo secular que
estaba incluida en lo que Dios le hizo
conocer el 2 de octubre. Cuando, ese
dia, vio con luz divina que todas las
condiciones y situaciones humanas
estan surcadas por la llamada a la
santidad, esa vision penetro en su
corazon no como un meteorito que
se precipita sobre la arena de un
desierto, sino como una semilla que
cae en una tierra bien preparada: su
alma estaba ya marcada por una



profunda conciencia de la cercania
de Dios y podia por tanto captar la
luz que Dios le concedia, percibiendo
desde el primer momento todo su
alcance y todo su enraizamiento
teologal. De ahi la eficacia de su
accion apostolica, que conocio
dificultades pero cuajé muy pronto
en frutos. De ahi también que en sus
palabras y escritos la secularidad no
esté nunca meramente yuxtapuesta
al existir cristiano, sino que sea
siempre afirmada desde el interior
de una fe que despliega toda su
fuerza y, por tanto, a la vez con
absoluta nitidez y al margen de toda
inflexion naturalista. La valoracion
de la secularidad tal y como la
realiza el Fundador del Opus Dei,
implica, en efecto, como sefialaba
Alvaro del Portillo, «superar un
doble prejuicio: el de los que
afirmaban que para ser
integramente cristianos es necesario
separarse del comun de los hombres,
y el de los que pretenden reducir el



cristianismo a posturas
mundanas»(77).

Para desarrollar la segunda de las
dos consideraciones apuntadas en la
frase que acabamos de citar seria
necesario hablar de realidades y
planteamientos muy posteriores a
1928, trasladarnos a la década de los
afos sesenta y trascender el enfoque
basicamente historico al que obedece
el presente escrito. Baste pues con
haberla mencionado. Centrémonos
en cambio en la primera de ellas —la
superacion de la separacion entre
cristianismo y vida ordinaria—, ya
que de esa forma podremos captar
mejor la novedad que la predicacion
del Fundador del Opus Dei
representaba con respecto al
ambiente que roded los comienzos
de su apostolado.

José Luis Illanes




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/1-en-los-
inicios-de-una-labor-fundacional/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/

	1. En los inicios de una labor fundacional

