
opusdei.org

1. En los inicios de
una labor
fundacional

Trascendencia de un
acontecimiento: 2 de octubre de
1928. Datos para la
comprensión histórico-
espiritual de una fecha.

01/10/2010

A partir de ese 2 de octubre la vida
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer tomó un sesgo nuevo. Sus
ocupaciones continuaron siendo las
mismas que antes, pero la luz



recibida y la misión que de ella
deriva llenaron su conciencia y le
llevaron a poner en juego todas sus
energías para realizar el querer
divino. «Me puse a trabajar, y no era
fácil»(70), comentaba el 2 de octubre
de 1962. Abrir camino nunca lo es.
Pero no se arredra. «Se comienza
como se puede. —Después, la función
crea el órgano», escribirá años más
tarde en Camino (71), con frase en la
que puede haber resonancias
autobiográficas, y que, en cualquier
caso, expresa lo que fue de hecho su
comportamiento: desde el mismo 2
de octubre se puso en movimiento
buscando personas a las que
comunicar el ideal que Dios había
hecho brillar en su interior.

En medio de ese esfuerzo, una
pregunta, capaz de condicionar su
actuación futura, aflora de tanto en
tanto en su mente. En alguna
ocasión, durante años anteriores, al
oír hablar de la fundación o



constitución de instituciones, a veces
con objetivos muy reducidos, se
había preguntado: ¿para qué fundar
lo que ya existe?, ¿no sería mejor
aportar el propio esfuerzo a algo ya
existente? Ahora, al advertir que
Dios le pide que dé vida a una obra,
se siente inclinado a hacerse la
misma pregunta: ¿no habrá tal vez
alguna institución que persiga esos
fines que Dios le ha hecho conocer?
Y, si así fuera, ¿no debería quizá
vincularse a ella, cumpliendo la
voluntad divina sin necesidad de dar
origen a algo nuevo? Comienza a
informarse y a pedir datos,
escribiendo incluso a países lejanos,
apenas oye hablar de algo que,
aunque sea remotísimamente, quizás
ofrezca la posibilidad de presentar
alguna semejanza con lo que Dios le
ha hecho ver. Siempre llega al mismo
resultado: nada coincide con lo que
Dios quiere de él.



Pero su preguntarse interior no cesa
hasta que un día Dios le hace
comprender que ese pensar, sin
razón alguna, en la posibilidad de
que hubiera instituciones como
aquella cuya semilla sentía en su
corazón, era en realidad una
tentación, un pensamiento vano que
debía rechazar, sin concederle ni un
minuto más de tiempo. Y que
efectivamente rechazó. Así, años más
tarde, en una de sus Cartas dirigidas
a miembros del Opus Dei, pudo
escribir: «Muchas veces —aunque no
soy amigo de comedias— he tenido la
tentación de ponerme de rodillas,
para pediros perdón, hijos míos,
porque con esa repugnancia a las
fundaciones, a pesar de tener
abundantes motivos de certeza para
fundar la Obra, me resistí cuanto
pude: sírvame de excusa, ante Dios
Nuestro Señor, el hecho real de que
desde el 2 de octubre de 1928, en
medio de esa lucha mía interna, he
trabajado por cumplir la Santa



Voluntad de Dios, comenzando la
labor apostólica de la Obra»(72).

Muy pronto planteó a algunos la
posibilidad de un compromiso pleno
con los ideales que la Obra implica, y
un grupo pequeño pero nutrido se
forma a su alrededor: «Había —
recordaba el 19 de marzo de 1975—
una representación de casi todo:
había universitarios, obreros,
pequeños empresarios,
artistas...» (73). En un primer
momento se ha dirigido sólo a
varones; después, a partir de febrero
de 1930, extiende su labor también a
mujeres(74). Y así fue tomando
cuerpo y adquiriendo consistencia la
realidad del Opus Dei.

Pero no es nuestra finalidad narrar
la historia del Opus Dei, ni siquiera la
de sus comienzos, sino sólo situar
históricamente el 2 de octubre de
1928 para, una vez alcanzado ese
objetivo, señalar su significación



espiritual y teológica. Dejemos, pues,
la descripción de ese desarrollo
apostólico y mantengamos fija
nuestra mirada en la jornada del 2 de
octubre de 1928, para contemplarla
proyectada sobre la persona del
entonces joven sacerdote Josemaría
Escrivá de Balaguer y la actividad
que, hasta ese instante, le había
ocupado.

Antes del 2 de octubre de 1928, nadie
—ni el mismo Josemaría Escrivá,
aunque experimentara una profunda
inquietud y tuviera barruntos
respecto a lo porvenir— conocía lo
que iba a ser el Opus Dei. Quien, en
los meses que van desde abril de
1927 a septiembre de 1928, hubiera
contemplado su caminar por las
calles de Madrid yendo de un barrio
a otro para atender a enfermos,
enseñar a niños, asistir a pobres
reducidos a la miseria, hubiera
podido pensar, al ver el celo y la
generosidad con que se prodigaba en



todo ello, que estaba destinado a
llevar a cabo cosas grandes, pero
difícilmente hubiera imaginado que
iba a dedicar su vida precisamente a
promover una obra encaminada a la
inmensa tarea de proclamar el valor
cristiano de las actividades seculares,
del trabajo profesional, de la vida
ordinaria.

Algo parecido cabe decir también por
lo que se refiere a su formación
intelectual. La España de la década
de los veinte no era ajena a los
grandes debates doctrinales, sociales
e ideológicos de la Europa de
aquellos años, y en los ambientes
católicos y eclesiásticos estaban
presentes los impulsos hacia un
catolicismo social, las tendencias
tradicionalistas, el eco —ya
debilitado— de la crisis modernista...

Hombre de amplia cultura y de fina
sensibilidad, el Beato Josemaría
Escrivá conoció esos planteamientos,



pero sus miras interiores eran otras:
lo que llenaba su mente y su corazón
eran, en los años anteriores a 1928,
los barruntos recibidos en Logroño y
la constante expectación ante la
voluntad divina, y, en la época
posterior al 2 de octubre, la luz y la
misión en ese día recibidas. En su
predicación y en sus escritos, tanto
los de los años iniciales como los de
momentos más tardíos,

no faltan reflexiones teológico-
doctrinales o análisis de tipo
histórico-cultural, pero ni las unas ni
los otros constituyen el núcleo de su
mensaje. Su forma de hablar no fue
nunca la de un pensador que,
repensando la historia y valorando la
situación presente, conjetura
posibilidades y aventura soluciones
con respecto al futuro del apostolado
cristiano, sino la de un hombre de fe
que, habiendo sido llevado hasta el
centro de la Palabra de Dios, la
proclama poniendo de relieve su



capacidad para vivificar, desde la
raíz, el ordinario vivir en el mundo.

En todo ello el historiador puede
encontrar un testimonio que
confirma lo que, como ya hemos
dicho, fue afirmación constante del
propio Beato Josemaría: que el Opus
Dei no ha surgido como fruto de
intuiciones y decisiones personales,
sino como consecuencia de una
iniciativa divina. Repitámoslo: antes
del 2 de octubre de 1928, ni el propio
Josemaría Escrivá conocía la realidad
del Opus Dei; lo que ocurrió en esa
fecha implica una verdadera
novedad, un auténtico comienzo que
cambió el rumbo de su vida. Pero,
una vez señalado ese hecho,
debemos añadir que, a otro nivel,
hay, en cambio, una clara
continuidad entre las diversas etapas
de la existencia del Fundador del
Opus Dei. En otras palabras, si
atendemos no ya a las actividades
que Josemaría Escrivá realizaba, sino



a lo que acontecía en lo hondo de su
alma, entonces todos los años
anteriores al 2 de octubre de 1928 se
nos presentan como siempre se le
presentaron al propio Fundador de
la Obra: como el tiempo a través del
cual Dios fue preparándole para
asumir la misión que quería
confiarle.

El temple de alma, la hondura de
unión con Dios adquirida por el
Beato Josemaría desde su infancia, y
especialmente desde los barruntos de
Logroño, explican la decisión y la
energía con que, a partir del mismo 2
de octubre, se empeñó de lleno en la
realización del designio divino que
acababa de presentarse a su mente.
Era en aquel momento un hombre
joven —«sólo tenía veintiséis años,
gracia de Dios y buen humor»,
comentaría después(75)—, pero sus
palabras y sus acciones revelaron
desde el inicio una madurez



innegable, fruto de los largos años de
oración que las habían precedido.

Pero el nexo entre la misión recibida
el 2 de octubre de 1928 y la
maduración que le antecede no
queda del todo descrito, a nuestro
juicio, con lo que acabamos de decir.
Si sólo fuera eso, la continuidad entre
una y otra etapa no pasaría de ser, en
cierto modo, exterior: estaríamos, en
efecto, ante una preparación que
podríamos calificar de genérica, es
decir indiferente, en sí misma, al
contenido de la misión que luego
adviene. Y una consideración de la
forma de proceder del Fundador de
la Obra desde los comienzos de su
apostolado nos hace ver que la
vinculación entre esas dos realidades
fue mucho más honda.

¿Cuál fue ese modo de proceder del
Beato Josemaría? Mostrémoslo
mediante una breve referencia a
algunas de las formas y maneras



como puede ser transmitido un
mensaje espiritual. Una de esas
formas es la propia del teólogo, que
procede por la vía del estudio y del
análisis, poniendo de relieve las
conexiones existentes entre las
diversas verdades que ese mensaje
concreto encierra y las
consecuencias que de él derivan. El
pensador, el teólogo, aspira, en suma,
a facilitar la comprensión del
mensaje que comenta, poniendo de
manifiesto su riqueza y valor. Al
obrar así coloca su inteligencia al
servicio de ese mensaje y contribuye
a su difusión, pero, en cierto modo,
se desentiende —al menos en cuanto
teólogo— de la acogida concreta que
pueda tener: su oficio, su carisma
peculiar, no llega hasta ahí.

Otra es la manera propia del
predicador que, dirigiéndose a un
auditorio más o menos numeroso,
describe y glosa una doctrina, una
praxis ascética, una espiritualidad,



exhortando a quienes le escuchan a
recibirla en sus corazones y a
encarnarla después en sus vidas. Hay
en este caso una evidente y clara
referencia a la realización concreta,
práctica, del mensaje transmitido,
pero se trata de una referencia hecha
en términos necesariamente
generales sin descender a la
concreción última e individual de
cuanto esa realización implica;
corresponde a quienes han
escuchado esa predicación
esforzarse después, por cuenta
propia, en concretar y adecuar a su
situación singular los criterios e
impulsos recibidos. Una tercera
manera es la del director espiritual o,
en términos más amplios,

la del formador de hombres, que
atiende a las almas una a una y
permanece junto a ellas mientras
van descubriendo y recorriendo el
camino individual y singular por el
que Dios las llama, sugiriendo,



aconsejando, reconviniendo,
exhortando, no en términos
generales o según un esquema de
validez universal, sino tomando pie
de la vida misma, de lo que en cada
momento esa persona concreta
siente o necesita, ayudándole así a
reconocer, en el entramado de la
propia existencia, los dones y las
exigencias divinas y a responder a
ellos con generosidad.

El camino seguido el Beato Josemaría
Escrivá al comenzar, con honda
vibración apostólica, a difundir la luz
divina que había recibido, tiene
rasgos específicos, pero a la vez
puntos en común con el tercero de
los itinerarios mencionados. Hubo en
sus palabras y en sus escritos, ya
desde el principio, densos desarrollos
de tenor teológico, y en todo
momento manifestó una clara
advertencia de la novedad que
implicaba su mensaje y, por tanto, de
la necesidad de abrir, para darle un



cauce eclesial y canónico adecuado,
nuevos caminos jurídicos. A lo largo
de su vida redactó abundantes
escritos y predicó muchísimo,
dirigiéndose tanto a grupos
pequeños como —en sus últimos
años— a auditorios de miles de
personas. Pero lo más característico
de su modo de obrar fue siempre el
contacto de alma a alma: transmitió
el espíritu que había recibido de Dios
de manera personal, inmediata y
directa, en «apostolado de amistad y
confidencia», según una de las
expresiones

más significativas de su forma de
hablar.

Esa manera de proceder resultaba
connatural a su temperamento,
extraordinariamente humano y
cordial, pero derivaba sobre todo de
la misma naturaleza de la vocación
divina que había recibido. A lo que
se supo destinado el 2 de octubre de



1928 no fue a proclamar en abstracto
la doctrina sobre la santificación en
medio del mundo, sino a promover
en personas concretas la búsqueda
de la santidad

y el ejercicio del apostolado en y a
través de las tareas seculares: lo que
estaba llamado a iniciar no era sólo
un movimiento de ideas o un renacer
teológico, sino, también y ante todo,
un fenómeno pastoral. Y a esa
realidad se ajustó su forma de
actuar.

Su apostolado consistió en dirigirse a
hombres y mujeres que vivían; entre
las realidades y ocupaciones
temporales para, en honda labor
sacerdotal, acercarles hacia la fe o
hacerles profundizar en ella,
manifestándoles al mismo tiempo
que esa fe podía y debía iluminar y
transformar desde dentro la entera
existencia, convertir cualquier vida,
aun la más ordinaria y vulgar, en



realidad llena de sentido, porque
«pueden ser divinos todos los
caminos de la tierra», porque «hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que
toca a cada uno de vosotros
descubrir»(76).

Se comprende ahora por qué
insistíamos antes en que el nexo que
existe entre las dos etapas
fundamentales de la vida del
Fundador del Opus Dei —la que
antecede al 2 de octubre de 1928 y la
que le sigue— es un nexo intrínseco,
profundo, vital; y por qué
señalábamos que el largo período de
once años transcurrido desde los
barruntos de Logroño constituyó una
preparación no genérica sino
específica para lo que vino después.
En efecto, una tarea como la descrita,
una labor apostólica y sacerdotal
destinada a suscitar en los corazones
la unión, a la luz de la gracia, de lo
secular y de lo cristiano, del vivir en



el mundo y del vivir en Dios, sólo
puede realizarla quien ha percibido
de modo vivo y personal la
virtualidad unificadora de la fe, en
cuanto fuerza capaz de informar
todas las dimensiones del existir
humano.

Gracias a que, a través de largos años
de oración, su alma se había
connaturalizado por entero con la
verdad cristiana, mejor, con Dios
mismo, pudo asumir con plenitud,
situándola en su contexto adecuado,
la afirmación de lo secular que
estaba incluida en lo que Dios le hizo
conocer el 2 de octubre. Cuando, ese
día, vio con luz divina que todas las
condiciones y situaciones humanas
están surcadas por la llamada a la
santidad, esa visión penetró en su
corazón no como un meteorito que
se precipita sobre la arena de un
desierto, sino como una semilla que
cae en una tierra bien preparada: su
alma estaba ya marcada por una



profunda conciencia de la cercanía
de Dios y podía por tanto captar la
luz que Dios le concedía, percibiendo
desde el primer momento todo su
alcance y todo su enraizamiento
teologal. De ahí la eficacia de su
acción apostólica, que conoció
dificultades pero cuajó muy pronto
en frutos. De ahí también que en sus
palabras y escritos la secularidad no
esté nunca meramente yuxtapuesta
al existir cristiano, sino que sea
siempre afirmada desde el interior
de una fe que despliega toda su
fuerza y, por tanto, a la vez con
absoluta nitidez y al margen de toda
inflexión naturalista. La valoración
de la secularidad tal y como la
realiza el Fundador del Opus Dei,
implica, en efecto, como señalaba
Álvaro del Portillo, «superar un
doble prejuicio: el de los que
afirmaban que para ser
íntegramente cristianos es necesario
separarse del común de los hombres,
y el de los que pretenden reducir el



cristianismo a posturas
mundanas»(77).

Para desarrollar la segunda de las
dos consideraciones apuntadas en la
frase que acabamos de citar sería
necesario hablar de realidades y
planteamientos muy posteriores a
1928, trasladarnos a la década de los
años sesenta y trascender el enfoque
básicamente histórico al que obedece
el presente escrito. Baste pues con
haberla mencionado. Centrémonos
en cambio en la primera de ellas —la
superación de la separación entre
cristianismo y vida ordinaria—, ya
que de esa forma podremos captar
mejor la novedad que la predicación
del Fundador del Opus Dei
representaba con respecto al
ambiente que rodeó los comienzos
de su apostolado.

José Luis Illanes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-en-los-
inicios-de-una-labor-fundacional/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/
https://opusdei.org/es-es/article/1-en-los-inicios-de-una-labor-fundacional/

	1. En los inicios de una labor fundacional

