opusdei.org

1. EL CONCILIO
VATICANO II:
NUEVAS
PERSPECTIVAS-

“El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

Como ya sefialamos en paginas
anteriores, el clima general de
renovacion difundido en la Iglesia a
partir del anuncio de la celebracidon



de un nuevo Concilio Ecuménico, fue
uno de los factores que facilitd a
Mons. Escriva iniciar los tramites en
orden a la obtencion de un estatuto
juridico del Opus Dei acomodado a
su naturaleza. En rigor, las peticiones
formuladas por el Fundador del
Opus Dei eran independientes del
clima o ambiente conciliar, puesto
que no venian sino a expresar el
carisma fundacional originario. Pero
sin la nueva actitud que, poco a poco,
se fue abriendo paso en los
ambientes eclesiasticos, y
particularmente vaticanos, a partir
de 1959 -y, sobre todo, una vez
clausurado el Concilio -, y sin algunas
de las decisiones y ensefianzas
conciliares, la historia juridica
posterior del Opus Dei no habria
podido darse o, por mejor decir,
deberia haber adoptado tonos o
requerido tiempos muy diversos.

En este contexto hay que mencionar,
ante todo, el gran progreso en la



doctrina eclesioldgica marcado por la
Constitucion Dogmatica Lumen
gentium y, mas concretamente, por el
hecho de que esa Constitucion
conciliar comenzara con un capitulo
dedicado a la Iglesia como misterio,
asi como por la decision, madurada
en octubre de 1963, en virtud de la
cual el capitulo sobre el Pueblo de
Dios se anticipo, colocandolo delante
del dedicado a tratar de la Jerarquia
(1). Se recalcaba, asi, de una parte,
prolongando adquisiciones
consagradas en la Mystici Corporis,
que la Iglesia no. es mera sociedad,
ni mera institucion depositaria de
una doctrina y de unos medios
salvificos, sino misterio, realidad
vivida, comunicacién de Dios en acto;
y, de otra, se ponia de manifiesto que
la Iglesia es comunidad peregrinante,
pueblo que surca la historia como
sacramento universal de salvacion,
dotado de mision, en cuanto llamado
a comunicar al mundo la vida que lo
sustenta y lo anima.



La relacion entre vocacion y mision,
entre comunion con Dios y envio al
mundo, resultaban patentes.
Quedaba a la vez superado
radicalmente el planteamiento segun
el cual la mision habria sido confiada
por Cristo a la Jerarquia eclesidstica,
que haria después participe de ella,
por una u otra via, al pueblo
cristiano, para subrayar, en cambio,
que la mision es comunicada
directamente por Cristo a todo el
cuerpo de la Iglesia, estructurado en
una diversidad de tareas o funciones,
complementarias las unas de las
otras. El papel activo, la dignidad
radical, la vocacidn del fiel cristiano,
de todo christifidelis (2), eran, en
suma, no solo afirmadas y
presupuestas, sino asumidas como
criterio inspirador de cualquier
reflexion acerca del vivir y el actuar
de la Iglesia, en la que -como dira
sintéticamente el Decreto
Apostolicam actuositatem- "hay



diversidad de ministerios, pero
unidad de mision" (3).

En estrecha conexidn con ese
fundamento eclesioldgico, se
encuentra otra de las grandes
aportaciones de la Constitucion
Lumen gentium: la proclamacion, en
su capitulo quinto, de la llamada
universal a la santidad. La santidad,
la perfeccion de la caridad, la
plenitud de la vida cristiana, no
queda reservada a ningun estado o
condicién de vida, sino abierta a todo
cristiano, que, elevado por el
bautismo a la condicion de hijo de
Dios, ha recibido el don del Espiritu
Santo y esta llamado al seguimiento e
imitacion de Cristo. Y esto -punto
decisivo-, cada uno en su propio
estado y condicion, tomando ocasion
de cuanto esa condicion de vida
comporta y de las tareas e
incidencias que la integran: "todos
los fieles cristianos, en las
condiciones, ocupaciones o



circunstancias de su vida, y a traveés
de todo eso, se santificaran mas cada
dia si lo aceptan todo con fe como
venido de la mano del Padre celestial
y colaboran con la voluntad divina,
haciendo manifiesta a todos, incluso
en la dedicacion a tareas temporales,
la caridad con que Dios amo al
mundo" (4)

La importancia de esas declaraciones
conciliares, asi como el cambio que
representaban con respecto a la
situacion teoldgica precedente, son
patentes. En uno de los primeros
comentarios sobre el tema, el
publicado por los profesores del
Teresianum, se habla de "renovado
descubrimiento de la vocacion
universal a la santidad", de "nueva
toma de conciencia", de "nueva
valoracion teoldgica y pastoral” sobre
la realidad de esa llamada (5). "La
novedad de la declaracion -escribe,
por su parte, Philips no puede pasar

inadvertida para nadie"; "podemos



incluso predecir, sin temor a
equivocarnos -afiade-, que la
insistencia del Concilio en proclamar
la universalidad de la vocacion a la
santidad, a medida que los afios
pasen llamara mas la atencion”,
"Cierto -prosigue- que los padres
[conciliares] nada inédito han
inventado en esta materia. Si esta
verdad ha aparecido en pleno dia en
nuestra época, sefial que estaba, por
lo menos, subyacente en la vida de la
Iglesia en los siglos anteriores. Pero
de aqui a que los tedlogos pasados la
hayan desarrollado sin obscuridad ni
reticencias, hay un trecho” (6).

Las citas podrian multiplicarse.
Sefialemos solo que, para Mons.
Escriva, la declaracion conciliar
represento una alegria inmensa. La
llamada universal a la santidad, ese
auténtico eje de su predicacion desde
los comienzos, por cuya afirmacion
algunos le consideraron ingenuo,
loco o, incluso, sospechoso de herejia,



no so6lo se habia abierto camino, sino
que habia llegado a ser
solemnemente sancionada por el
Concilio: ¢como no sentirse feliz e
impulsado a dar, de todo corazon,
gracias a Dios? Muchas veces, en
conversaciones privadas, en
declaraciones, en meditaciones o en
homilias, dejo constancia de esos
sentimientos. Asi, por ejemplo, en
una entrevista concedida en mayo de
1966, después de recordar algunos de
los rasgos basicos del actuar propio
del laico o cristiano corriente,
comentaba: "Por lo demas, lo
importante no es solo la proyeccion
que he dado a estas ideas,
especialmente desde 1928, sino la
que le da el Magisterio de la Iglesia".
Inmediatamente después proseguia:
"Y no hace mucho -con una emocion,
para este pobre sacerdote, que es
dificil de explicar- el Concilio ha
recordado a todos los cristianos en la
Constitucion Dogmatica De Ecclesia,
que deben sentirse plenamente



ciudadanos de la ciudad terrena,
trabajando en todas las actividades
humanas (...), buscando la perfeccion
cristiana, a la que son llamados por
el sencillo hecho de haber recibido el
Bautismo" (7).

Unos afos después de celebrado el
Concilio, Pablo VI se referia a la
proclamacion de la llamada a la
santidad de todos los cristianos, para
comentar que, a quien examina el
conjunto de la obra conciliar, se le
presenta "como objetivo
peculiarisimo del magisterio del
Concilio y como su finalidad

ultima" (8). Con términos aun mas
fuertes se expresara Juan Pablo II:
"La tension a la santidad -en parrafos
anteriores ha mencionado los textos
de la Lumen gentium en que se llama
a la santidad a la totalidad de los
cristianos- es el eje de la renovacion
augurada por el Concilio (9).
Proclamar la llamada universal a la
santidad implica, en verdad,



subrayar con particular fuerza el
protagonismo que todo cristiano
tiene en la vida de la Iglesia y, en
consecuencia, dar origen a
realidades pastoralesy a
movimientos de ideas destinados a
tener profundas repercusiones. En
orden a los temas que estamos
estudiando en este libro, digamos
que, al superar viejos enfoques
teoldgicos, no sélo despejaba el
camino para la posibilidad de una
afirmacion neta del carisma original
y del mensaje del Opus Dei, sino que
ponia en marcha un proceso de
revision de esquemas
juridicocanonicos, en el que acabaria
abriéndose cauce a cuanto el Opus
Dei planteaba y solicitaba.

En este ultimo aspecto, es decir, en
esa revision de planteamientos
juridicos, venia a confluir también
otra de las lineas de fondo de los
trabajos conciliares: la que se
expresa en uno de los vocablos con



los que frecuentemente ha sido
calificado su empefio, el adjetivo
"pastoral”; linea, por lo demas,
relacionada con el horizonte
eclesioldgico abierto por la
acentuacion puesta en el concepto de
Pueblo de Dios. La Iglesia, asi
presentada, aparece, muy
claramente -repitamoslo-, como
comunidad peregrina, como
comunidad o pueblo que atraviesa la
historia enviada por Cristo para
anunciar a pueblos y civilizaciones la
salvacion que en El, en Cristo, ha sido
comunicada a toda la humanidad.
Condicion peregrina, apertura al
mundo, dimension pastoral, son
realidades o aspectos que se
reclaman e iluminan mutuamente,
poniendo de manifiesto la necesidad
de una elasticidad de
planteamientos, de una "dinamicidad
y funcionalidad de las estructuras
pastorales” (10). Estas estructuras, en
efecto, no pueden ser concebidas de
acuerdo con esquemas inflexibles y



aprioristas, puesto que -
presuponiendo siempre la voluntad
fundacional de Cristo y la
estructuracion por El decretadahan
de adaptarse y acomodarse a los
tiempos, a fin de contribuir, con los
modos que cada momento historico
reclame, a la efectiva difusion de la
palabra de Dios y del vivir cristiano:
la organizacion de la Iglesia debe
responder a las exigencias de su
mision, que se inserta y forma parte
de la historia.

Se deducia de ahi la insuficiencia del
principio de territorialidad, como
unico criterio determinante de las
estructuras jurisdiccionales; y se
apelaba a una capacidad de
inventiva, a una creatividad y, mas
radicalmente, a una actitud de
escucha ante cuanto el Espiritu
promoviera en la Iglesia, que el
Concilio no se limito a proclamar a
nivel de los principios, remitiendo su
virtualidad histérica a los tiempos



postconciliares, sino que aplico en
bastantes puntos concretos. Uno de
éstos debe ser aqui subrayado: la
posibilidad -e, incluso, la sugerencia
o recomendacion- de establecer
"peculiares didcesis o prelaturas
personales”, cuando asi lo aconseje el
servicio a "obras pastorales
peculiares”, contenida en el numero
10 del Decreto Presbhyterorum
Ordinis, de 7 de diciembre de 1965
1D).

Menos de un afio después de la
terminacion del Concilio, el 6 de
agosto de 1966, Pablo VI promulgé el
Motu proprio Ecclesiae. Sanctae,
para dar ejecucion a los Decretos
conciliares. La parte primera de ese
documento se dedica a las
disposiciones contenidas en los
Decretos Christus Dominus y
Presbyterorum Ordinis. El numero 4
de esta parte primera se ocupa de las
Prelaturas personales determinando
surazon de ser -"realizacion de



peculiares tareas pastorales o
misioneras"-; su ereccion por la Santa
Sede, después de oir el parecer de las
Conferencias Episcopales
interesadas; el caracter secular y la
formacion especializada de su clero;
su régimen, atribuido a un Prelado
propio; la posibilidad de que los
laicos se dediquen al servicio de sus
tareas e iniciativas; las relaciones con
los Ordinarios del lugar y las
Conferencias Episcopales, de
conformidad con sus propios
estatutos (12).

Un afio mas tarde, el 15-VIII-1967,
Pablo VI promulgé la Constitucion
Apostolica Regimini Ecclesiae
universae, con la que se introducia
una reorganizacion de la Curia
Romana. Al referirse a la
competencia de la Congregacion para
los Obispos, se establecia, en el
numero 49, paragrafo 1, que sera
competente "en lo que se refiere a la
constitucion de nuevas Didcesis,



provincias y regiones eclesiasticas
(...), asi como también a la ereccion
de Vicariatos castrenses y, oidas las
Conferencias Episcopales del
respectivo territorio, de Prelaturas
personales para la realizacion de
peculiares tareas pastorales en favor
de regiones o grupos sociales
necesitados de especial ayuda; trata
asimismo de lo relacionado con el
nombramiento de Obispos,
Administradores apostdlicos,
Coadjutores y Obispos auxiliares, de
los Vicariatos castrenses y de los
Vicarios o Prelados que gozan de
jurisdiccion personal” (13).

Notas

1. No es nuestra intencion ni aqui, ni
en lo que sigue, ofrecer una exposicion
detenida sobre la historia o las
ensefianzas conciliares, sino tan solo
esbozar, mediante algunas pinceladas,
el contexto historico de nuestro tema.
Por lo demas, la importancia de los



hechos mencionados fue puesta de
relieve ya por los primeros
comentaristas de la Lumen gentium:
ver, por ejemplo, el conjunto de
articulos incluidos en la obra
colectiva promovida por G.
BARAUNA, La Iglesia del vaticano 11,
Barcelona 1966 (en especial las
colaboraciones de Ch. Moeller, B.
Rigauxy O. Semmelroth), asi como el
comentario de G. PHILIPS, L Eglise et
son mystére au Ile Concite du Vatican,
Tournai 1967-1968. Los estudios
posteriores no han hecho sino
reafirmar esa valoracion, afiadiendo
matices o apreciaciones que no
afectan a nuestro tema.

2. Sobre la importancia del concepto
de fiel cristiano o chistifidelis, ver la
obra, ya clasica, de A. DEL PORTILLO,
Fieles y laicos en la Iglesia, Pamplona
1969 (nueva edicion ampliada,
Pamplona 1981). Un buen estudio
histdrico, teniendo a la vista las actas
conciliares, es el de F. RETAMAL, La



igualdad fundamental de los fieles en
la Iglesia segun la Constitucion
dogmatica "Lumen gentium". Estudio
de las fuentes, Santiago de Chile
1980.

3. CONC. VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, n. 2.

4. CONC. VATICANO II, Const. Dogm.
Lumen gentium, n. 41. Un primer
estudio de este capitulo de la Lumen
gentium, hecho teniendo en cuenta
las Actas Conciliares -aunque
utilizdndolas aun poco- es el de L.
RAVETTI, La santita nella "Lumen
gentium', Roma 1980. Las obras
citadas en notas anteriores ofrecen
ya -sobre todo la de Philips- datos de
interés. Desde una perspectiva
diversa, pero con analisis
interesantes sobre la historia del
capitulo quinto de la Lumen
gentium, M. J. SCHOENMAECKERS,
Genése du chapitre VI "De Religiosis"
de la constitution dogmatique sur



PEglise "Lumen gentium'; Roma
1983.

5. AA.VV, La santita nella
costituzione conciliare sulla Chiesa,
Roma 1966, p. 141.

6. G. PruLIPS, o.c. (nota 1 de este
cap.), vol. II, p. 98, (ed. castellana, La
Iglesia y su misterio, Barcelona 1969,
vol. IT, p. 131).

7. Conversaciones, n. 47. Desde la
perspectiva en la que estamos
situados, interesa sefialar, ante todo,
el eco que las declaraciones
conciliares suscitaron en el
Fundador del Opus Dei y las
perspectivas que abrieron a su
ulterior actuacion. Es de justicia, sin
embargo, dejar constancia de que a
esas declaraciones habia contribuido,
y poderosamente, su ensefianza y
actividad. Es, de hecho, un lugar
comun afirmar que Mons. Escriva de
Balaguer fue un precursor del
Concilio Vaticano II, particularmente



en cuanto se refiere a la
proclamacion de la llamada
universal a la santidad y a la
afirmacion de la misién de los laicos;
asilo han reconocido varios de los
protagonistas del Concilio: ver, por
ejemplo, las declaraciones de los
Cardenales F. KONIG, 11 significato
dell'Opus Dei, en "1l Corriere della
Sera", Milan, 9-1X-1975; P. PARENTE,
Le radici della spiritualita del
fondatore dell'Opus Dei, en
"L'Osservatore Romano", 24-VI-1979;
S. BAGGIO, Opus Dei: una svolta nella
spiritualitd, en "Avvenire", Milan 26-
VII-1975; J. ROSALES, Mgr. Escriva:
Profile of a saint, en "Philippines
Evening Express", Manila, 26-
VI-1976; M. GONZALEZ MARTIN,
¢Cudl seria su secreto?, en ABC,
Madrid, 24-VIII-1975; A. Rossi,
Mensagem universal de Mons.
Escriva, en "O Estado de Sao Paolo",
Sao Paolo, 27-VI y 4-VII-1976; asi
como, por no alargar la lista, A.
LuclIANI, luego Juan Pablo 1,



Cercando Dio nel lavoro quotidiano,
en "Il Gazzettino", Venecia, 25-
VII-1978, y JUAN PABLO II, Homilia
pronunciada el 19-VIII-1979 y
recogida en "L'Osservatore Romano",
20/21-VIII-1979; consultese también
A. DEL PORTILLO, Mons. Escriva de
Balaguer, testigo del amor a la
Iglesia. Una de las figuras
precursoras del Concilio Vaticano II,
en "Palabra”, 130 (1976), pp. 205-210.

8. PABLO VI, Motu proprio Sanctitas
clarior, del 9-111-1969 (AAS, 61, 1969,
149-150). 9. JUAN PABLO II,
Alocucion en el Angelus del
29-111-1987, en "L'Osservatore
Romano", 30/31-111-1987.

10. Tomamos la expresion de A. DEL
PORTILLO, Dinamicita efunzionalita
delle strulture pastorali, en AA.VV.,
La collegialita episcopale per il
futuro della Chiesa, Florencia 1969,
pp. 161 ss.



11. La figura que en el Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 10,
cuajara con el nombre de Prelatura
personal aparecid en el ambito
conciliar por primera vez dentro del
proyecto De distributione cleri,
elaborado por la Comision
preparatoria De disciplina cleri et
populi christiani en el mes de enero
de 1961 (cfr. Acta et documenta
Concilio Oecumenico Vaticano 11
apparando, series II, vol. 1, pars 1,
Typis Pol. Vat. 1965, pp. 563-565; vid,
en concreto, el n. IV, p. 564). La
solucion propuesta en ese proyecto
consistia en flexibilizar una figura ya
existente en la organizacion
jerarquica de la Iglesia, la Prelatura
llamada nullius (cfr. CIC 1917, cc.
319-327), acomodandola de manera
que, con o sin un territorio propio, se
insertase armonicamente en la
pastoral de la Iglesia, para la
realizacion de tareas peculiares. Este
era entonces, y fue luego, el punto de
referencia -no habia otro- que se



tenia presente siempre que en los
documentos de esa época se emplea
la palabra Prelatura (sobre este
punto y también sobre la Mission de
France, en cuanto que fue
considerada en el proyecto de la
Comision preparatoria del Concilio,
vid. P. LOMBARDIA - J. HERVADA,
Sobre prelaturas personales, en "Tus
Canonicum", 27, 1987, pp. 11-76).

La propuesta incluida en el esquema
citado de 1961 atraveso los diversos
periodos del Concilio, siendo
sucesivamente modificada y
perfilada (sobre el iter conciliar de la
Prelatura personal, vid. J.
MARTINEZ-TORRON, La
configuracion juridica de las
Prelaturas personales en el Concilio
Vaticano II, Pamplona 1986).

Eln. 10 del Decr. Presbyterorum
Ordinis, al que remitimos en el texto,
dice concretamente: "Donde asi lo
pida una razon de apostolado, se han



de facilitar no sélo una distribucion
mas adecuada de los presbiteros,
sino también las tareas pastorales
peculiares que, en favor de los
distintos grupos sociales, deban
realizarse en una region o nacion o
en cualquier lugar del mundo. Para
esto, puede ser util constituir algunos
seminarios internacionales,
peculiares didcesis o prelaturas
personales y otras instituciones
semejantes, a las cuales, del modo
que se ha determinar para cada una
y quedando siempre a salvo los
derechos de los Ordinarios del lugar,
puedan adscribirse o incardinarse
presbiteros para bien comun de toda
la Iglesia".

12. El texto completo de ese n. 4 es el
siguiente: "Ademas, para la
realizacion de peculiares tareas
pastorales o misioneras en favor de
determinadas regiones o grupos
sociales, que necesiten ayuda
especial, puede ser util que la Santa



Sede erija Prelaturas que consten de
presbiteros del clero secular, con una
formacion peculiar, bajo el régimen
de su propio Prelado y dotadas de
estatutos propios.

"Corresponderad a este Prelado erigir
y dirigir el seminario nacional o
internacional, en el que se formen
convenientemente los alumnos. El
Prelado gozara asimismo del derecho
de incardinar a esos alumnos y de
promoverlos a las Ordenes a titulo de
servicio a la Prelatura.

"El Prelado debe cuidar de la vida
espiritual de aquellos que haya
promovido por el titulo antedicho,
asi como también de la continuidad
en su formacion permanente y de su
ministerio peculiar, estableciendo
acuerdos con los Ordinarios del lugar
al que sean enviados esos sacerdotes.
También debe proveer a su
sustentacion conveniente, asegurada
mediante esos mismos acuerdos o



con bienes propios de la Prelatura o
con otros medios idoneos.
Igualmente debe cuidar de aquellos
que, por enfermedad o por otras
causas, deban cesar en el encargo
recibido.

"Nada impide que laicos, célibes o
casados, mediante convencion con la
prelatura, se dediquen con su
competencia profesional al servicio
de sus tareas e iniciativas.

"No se erigen estas Prelaturas sin
haber oido previamente a las
Conferencias episcopales de los
territorios en los que desarrollaran
su labor. Se ha de cuidar
delicadamente que, en ese trabajo, se
respeten los derechos de los
Ordinarios del lugar y se mantengan
relaciones estrechas con las
Conferencias episcopales”" (Motu
proprio Ecclesiae Sanctae, 1, n. 4, en
AAS 58, 1966, pp. 760-761).

13. AAS, 59 (1967), p. 901.



A. de Fuenmayor, V. GOmez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-
vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/

	1. EL CONCILIO VATICANO II: NUEVAS PERSPECTIVAS-

