
opusdei.org

1. EL CONCILIO
VATICANO II:
NUEVAS
PERSPECTIVAS-

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

07/01/2012

Como ya señalamos en páginas
anteriores, el clima general de
renovación difundido en la Iglesia a
partir del anuncio de la celebración



de un nuevo Concilio Ecuménico, fue
uno de los factores que facilitó a
Mons. Escrivá iniciar los trámites en
orden a la obtención de un estatuto
jurídico del Opus Dei acomodado a
su naturaleza. En rigor, las peticiones
formuladas por el Fundador del
Opus Dei eran independientes del
clima o ambiente conciliar, puesto
que no venían sino a expresar el
carisma fundacional originario. Pero
sin la nueva actitud que, poco a poco,
se fue abriendo paso en los
ambientes eclesiásticos, y
particularmente vaticanos, a partir
de 1959 -y, sobre todo, una vez
clausurado el Concilio -, y sin algunas
de las decisiones y enseñanzas
conciliares, la historia jurídica
posterior del Opus Dei no habría
podido darse o, por mejor decir,
debería haber adoptado tonos o
requerido tiempos muy diversos.

En este contexto hay que mencionar,
ante todo, el gran progreso en la



doctrina eclesiológica marcado por la
Constitución Dogmática Lumen
gentium y, más concretamente, por el
hecho de que esa Constitución
conciliar comenzara con un capítulo
dedicado a la Iglesia como misterio,
así como por la decisión, madurada
en octubre de 1963, en virtud de la
cual el capítulo sobre el Pueblo de
Dios se anticipó, colocándolo delante
del dedicado a tratar de la Jerarquía
(1). Se recalcaba, así, de una parte,
prolongando adquisiciones
consagradas en la Mystici Corporis,
que la Iglesia no. es mera sociedad,
ni mera institución depositaria de
una doctrina y de unos medios
salvíficos, sino misterio, realidad
vivida, comunicación de Dios en acto;
y, de otra, se ponía de manifiesto que
la Iglesia es comunidad peregrinante,
pueblo que surca la historia como
sacramento universal de salvación,
dotado de misión, en cuanto llamado
a comunicar al mundo la vida que lo
sustenta y lo anima.



La relación entre vocación y misión,
entre comunión con Dios y envío al
mundo, resultaban patentes.
Quedaba a la vez superado
radicalmente el planteamiento según
el cual la misión habría sido confiada
por Cristo a la Jerarquía eclesiástica,
que haría después partícipe de ella,
por una u otra vía, al pueblo
cristiano, para subrayar, en cambio,
que la misión es comunicada
directamente por Cristo a todo el
cuerpo de la Iglesia, estructurado en
una diversidad de tareas o funciones,
complementarias las unas de las
otras. El papel activo, la dignidad
radical, la vocación del fiel cristiano,
de todo christifidelis (2), eran, en
suma, no sólo afirmadas y
presupuestas, sino asumidas como
criterio inspirador de cualquier
reflexión acerca del vivir y el actuar
de la Iglesia, en la que -como dirá
sintéticamente el Decreto
Apostolicam actuositatem- "hay



diversidad de ministerios, pero
unidad de misión" (3).

En estrecha conexión con ese
fundamento eclesiológico, se
encuentra otra de las grandes
aportaciones de la Constitución
Lumen gentium: la proclamación, en
su capítulo quinto, de la llamada
universal a la santidad. La santidad,
la perfección de la caridad, la
plenitud de la vida cristiana, no
queda reservada a ningún estado o
condición de vida, sino abierta a todo
cristiano, que, elevado por el
bautismo a la condición de hijo de
Dios, ha recibido el don del Espíritu
Santo y está llamado al seguimiento e
imitación de Cristo. Y esto -punto
decisivo-, cada uno en su propio
estado y condición, tomando ocasión
de cuanto esa condición de vida
comporta y de las tareas e
incidencias que la integran: "todos
los fieles cristianos, en las
condiciones, ocupaciones o



circunstancias de su vida, y a través
de todo eso, se santificarán más cada
día si lo aceptan todo con fe como
venido de la mano del Padre celestial
y colaboran con la voluntad divina,
haciendo manifiesta a todos, incluso
en la dedicación a tareas temporales,
la caridad con que Dios amó al
mundo" (4)

La importancia de esas declaraciones
conciliares, así como el cambio que
representaban con respecto a la
situación teológica precedente, son
patentes. En uno de los primeros
comentarios sobre el tema, el
publicado por los profesores del
Teresianum, se habla de "renovado
descubrimiento de la vocación
universal a la santidad", de "nueva
toma de conciencia", de "nueva
valoración teológica y pastoral" sobre
la realidad de esa llamada (5). "La
novedad de la declaración -escribe,
por su parte, Philips no puede pasar
inadvertida para nadie"; "podemos



incluso predecir, sin temor a
equivocarnos -añade-, que la
insistencia del Concilio en proclamar
la universalidad de la vocación a la
santidad, a medida que los años
pasen llamará más la atención",
"Cierto -prosigue- que los padres
[conciliares] nada inédito han
inventado en esta materia. Si esta
verdad ha aparecido en pleno día en
nuestra época, señal que estaba, por
lo menos, subyacente en la vida de la
Iglesia en los siglos anteriores. Pero
de aquí a que los teólogos pasados la
hayan desarrollado sin obscuridad ni
reticencias, hay un trecho” (6).

Las citas podrían multiplicarse.
Señalemos sólo que, para Mons.
Escrivá, la declaración conciliar
representó una alegría inmensa. La
llamada universal a la santidad, ese
auténtico eje de su predicación desde
los comienzos, por cuya afirmación
algunos le consideraron ingenuo,
loco o, incluso, sospechoso de herejía,



no sólo se había abierto camino, sino
que había llegado a ser
solemnemente sancionada por el
Concilio: ¿cómo no sentirse feliz e
impulsado a dar, de todo corazón,
gracias a Dios? Muchas veces, en
conversaciones privadas, en
declaraciones, en meditaciones o en
homilías, dejó constancia de esos
sentimientos. Así, por ejemplo, en
una entrevista concedida en mayo de
1966, después de recordar algunos de
los rasgos básicos del actuar propio
del laico o cristiano corriente,
comentaba: "Por lo demás, lo
importante no es sólo la proyección
que he dado a estas ideas,
especialmente desde 1928, sino la
que le da el Magisterio de la Iglesia".
Inmediatamente después proseguía:
"Y no hace mucho -con una emoción,
para este pobre sacerdote, que es
dificil de explicar- el Concilio ha
recordado a todos los cristianos en la
Constitución Dogmática De Ecclesia,
que deben sentirse plenamente



ciudadanos de la ciudad terrena,
trabajando en todas las actividades
humanas (...), buscando la perfección
cristiana, a la que son llamados por
el sencillo hecho de haber recibido el
Bautismo" (7).

Unos años después de celebrado el
Concilio, Pablo VI se refería a la
proclamación de la llamada a la
santidad de todos los cristianos, para
comentar que, a quien examina el
conjunto de la obra conciliar, se le
presenta "como objetivo
peculiarísimo del magisterio del
Concilio y como su finalidad
última" (8). Con términos aún más
fuertes se expresará Juan Pablo II:
"La tensión a la santidad -en párrafos
anteriores ha mencionado los textos
de la Lumen gentium en que se llama
a la santidad a la totalidad de los
cristianos- es el eje de la renovación
augurada por el Concilio (9).
Proclamar la llamada universal a la
santidad implica, en verdad,



subrayar con particular fuerza el
protagonismo que todo cristiano
tiene en la vida de la Iglesia y, en
consecuencia, dar origen a
realidades pastorales y a
movimientos de ideas destinados a
tener profundas repercusiones. En
orden a los temas que estamos
estudiando en este libro, digamos
que, al superar viejos enfoques
teológicos, no sólo despejaba el
camino para la posibilidad de una
afirmación neta del carisma original
y del mensaje del Opus Dei, sino que
ponía en marcha un proceso de
revisión de esquemas
jurídicocanónicos, en el que acabaría
abriéndose cauce a cuanto el Opus
Dei planteaba y solicitaba.

En este último aspecto, es decir, en
esa revisión de planteamientos
jurídicos, venía a confluir también
otra de las líneas de fondo de los
trabajos conciliares: la que se
expresa en uno de los vocablos con



los que frecuentemente ha sido
calificado su empeño, el adjetivo
"pastoral"; línea, por lo demás,
relacionada con el horizonte
eclesiológico abierto por la
acentuación puesta en el concepto de
Pueblo de Dios. La Iglesia, así
presentada, aparece, muy
claramente -repitámoslo-, como
comunidad peregrina, como
comunidad o pueblo que atraviesa la
historia enviada por Cristo para
anunciar a pueblos y civilizaciones la
salvación que en El, en Cristo, ha sido
comunicada a toda la humanidad.
Condición peregrina, apertura al
mundo, dimensión pastoral, son
realidades o aspectos que se
reclaman e iluminan mutuamente,
poniendo de manifiesto la necesidad
de una elasticidad de
planteamientos, de una "dinamicidad
y funcionalidad de las estructuras
pastorales" (10). Estas estructuras, en
efecto, no pueden ser concebidas de
acuerdo con esquemas inflexibles y



aprioristas, puesto que -
presuponiendo siempre la voluntad
fundacional de Cristo y la
estructuración por El decretadahan
de adaptarse y acomodarse a los
tiempos, a fin de contribuir, con los
modos que cada momento histórico
reclame, a la efectiva difusión de la
palabra de Dios y del vivir cristiano:
la organización de la Iglesia debe
responder a las exigencias de su
misión, que se inserta y forma parte
de la historia.

Se deducía de ahí la insuficiencia del
principio de territorialidad, como
único criterio determinante de las
estructuras jurisdiccionales; y se
apelaba a una capacidad de
inventiva, a una creatividad y, más
radicalmente, a una actitud de
escucha ante cuanto el Espíritu
promoviera en la Iglesia, que el
Concilio no se limitó a proclamar a
nivel de los principios, remitiendo su
virtualidad histórica a los tiempos



postconciliares, sino que aplicó en
bastantes puntos concretos. Uno de
éstos debe ser aquí subrayado: la
posibilidad -e, incluso, la sugerencia
o recomendación- de establecer
"peculiares diócesis o prelaturas
personales", cuando así lo aconseje el
servicio a "obras pastorales
peculiares", contenida en el número
10 del Decreto Presbyterorum
Ordinis, de 7 de diciembre de 1965
(11).

Menos de un año después de la
terminación del Concilio, el 6 de
agosto de 1966, Pablo VI promulgó el
Motu proprio Ecclesiae. Sanctae,
para dar ejecución a los Decretos
conciliares. La parte primera de ese
documento se dedica a las
disposiciones contenidas en los
Decretos Christus Dominus y
Presbyterorum Ordinis. El número 4
de esta parte primera se ocupa de las
Prelaturas personales determinando
su razón de ser -"realización de



peculiares tareas pastorales o
misioneras"-; su erección por la Santa
Sede, después de oír el parecer de las
Conferencias Episcopales
interesadas; el carácter secular y la
formación especializada de su clero;
su régimen, atribuido a un Prelado
propio; la posibilidad de que los
laicos se dediquen al servicio de sus
tareas e iniciativas; las relaciones con
los Ordinarios del lugar y las
Conferencias Episcopales, de
conformidad con sus propios
estatutos (12).

Un año más tarde, el 15-VIII-1967,
Pablo VI promulgó la Constitución
Apostólica Regimini Ecclesiae
universae, con la que se introducía
una reorganización de la Curia
Romana. Al referirse a la
competencia de la Congregación para
los Obispos, se establecía, en el
número 49, parágrafo 1, que será
competente "en lo que se refiere a la
constitución de nuevas Diócesis,



provincias y regiones eclesiásticas
(...), así como también a la erección
de Vicariatos castrenses y, oídas las
Conferencias Episcopales del
respectivo territorio, de Prelaturas
personales para la realización de
peculiares tareas pastorales en favor
de regiones o grupos sociales
necesitados de especial ayuda; trata
asimismo de lo relacionado con el
nombramiento de Obispos,
Administradores apostólicos,
Coadjutores y Obispos auxiliares, de
los Vicariatos castrenses y de los
Vicarios o Prelados que gozan de
jurisdicción personal" (13).

Notas

1. No es nuestra intención ni aquí, ni
en lo que sigue, ofrecer una exposición
detenida sobre la historia o las
enseñanzas conciliares, sino tan sólo
esbozar, mediante algunas pinceladas,
el contexto histórico de nuestro tema.
Por lo demás, la importancia de los



hechos mencionados fue puesta de
relieve ya por los primeros
comentaristas de la Lumen gentium:
ver, por ejemplo, el conjunto de
artículos incluidos en la obra
colectiva promovida por G.
BARAUNA, La Iglesia del vaticano II,
Barcelona 1966 (en especial las
colaboraciones de Ch. Moeller, B.
Rigaux y O. Semmelroth), así como el
comentario de G. PHILIPS, L Eglise et
son mystére au Ile Concite du Vatican,
Tournai 1967-1968. Los estudios
posteriores no han hecho sino
reafirmar esa valoración, añadiendo
matices o apreciaciones que no
afectan a nuestro tema.

2. Sobre la importancia del concepto
de fiel cristiano o chistifidelis, ver la
obra, ya clásica, de A. DEL PORTILLO,
Fieles y laicos en la Iglesia, Pamplona
1969 (nueva edición ampliada,
Pamplona 1981). Un buen estudio
histórico, teniendo a la vista las actas
conciliares, es el de F. RETAMAL, La



igualdad fundamental de los fieles en
la Iglesia según la Constitución
dogmática "Lumen gentium". Estudio
de las fuentes, Santiago de Chile
1980.

3. CONC. VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, n. 2.

4. CONC. VATICANO II, Const. Dogm.
Lumen gentium, n. 41. Un primer
estudio de este capítulo de la Lumen
gentium, hecho teniendo en cuenta
las Actas Conciliares -aunque
utilizándolas aún poco- es el de L.
RAVETTI, La santitá nella `Lumen
gentium', Roma 1980. Las obras
citadas en notas anteriores ofrecen
ya -sobre todo la de Philips- datos de
interés. Desde una perspectiva
diversa, pero con análisis
interesantes sobre la historia del
capítulo quinto de la Lumen
gentium, M. J. SCHOENMAECKERS,
Genése du chapitre VI "De Religiosis"
de la constitution dogmatique sur



PEglise "Lumen gentium'; Roma
1983.

5. AA.VV., La santitá nella
costituzione conciliare sulla Chiesa,
Roma 1966, p. 141.

6. G. PrüLIPS, o.c. (nota 1 de este
cap.), vol. II, p. 98, (ed. castellana, La
Iglesia y su misterio, Barcelona 1969,
vol. II, p. 131).

7. Conversaciones, n. 47. Desde la
perspectiva en la que estamos
situados, interesa señalar, ante todo,
el eco que las declaraciones
conciliares suscitaron en el
Fundador del Opus Dei y las
perspectivas que abrieron a su
ulterior actuación. Es de justicia, sin
embargo, dejar constancia de que a
esas declaraciones había contribuido,
y poderosamente, su enseñanza y
actividad. Es, de hecho, un lugar
común afirmar que Mons. Escrivá de
Balaguer fue un precursor del
Concilio Vaticano II, particularmente



en cuanto se refiere a la
proclamación de la llamada
universal a la santidad y a la
afirmación de la misión de los laicos;
así lo han reconocido varios de los
protagonistas del Concilio: ver, por
ejemplo, las declaraciones de los
Cardenales F. KóNIG, 11 significato
dell'Opus Dei, en "ll Corriere della
Sera", Milán, 9-IX-1975; P. PARENTE,
Le radici della spiritualitá del
fondatore dell'Opus Dei, en
"L'Osservatore Romano", 24-VI-1979;
S. BAGGIO, Opus Dei: una svolta nella
spiritualitá, en "Avvenire", Milán 26-
VII-1975; J. ROSALES, Mgr. Escrivá:
Profile of a saint, en "Philippines
Evening Express", Manila, 26-
VI-1976; M. GóNZALEZ MARTÍN,
¿Cuál sería su secreto?, en ABC,
Madrid, 24-VIII-1975; A. Rossi,
Mensagem universal de Mons.
Escrivá, en "O Estado de Sáo Paolo",
Sáo Paolo, 27-VI y 4-VII-1976; así
como, por no alargar la lista, A.
LucIANI, luego Juan Pablo 1,



Cercando Dio nel lavoro quotidiano,
en "Il Gazzettino", Venecia, 25-
VII-1978, y JUAN PABLO II, Homilía
pronunciada el 19-VIII-1979 y
recogida en "L'Osservatore Romano",
20/21-VIII-1979; consúltese también
A. DEL PORTILLO, Mons. Escrivá de
Balaguer, testigo del amor a la
Iglesia. Una de las figuras
precursoras del Concilio Vaticano II,
en "Palabra", 130 (1976), pp. 205-210.

8. PABLO VI, Motu proprio Sanctitas
clarior, del 9-111-1969 (AAS, 61, 1969,
149-150). 9. JUAN PABLO II,
Alocución en el Angelus del
29-111-1987, en "L'Osservatore
Romano", 30/31-111-1987.

10. Tomamos la expresión de A. DEL
PORTILLO, Dinamicitá efunzionalitá
delle strulture pastorali, en AA.VV.,
La collegialitá episcopale per il
futuro della Chiesa, Florencia 1969,
pp. 161 ss.



11. La figura que en el Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 10,
cuajará con el nombre de Prelatura
personal apareció en el ámbito
conciliar por primera vez dentro del
proyecto De distributione cleri,
elaborado por la Comisión
preparatoria De disciplina cleri et
populi christiani en el mes de enero
de 1961 (cfr. Acta et documenta
Concilio Oecumenico Vaticano 11
apparando, series II, vol. 1, pars 1,
Typis Pol. Vat. 1965, pp. 563-565; vid,
en concreto, el n. IV, p. 564). La
solución propuesta en ese proyecto
consistía en flexibilizar una figura ya
existente en la organización
jerárquica de la Iglesia, la Prelatura
llamada nullius (cfr. CIC 1917, cc.
319-327), acomodándola de manera
que, con o sin un territorio propio, se
insertase armónicamente en la
pastoral de la Iglesia, para la
realización de tareas peculiares. Este
era entonces, y fue luego, el punto de
referencia -no había otro- que se



tenía presente siempre que en los
documentos de esa época se emplea
la palabra Prelatura (sobre este
punto y también sobre la Mission de
France, en cuanto que fue
considerada en el proyecto de la
Comisión preparatoria del Concilio,
vid. P. LOMBARDÍA - J. HERVADA,
Sobre prelaturas personales, en "Tus
Canonicum", 27, 1987, pp. 11-76).

La propuesta incluida en el esquema
citado de 1961 atravesó los diversos
períodos del Concilio, siendo
sucesivamente modificada y
perfilada (sobre el iter conciliar de la
Prelatura personal, vid. J.
MARTÍNEZ-TORRÓN, La
configuración jurídica de las
Prelaturas personales en el Concilio
Vaticano II, Pamplona 1986).

El n. 10 del Decr. Presbyterorum
Ordinis, al que remitimos en el texto,
dice concretamente: "Donde así lo
pida una razón de apostolado, se han



de facilitar no sólo una distribución
más adecuada de los presbíteros,
sino también las tareas pastorales
peculiares que, en favor de los
distintos grupos sociales, deban
realizarse en una región o nación o
en cualquier lugar del mundo. Para
esto, puede ser útil constituir algunos
seminarios internacionales,
peculiares diócesis o prelaturas
personales y otras instituciones
semejantes, a las cuales, del modo
que se ha determinar para cada una
y quedando siempre a salvo los
derechos de los Ordinarios del lugar,
puedan adscribirse o incardinarse
presbíteros para bien común de toda
la Iglesia".

12. El texto completo de ese n. 4 es el
siguiente: "Además, para la
realización de peculiares tareas
pastorales o misioneras en favor de
determinadas regiones o grupos
sociales, que necesiten ayuda
especial, puede ser útil que la Santa



Sede erija Prelaturas que consten de
presbíteros del clero secular, con una
formación peculiar, bajo el régimen
de su propio Prelado y dotadas de
estatutos propios.

"Corresponderá a este Prelado erigir
y dirigir el seminario nacional o
internacional, en el que se formen
convenientemente los alumnos. El
Prelado gozará asimismo del derecho
de incardinar a esos alumnos y de
promoverlos a las Ordenes a título de
servicio a la Prelatura.

"El Prelado debe cuidar de la vida
espiritual de aquellos que haya
promovido por el título antedicho,
así como también de la continuidad
en su formación permanente y de su
ministerio peculiar, estableciendo
acuerdos con los Ordinarios del lugar
al que sean enviados esos sacerdotes.
También debe proveer a su
sustentación conveniente, asegurada
mediante esos mismos acuerdos o



con bienes propios de la Prelatura o
con otros medios idóneos.
Igualmente debe cuidar de aquellos
que, por enfermedad o por otras
causas, deban cesar en el encargo
recibido.

"Nada impide que laicos, célibes o
casados, mediante convención con la
prelatura, se dediquen con su
competencia profesional al servicio
de sus tareas e iniciativas.

"No se erigen estas Prelaturas sin
haber oído previamente a las
Conferencias episcopales de los
territorios en los que desarrollarán
su labor. Se ha de cuidar
delicadamente que, en ese trabajo, se
respeten los derechos de los
Ordinarios del lugar y se mantengan
relaciones estrechas con las
Conferencias episcopales" (Motu
proprio Ecclesiae Sanctae, 1, n. 4, en
AAS 58, 1966, pp. 760-761).

13. AAS, 59 (1967), p. 901.



A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-
vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/1-el-concilio-vaticano-ii-nuevas-perspectivas-2/

	1. EL CONCILIO VATICANO II: NUEVAS PERSPECTIVAS-

