opusdei.org

1. Contemplativo en
medio del mundo

Memoria del Beato Josemaria
Escriva, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarria.

31/12/2011

Después de leer las paginas
anteriores, en las que se intenta
reflejar el temple humano de Mons.
Escriva de Balaguer, parece
ineludible citar unas densas frases
del Decreto de la Congregacion para
las Causas de los Santos sobre sus
virtudes heroicas, promulgado en



1990: "Los rasgos mas caracteristicos
de su personalidad no hay que
buscarlos tanto en sus egregias
cualidades para la accion como en su
vida de oracion, y en la asidua
experiencia unitiva que hizo de él
verdaderamente un contemplativo
itinerante. Fiel al carisma recibido,
fue ejemplo de heroicidad en las
circunstancias corrientes de la vida:
en la oracién continua; en la
mortificacion ininterrumpida -como
el latir del corazon-; en la asidua
presencia de Dios, que alcanzaba las
cumbres de la union con Dios incluso
en medio del fragor del mundo y de
una dedicacion incansable al trabajo.
Continuamente inmerso en la
contemplacion del misterio de la
Trinidad, vivié la filiacion divina en
Cristo como fundamento de toda la
vida espiritual, en la que la fortaleza
de la fe y la audacia apostolica de la
caridad se conjugaban
armonicamente con el abandono
filial en las manos de Dios Padre".



Seria el momento de conversar sobre
esas cumbres de santidad a las que
llegd el Fundador del Opus Dei:
persuadido de la primacia de la
piedad personal y de la unién con
Dios como cimiento de toda su accion
apostolica, encarnoé aquel verso de
San Juan de la Cruz que le era muy
familiar: "volé tan alto, tan alto, que
le di a la caza alcance". Podriamos
empezar con la presencia de Dios en
las circunstancias ordinarias,
manifestacion practica de su
contemplacion en medio del
mundo.

Me dijo centenares de veces: yo no
me he aburrido nunca. Daba a
entender con esta afirmacion
categorica que, en la vida de un
hombre de Dios, no hay espacios
vacios, ni momentos de ocio, ni
soledad, pues el dia y la noche se
gastan en un coloquio de amor, en
una conversacion constante con el
Sefior, llena de ventura.



Ya en 1953 le oi: los que se aburren
en esta vida es que no entienden de
amor, del Amor con mayuscula. Y,
en 1954, volvia sobre este tema:
nosotros no estamos nunca solos.
No tenemos derecho a aburrirnos,
ni a sentirnos tristes. Se aburren, o
se llenan de tristeza, los que viven
de vaguedades, encerrados en su
pequeiio mundo personal, sin mas
horizontes que su egoismo o sus
razonamientos humanos. Viven
solos, aburridos, los que no
quieren tener a Dios como Padre,
los que se olvidan de que Dios sabe
mas, y no acaban de conformarse
con amar la Voluntad del Senor.

Se sentia observado amorosamente
por la Providencia, y se esforzaba
para comportarse como hijo de Dios
sin interrupcion, hasta el punto de
que su primo primi era dirigirse a EI,
con la fe segura de que el Sefior no
abandona a los que sinceramente
le invocan, aunque sean tan pobres



hombres como yo, y no
merezcamos siquiera una mirada
suya.

Se advertia de modo tangible que
estaba en la presencia de Dios:
comentaba que los catdlicos no
tenemos mas remedio que hacer todo
-trabajar, estudiar, vivir- con mucha
fe, sin miedo al ridiculo o al qué
dirdn, porque hemos de
comportarnos exclusivamente de
cara a Dios, y, a través de El, servir a
las almas.

Por la reverencia que sentia hacia la
Majestad divina, nos remachaba que
debiamos preocuparnos de
reconocer a Dios como Rey, como
Redentor, como Todopoderoso,
como Bondad infinita que se nos
entrega y como la suma felicidad
de todas las personas. Esos titulos
le corresponden a Dios por
justicia, y los hombres estamos
obligados a darselos con toda



nuestra actividad, con nuestra
confesion de fe, con nuestra
oracion y nuestro
comportamiento.

En 1966, nos alentaba a querer a Dios
con plenitud: somos gente
comprometida por el amor. Por
eso, hemos de vivir una fidelidad
continua y siempre mas exigente,
también cuando debemos caminar
a contrapelo. Nos movemos en la
presencia del Sefior: £l nos mira
constantemente y ve nuestros
deseos mas intimos, scrutans
corda ["penetrando los corazones"]:
nada de nuestra vida -asi de
grande es su predileccion- le
resulta desconocido. Por eso os
digo en tantas ocasiones que le
deis el corazon entero, como justa
correspondencia a sus desvelos.

Y en toda su vida se sinti6é siempre
acompaifiado por la seguridad en la
fortaleza de nuestra Madre. Asi, el



dia 8 de septiembre de 1973, después
de la comida, nos recomendaba: esta
maiiana consideraba en mi
meditacion que la Iglesia ha
dispuesto, desde hace siglos, que se
celebren la mayoria de las
advocaciones de la Virgen. Y yo le
decia a mi Madre que queria -y
quiero- contemplarla en todas las
ermitas y Santuarios del mundo.
Estas cosas son cosas de amor, y
como nosotros somos almas de
amor, mantenemos una
conversacion constante con Maria
y José y, después, con ellos,
pasamos a tratar a Jesus y, con los
tres, al Padre y al Espiritu Santo.
Hijos mios, jvida de fe!, pidiendo
diariamente adauge nobis fidem!
["jauméntanos la fe!": Lucas 17,5]
Acostumbraos a dirigiros
constantemente al Sefior, cada uno
a su modo, con sus piropos, con sus
jaculatorias. Buscaos modos de
hablar con El, que son medios para
ayudarnos a que esa conversacion



no decaiga: sirven como cuando
éramos nifios y nos cogian la mano
para escribir.

De algun modo, estas frases recrean
el clima de amor de Dios que se
palpaba en torno a Mons. Escriva de
Balaguer, y que expresaba con
palabras de enamorado.

Desde que le conoci, me aconsejo
siempre buscar al Sefior, mirar al
Sefor, tratar al Sefior, amar al
Seiior. Y afnladia: si nos esforzamos
en seguir estas etapas, Fl se hace el
encontradizo: no os desaniméis
jamas en la lucha, porque Dios esta
a nuestro lado.

En mi larga convivencia con el
Fundador del Opus Dei, he podido
apreciar que, movido por la virtud de
la esperanza, buscaba al Sefior en sus
normas de piedad, en su trabajo, en
su apostolado y en todas las
circunstancias en que la providencia
le colocaba. Exclamaba con



seguridad: jnosotros, si no estamos
con Dios, no estamos bien!

Muchos dias, hacia las ocho o nueve
de la mafiana, me preguntaba:
ccuantos actos de amor has hecho
hoy? Me instaba asi a crecer hacia
adentro, para que la vida interior
gobernase toda actividad. Solia
explicarlo con diversas palabras,
pero con idéntica exigencia: si decis
que estais enamorados de Dios,
tengo derecho a preguntaros:
ccuantos actos de amor has hecho
hoy?, ¢cuantos actos de
desagravio?, ;cuantos actos de fe?,
ccuantos actos de esperanza y de
caridad?, ;cuantas jaculatorias
haces?...; porque debemos vivir
continuamente en su presenciay
convertir todo nuestro dia en una
oracion.

No nos escondia que buscar al Sefior
con perseverancia cuesta al
principio; pero nos aseguraba que,



después de afanarse con actos de fe,
de esperanza y de amor, con
jaculatorias y con miradas, muchas
veces me encuentro con esa
presencia de Dios pasiva, porque
Fl se me acerca y me hace notar
que esta a mi lado.

En 1973, nos alentaba a los
Directores centrales: esforzaos por
ser almas contemplativas. Ya
sabéis cuales son los milagros
grandes en el Opus Dei: la
fidelidad, la perseverancia en
nuestra vida ordinaria,
ofreciéndosela continuamente al
Seiior. Dios esta siempre con
nosotros, si no le echamos por el
pecado; esta aqui, ahora, en
vuestros corazones y en el mio.
Hijos mios, ;qué haremos vosotros
y yo para estar con el Sefior en el
Opus Dei? jBuscarlo!: buscarlo,
para tratarlo, para meternos en su
intimidad. (No os da alegria esa
costumbre -que es una muestra del



trato que debemos tener con el
Senor- de saludar al Amo de la casa
en cuanto llegamos a un Centro
nuestro, o cuando salimos?

Me ha impresionado siempre su
espontaneidad en el trato con el
Sefior. Las comunidades de religiosas
del Real Patronato de Santa Isabel
han contado los encuentros y delirios
de amor del Fundador del Opus Dei
con la imagen del Nifio Jesus que
conservan en uno de los dos
Conventos. Y yo he visto también su
actitud ardiente y apasionada
cuando llegaban las Navidades: al
entrar o salir del oratorio, besaba
con ternura al Nifio recién nacido. En
otros momentos le cogia en sus
brazos, acariciandole dulcemente,
mientras le miraba agradecido y con
hambre de aprender. En una
ocasion, después de besarle, puso sus
0jos en esa imagen y, con la delicada
ilusion de un padre de familia,
requebrd al Nifio Jesus: jchato!



Realmente, junto al Fundador del
Opus Dei, se respiraba una atmosfera
espiritual.

Meditaba y predicaba con frecuencia
las palabras que el padre de familia
dirige al hermano mayor del hijo
proédigo: omnia mea tua sunt ["todo
lo mio es tuyo": Lucas 15,31]. Este es
el tesoro nuestro, el fin de nuestra
vida, la esperanza de toda nuestra
actividad, el anico anhelo que debe
movernos: estar con Dios y vivir de
Dios. Por eso, no dejaba de
recordarnos que no podemos robarle
ni un apice de su gloria. En las
multiples ocasiones en que le abri mi
alma, me repetia que buscara esa
honra divina, rechazando cualquier
compensacion humana, porque de
otro modo erraria el camino.

Paraba muchas veces cada dia para
ofrecer lo que ya habia realizado y lo
que le quedaba por hacer. Mientras
trabajabamos, era recurrente su



incitacion a rendir el culto debido al
Sefior: no perdamos el punto de
mira sobrenatural en cada una de
las acciones que estamos haciendo,
en lo que realizamos ahora. Vamos
arectificar la intencion, para que
sea todo para El. Deo omnis gloria!
Dios nos espera ahora.

Ponderaba cuanto ocurria a su
alrededor a la luz de la fe. Enfocaba
los problemas doctrinales, de
gobierno, de apostolado, de
convivencia social, desde el punto de
vista sobrenatural, con la certeza de
que solo en ese plano se encuentran
las verdaderas soluciones. Queddé
muy grabado en su mente el
comentario de una monja piadosa,
ante una situacion dura: "Don
Josemaria, jel Sefior es muy agudo!";
y sacaba gran partido de esta
anécdota, que le ayudaba a sentirse
seguro y sereno con las disposiciones
del Sefior.



Aplicaba a su existencia las palabras
del Apdstol: vivo autem, iam non ego,
vivit vero in me Christus ["ya no vivo
yo, es Cristo quien vive en mi":
Galatas 2,20]. Y se examinaba para
ver sile dejaba realmente empapar
todas sus actividades, a la vez que
nos insistia a los demas en la
necesidad de empefiarnos en la lucha
por la presencia de Dios.

Repetia, con urgencia sobrenatural,
que hemos de dar a cada segundo
de nuestra vida vibracion de
eternidad. En un Circulo de
formacion, al leer en voz alta semper,
praesentia Dei, consideratio nostrae
filiationis divinae... ["siempre,
presencia de Dios, considerar nuestra
filiacién divina..."], se detuvo un
instante y nos explico: cuando yo
escribia esto, me parecia una
ingenuidad, como una cosa
innecesaria ponerlo, algo asi como
si dijese: el corazon, para vivir,
tiene que latir siempre. Semper:



que lleva consigo estas
manifestaciones de desasimiento
de nuestro yo, porque es vivir de
Dios, por Dios y para Dios.

En otro Circulo, de 1957, nos hacia
considerar: es interesante que 0s
deis cuenta del significado del
semper. Si no hay lucha por
adquirir una presencia de Dios que
sea constante, tampoco hay trato
con Dios. Hemos de dirigirnos a Fl
en todo momento, y enseguida
surge la consideracion de que
somos hijos de Dios, que se
manifiesta en un vivir continuo
cara al Sefior, con jaculatorias, con
actos de desagravio, con acciones
de gracias, todo el dia para Fl.

El 22 de noviembre de 1973, abria su
corazoén a Mons. Alvaro del Portillo y
a mi: ayer, mientras hablaba con el
Seiior, escribi algo que nos puede
servir de jaculatoria: tenui eum,
nec dimittam, jlo tengo cogido, y



no lo soltaré! Llevaba yo dos dias
con esta comezon. No son
locuciones de Dios. Son
inquietudes que pone en el alma,
que no descansa hasta que las
descubre. Nunca me he
preocupado de encasillar la vida
interior con las distinciones que
seiialan los tratados de mistica,
pero entiendo que Dios se mete en
el corazon de la criatura, y ésta
solo encuentra la paz cuando
responde y se abandona en Fl.

No tenia la menor duda de que la
oracion consigue los prodigios que
narra el Evangelio, y resuelve
situaciones que parecen barreras
insuperables: yo no soy milagrero.
He escrito desde hace afios, y he
dicho tantas veces de palabra, que
me sobran y me bastan los
milagros del Evangelio. Pero si
afirmara que no toco a Dios, que
no siento toda la fuerza de su
Omnipotencia, jmentiria!



Esa presencia de Dios se reflejaba
externamente en su intenso
recogimiento, que vivia con
naturalidad, sin cosas ni gestos raros.

En 1968, aprovechando el intervalo
de un cambio de ocupacion, me
confid: continuamente, cada pocos
segundos, le estoy diciendo al
Seiior que le quiero. Necesito
decirselo y repetirselo. Diselo tu
también, y diselo de mi parte.

En muchas circunstancias, le notaba
recogido a lo largo de la jornada,
hablando con el Sefior. Luego
reconocia que estaba tratando con El
de los distintos temas. Lo he
presenciado dia a dia, especialmente
antes de retirarse a descansar,
cuando -terminado el trabajo-
contemplaba como se recogia para
dar gracias por todo lo que habia
ocurrido, para pedir perddn contrito
por sus faltas -también por las de
omision-, para unirse a la plegaria de



la Iglesia, para apoyarse en las
suplicas de sus hijas y de sus hijos en
el mundo.

En mas de una ocasion, considerando
el peso y la fatiga de su esfuerzo,
Mons. del Portillo o yo le
preguntabamos si estaba
"impensierito" [absorto en sus
pensamientos]. Contestaba
inmediatamente, con naturalidad,
que estaba hablando con el Sefior.
Respetabamos esos silencios y nos
uniamos a su oracion, que
interrumpia -sin cortar el didlogo
contemplativo- para preguntar por
asuntos del trabajo, encargos
apostolicos, o noticias de la labor en
distintos paises.

No significa cuanto acabo de decir
que viviera al margen de las
situaciones del mundo y de la
sociedad, o de las tareas que afectan
a los hombres; y mucho menos que
permaneciese ajeno a los problemas



de la Iglesia. Al contrario, le
interesaban profundamente, porque
sentia la preocupacion de difundir el
instaurare omnia in Christo:
devolverle todas las cosas, porque a
Fl pertenecen, y s6lo con esa
direccidon adquieren su auténtico
sentido, tantas veces desvirtuado por
los hombres. Le apasionaban los
asuntos de esta tierra, porque estaba
empefiado en santificarlos.

Consideraba diariamente la situacion
de la Iglesia, de la Obra y de la
sociedad. Concluia con actos de amor
a Dios por todo lo bueno que sucedia
en el mundo, y de desagravio por la
falta de correspondencia de la
humanidad, y también mia -
agregaba-: antes de comenzar
cualquier ocupacion, procurad
recogeros en la presencia de Dios,
para que no perdamos nunca el
sentido sobrenatural, aunque
luego sintamos el zarpazo de
nuestra miseria personal o el



zarpazo que ataca ahora a la
Iglesia y al mundo.

Se palpaba la veracidad de su
afirmacion: no sé donde termina el
trabajo y donde comienza la
oracion, y al revés; pues, con
diligencia activa, disponia alma y
cuerpo, sentidos y potencias, al
cumplimiento de la Voluntad divina.

Nos confiaba a Mons. Alvaro del
Portillo y a mi que se daba cuenta de
que habia recibido la gracia de seguir
haciendo oracion durante la noche, y
agradecia constantemente a Dios
poder dedicarle las veinticuatro
horas de la jornada. Aconsejo
siempre ofrecer el suefio,
procurando que el altimo
pensamiento de cada dia fuese para
Fl. Recomendaba igualmente que nos
esforzasemos para que el primero,
cada mafiana, fuera también para el
Sefior. Por eso, nos sugeria que
besasemos el crucifijo si por



cualquier circunstancia nos
despertabamos. Repetia este
proposito: quiero que mi dia y mi
noche sean enteramente para Dios.

Recurria frecuentemente a
jaculatorias que aprendid cuando era
nifio, de labios de sus padres: desde
hace unas semanas estoy rezando
dos que me han conmovido
siempre: jdulce Corazon de Jesus,
sed mi amor!, jdulce Corazon de
Maria, sed mi salvacion! Y hago
esfuerzos para no perder esa
presencia de Dios. Quiero estar en
conversacion con Fl, ser
completamente contemplativo de
la mafana a la noche y de la noche
a la mafiana. Me despierto por la
noche, y enseguida me sale un
clamor del alma: quiero vivir como
un nifio pequeno, que busca a su
madre como la cosa mas natural;
no se preocupa de las formas,
llama, grita, insiste y, cuando no
sabe hacer otra cosa, llora.



Repetia que, como sacerdote, solo
sabia hablar de Dios y so6lo queria
hablar de Dios. De hecho, su
conversacion era sobrenatural,
aunque versase sobre los temas mas
corrientes, porque de todo sabia
sacar contenido y sentido espiritual
para referirlo al Sefior y para
ofrecérselo como continuacion del
Santo Sacrificio de la Misa.

Encomendaba siempre al Sefior a
quien hablaba, a quien veia y, en
general, a las personas del lugar
donde se encontraba. Nos sugeria
con viveza: en cada persona, ved a
Cristo que os espera; a Cristo que
sufre en aquel enfermo; a Cristo
que esta necesitado en aquel
indigente; a Cristo que quiere
entrar en el alma de ese ignorante;
a Cristo en el trabajador, que
cumple su tarea cotidiana. No
olvidéis que asi nos lo ha dicho el
Seiior, para la realidad cotidiana
en que nos encontremos: el que



sirve a su projimo -en cualquier
necesidad- me esta sirviendo a Mi.

En los viajes, alimentaba la vida de
piedad de los que le acompafiabamos
sacando fruto espiritual del paisaje,
las iglesias, los conventos, los
cementerios, las personas... A partir
de esos detalles derivaba la
conversacion a la necesidad de
acompanar a Jesus Sacramentado,
ocuparse de las almas, pensar qué
servicios o qué tareas apostolicas se
podian desarrollar en aquel pais o
ciudad, dar gracias al Sefior por la
belleza de lo creado, tratar a las
almas del Purgatorio, etc. En fin, un
conjunto de consideraciones que
ayudaban a mantenerse en presencia
de Dios, a pedir perdon, a amar mas.

Le entusiasmaba contemplar a
Jesucristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, que sirve a quienes le
siguen y, de modo especial, a los
suyos. Nos animaba a vivir una



caridad llena de carifio, siendo muy
humanos y estando muy atentos a las
necesidades de los demas. En 1956 le
oi: un hombre de oracion que se
preocupa de que los demas sean
dichosos, felices -con una felicidad
de Dios-, tiene en su vida una mira
sobrenatural y, ademas, es
humano: anima, comprende,
ayuda, corrige, disculpa. Y él
mismo es feliz, porque no piensa
nunca en su yo.

En momentos muy diversos nos
hacia considerar: Os miro, hijos
mios, y 0S veo como a otros cristos:
Cristo joven; Cristo adolescente;
Cristo alegre; Cristo que trabaja...
y, cuando pasen los aiios, seguiréis
siendo alegres, porque llevaréis
dentro la juventud eterna del
Maestro y su amor a todas las
almas, aunque de ellas no hayamos
recibido el bien.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-es/article/1-
contemplativo-en-medio-del-mundo/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/es-es/article/1-contemplativo-en-medio-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/1-contemplativo-en-medio-del-mundo/
https://opusdei.org/es-es/article/1-contemplativo-en-medio-del-mundo/

	1. Contemplativo en medio del mundo

