
opusdei.org

1. CON LA
APROBACIÓN ORAL
DIOCESANA

“El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un
carisma”. Libro escrito por A.
de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

14/12/2011

El año 1933 representa un hito
relativamente importante en la etapa
inicial del Opus Dei. Por esas fechas,
como ya señalamos, llegan a la Obra
nuevas vocaciones, y don Josemaría



advirtió que era posible dar un paso
adelante con el que soñaba hace
tiempo: iniciar una actividad que
pueda contribuir al desarrollo de la
labor apostólica.

Ya hacia el final de su vida, el 19 de
marzo de 1975, don Josemaría
Escrivá, rememorando los años de la
fundación ante un grupo de
miembros del Opus Dei, después de
comentar que, para sacar adelante lo
que Dios le pedía, acudió a "buscar
fortaleza en los barrios más pobres
de Madrid. (...) Y en los hospitales, y
en las casas donde había enfermos, si
se pueden llamar casas a aquellos
tugurios...", prosiguió: "Mientras
tanto, trabajaba y formaba a los
primeros que tenía alrededor. Había
una representación de casi todo:
había universitarios, obreros,
pequeños empresarios,
artistas...” (1).



Esas palabras, a la par que ponen de
manifiesto la hondura con que el
Fundador de la Obra buscó siempre
un fundamento sobrenatural en la
oración y en el sacrificio, evidencian
la amplitud de horizontes con que
concibió desde el principio el Opus
Dei, documentable gracias no sólo a
sus recuerdos, sino también a los de
muchos de los que entonces le
conocieron y trataron.

En aquel momento -mediados de los
años treinta-, considerando en su
oración la experiencia primera, y
valorando el desarrollo de su
apostolado, había ido llegando poco a
poco a la conclusión de que, sin
perder jamás de vista el horizonte
universal que percibió el 2 de
octubre de 1928, y para alcanzarlo lo
antes posible, resultaba oportuno
prestar una mayor atención a la
labor apostólica con universitarios
(2), promoviendo entre ellos la
llamada a la santidad en medio del



mundo, llegando hasta un
compromiso de celibato: se sentarían
así las bases para contar con un
núcleo de personas, que extenderían
la labor luego a otras muchas más -
célibes o casadas- de todas las
condiciones sociales y de todas las
profesiones (3).

De acuerdo con esa consideración,
promovió una Academia, que llevó
por título DYA, Derecho y
Arquitectura; aunque para el
Fundador, y para quienes le tratan,
esa sigla tenía también otra
significación, que equivale a un acto
de fe: Dios y Audacia; confiemos en
Dios y lancémonos audazmente a
cumplir su voluntad, es un lema
frecuente en su predicación (4). La
Academia comenzó sus actividades
en diciembre de 1933. La decisión se
manifestó acertada, y la labor
apostólica creció rápidamente.
Pronto don Josemaría Escrivá de
Balaguer vio oportuno ampliar la



Academia, completándola con una
Residencia para estudiantes. El
proyecto estaba ya en marcha en
octubre de 1934. En marzo de 1935
solicitó al Obispado de Madrid la
autorización para poder instalar, en
los locales de la Residencia, un
oratorio (5). La petición fue acogida
con prontitud, y el día 31 de ese mes
pudo celebrar por primera vez la
Santa Misa, dejando reservado el
Santísimo en un Centro de la Obra.
Fue para el Fundador una enorme
alegría: la manifestación y la
garantía más claras de que el Opus
Dei era, cada día más, una realidad
cuajada.

Ya desde antes, desde los principios,
contó con la aprobación oral del
Obispo de Madrid, don Leopoldo Eijo
y Garay (6), al que informaba
regularmente a través del Vicario
General, don Francisco Morán, con
quien hablaba y a quien escribía con
frecuencia. Sin embargo, y a pesar de



ese apoyo y benevolencia, don
Josemaría no dio paso alguno para
obtener una aprobación escrita.
Consideraba que, durante la primera
etapa, una aprobación oral era
suficiente (7): pretender otra cosa
sería precipitarse y podría, incluso,
resultar contraproducente. Unas
reflexiones, que anota en mayo de
1934, resumen muy bien su actitud:
"¿Qué se diría de una mujer grávida,
que quisiera inscribir en el registro
civil y en el parroquial a su hijo
nonnato?... ¿qué, si quisiera, si
intentara matricularlo como alumno
en una Universidad? Señora -le
dirían-, espere Vd. que salga a la luz,
que crezca y se desarrolle... Pues,
bien: en el seno de la Iglesia Católica,
hay un ser nonnato, pero con vida y
actividades propias, como un niño en
el seno de su madre... Calma; ya
llegará la hora de inscribirlo, de
pedir las aprobaciones convenientes.
Mientras, daré cuenta siempre a la
autoridad eclesiástica de todos



nuestros trabajos externos -así lo he
hecho hasta aquí- , sin apresurar
papeleos que vendrán a su hora" (8).

Parece evidente que estas palabras,
aparte de manifestar una natural
prudencia, constituyen un claro
signo de la hondura con que, ya
desde el principio, advertía las
dificultades técnico jurídicas que, por
su novedad, iba a implicar la
configuración canónica de la Obra, y
la necesidad de evitar, por tanto, en
la medida de lo posible, pasos en
falso. En enero de 1936, vuelve sobre
el tema y anota: "Indudablemente,
todas las apariencias son de que, si
pido al Sr. Obispo la primera
aprobación eclesiástica de la Obra,
me la dará". Y, enseguida, añade unas
palabras que explican la profunda
razón de su demora: "Pero (es asunto
de tanta importancia), hay que
madurarlo mucho. La Obra de Dios
ha de presentar una forma nueva, y



se podría estropear el camino
fácilmente” (9).

Ya en años anteriores había sufrido
por la incomprensión de la novedad
que el Opus Dei suponía: algunos -
como ya señalamos- le calificaron de
iluso o, incluso, de hereje, por
sostener que podía buscarse la plena
santidad no sólo en las Ordenes y
Congregaciones religiosas, sino
también en el mundo; y otros le
acusaron de querer crear un estado
nuevo y, más aún, de destruir el
estado religioso, sin tener en cuenta
que su intento y su misión se
situaban en un nivel diverso. Don
Josemaría pudo comprobar que,
incluso entre quienes le querían y le
ayudaban en diversas cuestiones
concretas, había algunos que, a pesar
de todo, no llegaban a comprenderle,
lo que le producía una profunda
pena. Es el caso, por ejemplo, del
Vicario General de Madrid, don
Francisco Morán, con quien



mantenía una cordialísima relación y
del que recibía continuas muestras
de aprecio por su labor apostólica.
En una de sus entrevistas, el 30 de
marzo de 1936, don Josemaría, según
su costumbre, le comentó algunos
aspectos del trabajo apostólico, así
como sus proyectos inmediatos; entre
otros, la conveniencia de engrosar el
grupo que vive la entrega a Dios en
celibato; don Francisco Morán -según
consta por la relación redactada por
don Josemaría al día siguiente- le
dijo: "estas obras suelen acabar en
congregaciones religiosas". "Se ve
que, a pesar del cariño que nos tiene
no coge la Obra", anota el Fundador,
y añade: "Protesté: `Congregación,
nunca. Religiosos, no” (10). Unas
semanas más tarde, el 7 de mayo, se
repitió un diálogo parecido que, en la
relación posterior, el Fundador del
Opus Dei apostilló con la misma
expresión de marzo: "¡No coge, no
coge!" (11). Lo sucedido le hizo



entrever, de forma aún más clara, las
dificultades que le esperaban.

Poco después estallaba la guerra civil
española. Don Josemaría pasó
algunos meses refugiado en varios
lugares de Madrid -como muchos
otros sacerdotes-, a causa de la fuerte
persecución religiosa
desencadenada. En diciembre de
1937, después de una no breve
odisea, consiguió llegar a la otra zona
de España, y reanudar plenamente
su labor sacerdotal. Su intensa
actividad le permitió restablecer
relaciones con muchos de los jóvenes
universitarios a los que antes trataba
y, de modo especial, con los que se
habían adherido al Opus Dei. Los
acontecimientos bélicos supusieron,
sin embargo, como era inevitable, un
freno para el desarrollo de la labor.

Cuando, a fines de marzo de 1939,
regresó a Madrid, la tarea apostólica
cobró gran impulso: una nueva



residencia en Madrid; viajes a
Valencia, Zaragoza, Barcelona,
Valladolid y otras ciudades
españolas; nuevas vocaciones de
estudiantes y de profesionales
jóvenes. También, aunque más
lentamente, se reanudó la labor de la
Sección de mujeres. Don Josemaría
Escrivá de Balaguer iba informando
de todo a las autoridades diocesanas.
Menudeaba sus conversaciones
personales no sólo con los Vicarios
generales de la diócesis -ahora
también don Casimiro Morcillo-, sino
con el propio Obispo de Madrid, don
Leopoldo Eijo y Garay, dando origen
a una honda amistad y a un mutuo
afecto.

Al advertir ese aprecio creciente,
algunos -ya en 1939- recomendaron
al Fundador del Opus Dei que
solicitase a don Leopoldo la
aprobación escrita de la Obra (12),
pero las razones que había para no
tener prisa seguían vigentes: su labor



debía continuar siendo de formación,
de dirección espiritual, de tratar a las
almas una a una, sin buscar aún un
encuadre jurídico. Como dice el
Cardenal Bueno Monreal en su ya
citada relación, el Fundador del Opus
Dei "quéría que esas ansias de
santificar el mundo fuesen una
realidad, no una teoría; que ese
mensaje prendiese ya en el mayor
número posible de personas y luego
se extendiese sencillamente, sin
espectáculo, con la eficacia del
fermento que desaparece en la masa:
santificándose cada uno en lo suyo,
en su profesión, en el ejercicio de su
trabajo profesional. Sin
'triunfalismos', como diríamos luego,
después del Vaticano II. (...)
Concebida de esta forma su Obra y su
labor pastoral, se comprende que no
buscara por entonces un
reconocimiento de tipo jurídico para
lo que hacía” (13).



Ciertamente estaba claro -y don
Josemaría lo tuvo presente desde el
principio- que, apenas creciera la
labor, sería necesario dotarla de
organización y, por tanto, de un
régimen jurídico. Así se refleja en
diversos escritos, como los hace poco
citados, y así lo comentó a quienes le
trataban, como continúa escribiendo
el Cardenal Bueno Monreal: "Sabía
Josemaría que llegaría el momento
en que habría de ser tramitada ante
la autoridad competente la
aprobación de su Obra -tenía una
clara mente jurídica y sabía que no
podía darse dentro de la Iglesia una
actividad apostólica organizada que
no tuviera aprobación canónica,
como es natural-, pero retrasaba el
momento de dar ese paso. Según
tengo entendido, todo esto lo tenía
hablado con el Sr. Obispo, que
coincidía en todo con Josemaría. Don
Leopoldo aprobaba el modo de
proceder, humilde y callado de
Josemaría. Además, tanto Josemaría



como el Sr. Patriarca -que
comprendía muy bien la esencia
radicalmente laical de la Obra de
Dios-, sabían que en el derecho
común de la Iglesia de entonces no
había una fórmula bajo la que
cupiera el Opus Dei, tal como era; es
decir, sin violentar o cambiar su
naturaleza. Por ello tenían claro que
la aprobación y sanción jurídica de la
Obra debería esperar su momento y
provenir directamente de la Santa
Sede".

Notas

1. En AA.VV., Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer y el Opus Dei, cit. (cap. 1,
nota 3), pp. 24-25.

2. Señalemos que don Josemaría
Escrivá empleó indistintamente -
durante estos años y los posteriores-
los términos "universitarios" e
"intelectuales", entendiéndolos en
sentido amplio: es decir, referidos no
ya a una élite cultural, sino a todo el



conjunto de personas que ejercen
esas profesiones y tareas, que suelen
reclamar, de ordinario, un título de
nivel universitario

3. Ese compromiso de celibato, no
implica de ningún modo separarse
del mundo ni obedece a motivación
alguna en esa línea; más aún,
presupone el descubrimiento del
valor cristiano de las actividades
seculares y la conciencia de estar
llamado a santificarse en y a través
de ellas. Surge, en suma, en el
interior de una vocación de signo
secular y laical y a su servicio, a fin
de corresponder a esa llamada con
una mayor disponibilidad para las
tareas de formación y dirección de la
Obra, es decir -puesto que a esto es a
lo que el Opus Dei se ordena-, a la
difusión de esa santificación en
medio del mundo a la que todo
miembro de la Obra se sabe llamado.
Sobre este tema, pueden encontrarse
algunas reflexiones, desde la



perspectiva de una teología del
laicado, en J.L. GUTIÉRREZ, El laico y
el celibato apostólico, en "Ius
Canonicum", 26 (1986), pp. 209-240.

4. Remitimos de nuevo, para la
ambientación histórica, a la
bibliografía citada en la nota 1 del
capítulo I.

5. Esta solicitud puede consultarse en
el Apéndice documental, n. 1. A esa
petición se respondió primero
verbalmente y después, con fecha 10-
IV-1935, por escrito (cfr. Apéndice
documental, n. 2). Con fecha 10-
VII-1936, se solicitó el oportuno
permiso para trasladar el oratorio al
nuevo domicilio de la Academia-
Residencia (cfr. Apéndice
documental, n. 3).

6. Nacido en Vigo el 11-IV-1878, fue
consagrado obispo en 1914 y tomó
posesión de la Diócesis de Madrid-
Alcalá en 1923. En 1946 fue
nombrado a título personal Patriarca



de las Indias Occidentales. Falleció
en Vigo el 31-VIII-1963.

7. "Puesto que su labor no
desbordaba los límites de la acción
apostólica de un sacerdote
cualquiera, bastaba en aquellos
momentos fundacionales contar,
como contó desde el primer
momento, con la aprobación y
bendición de su Obispo que entonces
era D. Leopoldo Eijo y Garay, Obispo
de Madrid-Alcalá": con estas palabras
enjuicia la situación el Cardenal
Bueno Monreal, Arzobispo de Sevilla,
recogiendo sus recuerdos de aquellos
años, en los que fue Fiscal de la
diócesis de Madrid, cargo en virtud
del cual tuvo que intervenir en la
primera aprobación in scriptis del
Opus Dei. Esta relación o declaración
testimonial, que está fechada el 22 de
noviembre de 1977, se conserva en
RHF, T-6182.

8. Apuntes íntimos, n. 1192.



9. Ibid., n. 1309. A la novedad de la
obra apostólica de don Josemaría
Escrivá, se refería el Cardenal Bueno
Monreal en la relación recién citada:
"Quienes le conocíamos y tratábamos
más de cerca estábamos informados
del espíritu e intencionalidad última
que le impulsaba. Yo sabía cuán
vivamente sentía Josemaría el deseo
de ayudar a los laicos a buscar la
santificación a través del
cumplimiento de los deberes civiles,
sociales y profesionales de cada uno.
Esto desde el primer momento. Más
de una vez hablando con él surgían
estos temas. Josemaría me hablaba
de cómo veía con toda claridad que
en los tiempos en que vivíamos era
preciso santificar el mundo, desde el
mundo: Dios llama a todos a
santificarse y a asumir su
responsabilidad apostólica dentro de
la Iglesia. Es decir, me hablaba ya
por entonces de muchas cosas que
luego se dijeron en el Concilio
Vaticano II. Y no sólo las decía, sino



que iba haciendo que se pusieran por
obra, a través de esa labor pastoral
tan suya, callada, humilde e
incesante" (RHF, T-6182).

10. RHF, AVF-16.

11. RHF, AVF-18

12. Apuntes íntimos, n. 1607.

13. Sobre esta relación, cfr. nota 7 de
este capítulo.

A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesias y J. L. Illanes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-es/article/1-con-la-
aprobacion-oral-diocesana/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/1-con-la-aprobacion-oral-diocesana/
https://opusdei.org/es-es/article/1-con-la-aprobacion-oral-diocesana/
https://opusdei.org/es-es/article/1-con-la-aprobacion-oral-diocesana/

	1. CON LA APROBACIÓN ORAL DIOCESANA

