
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 5.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
miércoles de la 5.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: el bien y el mal
están dentro de nosotros; para
un cristiano, toda negación es
una afirmación más grande;
examinar a fondo nuestro
corazón.

El bien y el mal están dentro de
nosotros.
Para un cristiano, toda negación
es una afirmación más grande.

• 

• 



Examinar a fondo nuestro
corazón.

«ESCUCHADME TODOS y entendedlo
bien –dijo Jesús a una gran
muchedumbre–: nada hay fuera del
hombre que, al entrar en él, pueda
hacerlo impuro; las cosas que salen
del hombre, esas son las que hacen
impuro al hombre» (Mc 7,14-15).
Después, ya en la intimidad, sus
discípulos le piden una explicación
más detenida sobre estas palabras,
que sin duda les habían parecido
muy novedosas. El Señor parece
tener un interés especial en que esto
se grabase a fuego en el alma de
quienes le seguían: es el corazón lo
que mira Dios. De ahí el particular
esmero que puso para que las
personas que lo seguían aprendieran
a vivir fijándose en las cosas
importantes. El Señor venía a obrar

• 



la Redención, a transformar nuestros
corazones y no a quedarse en
disputas de horizontes estrechos.

El Evangelio conserva siempre su
palpitante actualidad. Por eso, nos
podemos preguntar si también a
nosotros nos pasa lo que sucedía a
aquellos fariseos, que limpiaban la
copa por fuera, sin darse cuenta de
que la suciedad estaba dentro (cfr.
Mt 23,26). Jesús «subraya el primado
de la interioridad, es decir, el
primado del “corazón”: no son las
cosas exteriores las que nos hacen o
no santos, sino que es el corazón el
que expresa nuestras intenciones,
nuestras elecciones y el deseo de
hacerlo todo por amor de Dios. Las
actitudes exteriores son la
consecuencia de lo que hemos
decidido en el corazón y no al revés:
con actitudes exteriores, si el corazón
no cambia, no somos verdaderos
cristianos. La frontera entre el bien y
el mal no está fuera de nosotros sino



más bien dentro de nosotros.
Podemos preguntarnos: ¿dónde está
mi corazón? (...). Sin un corazón
purificado, no se pueden tener
manos verdaderamente limpias y
labios que pronuncian palabras
sinceras de amor, de misericordia, de
perdón. Esto lo puede hacer solo el
corazón sincero y purificado»[1].

LA SAGRADA ESCRITURA tiene para
nosotros múltiples indicios de lo que
quería transmitir Jesús a los fariseos:
quería explicarles que las negaciones
a las que a veces invita Dios llevan,
en realidad, en su otra cara,
afirmaciones con un sentido positivo.
La cuestión importante no estaba en
los alimentos que se podían o no
comer, sino en lo que pasaba en la
interioridad de la persona. Es por eso
que en otro pasaje escuchamos esta
invitación del Señor: «Trabajad, no



por el alimento que perece, sino por
el alimento que permanece para la
vida eterna» (Jn 6, 27). En esa misma
línea, san Pablo nos recuerda que
«los atletas se privan de todo; ellos
para ganar una corona que se
marchita; nosotros, en cambio, una
que no se marchita» (1Co 9,25). El
Señor quiere que evitemos caer en la
ascética de aquellos fariseos que
vivían el precepto, pero se olvidaban
de lo que había en el fondo, de lo que
en realidad afirmaban.

El cristianismo es mucho más que lo
que se ve en la superficie: el Señor
nos invita a buscar lo duradero, lo
permanente. Nuestra fe no es un
gran «no», como algunos podrían
malinterpretar. Vivir cristianamente
implica algunas veces, ciertamente,
decir «no», pero solo en cuanto nos
ayuda a decir «sí» a cosas más
grandes. Ayunamos, pero para
buscar esa comida que sí vale la
pena, esa que permanece. Benedicto



XVI, en su primera homilía como
sucesor de Pedro, recordando a su
predecesor, decía: «¿Acaso no
tenemos todos de algún modo miedo
–si dejamos entrar a Cristo
totalmente dentro de nosotros, si nos
abrimos totalmente a él–, miedo de
que él pueda quitarnos algo de
nuestra vida? ¿Acaso no tenemos
miedo de renunciar a algo grande,
único, que hace la vida más bella?
¿No corremos el riesgo de
encontrarnos luego en la angustia y
vernos privados de la libertad? Y
todavía el Papa quería decir: ¡no!
Quien deja entrar a Cristo no pierde
nada, nada –absolutamente nada– de
lo que hace la vida libre, bella y
grande»[2].

AL REVISAR la lista que hace Jesús
sobre las cosas malas que pueden
salir de nuestro corazón, puede ser



interesante detenernos a descubrir lo
que nos atañe personalmente. Es
verdad que el Señor empieza con
palabras fuertes, como «robo» u
«homicidio», y que al escucharlas
quizás asumimos que aquello no
tendrá nada que ver con nosotros.
Sin embargo, basta continuar
adelante para descubrir que, en esa
misma lista, aparecen, por ejemplo,
la soberbia o la insensatez. La fácil
tendencia a opacar la paz familiar
con disputas similares a las de
aquellos fariseos, o el no saber
«pasar por alto cada día, a las
personas que conviven contigo, un
detalle y otro fastidiosos e
impertinentes»[3], es una muestra de
que puede haber en nuestro carácter
más fariseísmo de lo que pensamos.
Puede suceder que, silenciosamente,
la soberbia está contaminando
nuestras relaciones personales, o
quizás no somos lo suficientemente
sensatos como para darnos cuenta de
que lo que el Señor nos pide es



preocuparnos por las cosas de arriba,
no por las de la tierra (cfr. Col 3,2).

Este pasaje del Evangelio nos invita a
examinar si nuestro corazón se está
identificando cada vez más con el del
Señor. Es san Pablo el que de nuevo
nos alerta, para que nos demos
cuenta de que a veces la soberbia
puede llevarnos a caer en una
manera superficial de vivir la fe,
intentando comportarnos
cristianamente, pero no para alegrar
a Cristo, sino para satisfacer nuestro
ego: «Si habéis muerto con Cristo a
los elementos del mundo, ¿por qué os
sujetáis a sus decretos como si aún
vivierais en el mundo? “¡No toques,
no pruebes, ni siquiera mires!”. Todo
eso acaba en la corrupción a base de
usarlo según los preceptos y
enseñanzas de los hombres. Tales
cosas tienen una apariencia de
sabiduría por su religiosidad
afectada, su aparente humildad y su
rigor con el cuerpo, pero no valen



sino para la satisfacción de la
carne» (Col 2,20-23).

Podemos pedir, junto a san
Josemaría: «Cor Mariæ Dulcissimum,
iter para tutum; Corazón Dulcísimo
de María, da fuerza y seguridad a
nuestro camino en la tierra»[4]. Que
nuestra Madre nos ayude a purificar
nuestro corazón para que, desde allí,
elevemos nuestra mirada y nuestras
obras hacia Dios.

[1] Francisco, Ángelus, 30-VIII-2015.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.

[3] San Josemaría, Camino, n. 173.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 178.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/meditation/

meditaciones-miercoles-de-la-5-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: miércoles de la 5.ª semana del Tiempo Ordinario

