
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 4.ª
semana de
Cuaresma

Reflexión para meditar el
miércoles de la 4.ª semana de
Cuaresma. Los temas
propuestos son: Dios sostiene
nuestra existencia; en Jesús
aprendemos a ser hijos de Dios;
en el juicio vence el amor del
Padre.

– Dios sostiene nuestra existencia.

– En Jesús aprendemos a ser hijos de
Dios.



– En el juicio vence el amor del
Padre.

JESÚS HABÍA curado a un paralítico
en día de sábado y, para nuestro
asombro, los maestros de la ley se
quedan atrapados en esa
circunstancia del calendario, en
lugar de creer en la libre
manifestación de Dios: basándose en
una rígida interpretación de la
Sagrada Escritura, no están
dispuestos a admitir que alguien
pueda realizar actividades en
sábado, ni siquiera milagros o
curaciones. No se han abierto a la luz
del Espíritu Santo –que nosotros
podemos pedir– dejándose interpelar
por la realidad que tenían frente a
sus ojos.

Jesús les responde con una frase
lapidaria: «Mi Padre trabaja siempre



y yo también trabajo» (Jn 5,17). Estas
palabras condensan una importante
verdad teológica, que ilumina
nuestra condición de criaturas:
ciertamente, la Biblia afirma que en
el sábado Dios descansó, para dar a
entender que no creó nuevas
criaturas; «pero siempre y de forma
continua actúa, conservándolas en el
ser (…). Dios es causa de todas las
cosas en el sentido de que también
las hace subsistir; porque si en un
momento dado se interrumpiera su
poder, al instante dejarían de existir
todas las cosas que la naturaleza
contiene»[1]. Nuestra existencia
depende enteramente de Dios, en
cada instante. Cada segundo de
nuestra vida es un don que el Señor
nos ofrece confiadamente. El
Creador no se retiró de su obra, sino
que siguió «trabajando en y sobre la
historia de los hombres»[2].

Como explicaba san Josemaría, «el
Dios de nuestra fe no es un ser



lejano, que contempla indiferente la
suerte de los hombres. Es un Padre
que ama ardientemente a sus hijos,
un Dios Creador que se desborda en
cariño por sus criaturas. Y concede al
hombre el gran privilegio de poder
amar, trascendiendo así lo efímero y
lo transitorio»[3].

EN SU RESPUESTA a quienes le
reprochaban curar en el día de
descanso, Jesús revela
implícitamente su naturaleza divina,
mostrándose como «señor del
sábado» (Lc 6,5). Los rabinos
distinguían entre el “trabajo” de Dios
en la creación, que cesó el sábado, y
su actuar en la providencia, que en
cambio es ininterrumpido. Por eso,
cuando Jesús se pone al mismo nivel
del Padre, asociándose a su acción
continua en favor de los hombres,
esta afirmación resulta escandalosa a



sus oponentes. Entonces, la Sagrada
escritura nos dice que «los judíos con
más ahínco intentaban matarle,
porque no sólo quebrantaba el
sábado, sino que también llamaba a
Dios Padre suyo, haciéndose igual a
Dios» (Jn 5,18). Pero Jesús no trata de
disuadirles de esa idea porque
efectivamente él es el Hijo, la
filiación al Padre está en el centro de
su ser y de su misión: es parte
esencial de su misterio. Hasta ese
momento, nadie en toda la historia
de la salvación se había dirigido a
Dios llamándole «Padre mío» como
Jesús hace siempre; y tanto menos
con la palabra llena de confianza que
usaban los niños hebreos para
llamar a su progenitor: abbá, papá.

«En verdad os digo –dice el Señor–
que el Hijo no puede hacer nada por
sí mismo, sino lo que ve hacer al
Padre; pues lo que Él hace, eso lo
hace del mismo modo el Hijo» (Jn
5,19-20). Jesucristo es el modelo más



perfecto de unión al Padre. «En
referencia a este modelo,
reflejándolo en nuestra conciencia y
en nuestro comportamiento,
podemos desarrollar en nosotros un
modo y una orientación de vida “que
se asemeje a Cristo” y en la que se
exprese y realice la verdadera
“libertad de los hijos de Dios” (cfr.
Rm 8,21)»[4]. En efecto, a la luz del
ejemplo de Cristo, logramos entender
mejor que el sentido de nuestra
filiación divina es lo que nos hace
más profundamente libres: «Saber
que hemos salido de las manos de
Dios, que somos objeto de la
predilección de la Trinidad
Beatísima, que somos hijos de tan
gran Padre. Yo pido a mi Señor que
nos decidamos a darnos cuenta de
eso, a saborearlo día a día: así
obraremos como personas libres. No
lo olvidéis: el que no se sabe hijo de
Dios, desconoce su verdad más
íntima, y carece en su actuación del
dominio y del señorío propios de los



que aman al Señor por encima de
todas las cosas»[5].

«EL PADRE no juzga a nadie, sino que
todo juicio lo ha dado al Hijo, para
que todos honren al Hijo como
honran al Padre. El que no honra al
Hijo –continúa diciendo Jesús– no
honra al Padre que le ha enviado. En
verdad, en verdad os digo que el que
escucha mi palabra y cree en el que
me envió tiene vida eterna» (Jn
5,22-24). Cuando se habla de
postrimerías, del juicio particular y
del juicio final, posiblemente
experimentamos cierto temor. Sin
embargo, es bueno reconducir este
temor hacia la esperanza, porque
sabemos que nuestro juez será Jesús,
que ha venido a salvarnos enviado
por el Padre. Cristo ha dado su vida
por nosotros: si ponemos nuestros
ojos en él, clavado en la cruz y luego



resucitado, entendemos que su
justicia siempre está unida al
misterio de la gracia, de su amor por
nosotros.

Ciertamente, «la gracia no excluye la
justicia. No convierte la injusticia en
derecho. No es un cepillo que borra
todo, de modo que cuanto se ha
hecho en la tierra acabe por tener
siempre igual valor (…). Nuestro
modo de vivir no es irrelevante, pero
nuestra inmundicia no nos ensucia
eternamente, al menos si
permanecemos orientados hacia
Cristo, hacia la verdad y el amor. A
fin de cuentas, esta suciedad ha sido
ya quemada en la Pasión de Cristo.
En el momento del Juicio
experimentamos y acogemos este
predominio de su amor sobre todo el
mal en el mundo y en nosotros. El
dolor del amor se convierte en
nuestra salvación y nuestra
alegría»[6].



«No tengas miedo a la muerte –
animaba san Josemaría–. Acéptala,
desde ahora, generosamente...
cuando Dios quiera... como Dios
quiera... donde Dios quiera. No lo
dudes: vendrá en el tiempo, en el
lugar y del modo que más
convenga... enviada por tu Padre-
Dios. ¡Bienvenida sea nuestra
hermana la muerte!»[7]. Al mismo
tiempo, al fundador del Opus Dei le
consolaba saber que quien nos
espera «no será Juez –en el sentido
austero de la palabra– sino
simplemente Jesús»[8]. Y allí estará
también, intercediendo por nosotros,
nuestra madre del cielo; ella es
refugio de los pecadores y es nuestra
esperanza.

[1] Santo Tomás de Aquino, 
Comentario sobre San Juan, 5,16.



[2] Benedicto XVI, Discurso, 12-
IX-2008.

[3] San Josemaría, Discursos sobre la
Universidad, n. 8.

[4] San Juan Pablo II, Audiencia, 24-
VIII-1988.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
26.

[6] Benedicto XVI, Spe Salvi, nn. 44.47.

[7] San Josemaría, Camino, n. 739.

[8] San Josemaría, Camino, n. 168.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/meditation/

meditaciones-miercoles-de-la-4-semana-
de-cuaresma/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-4-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-4-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-4-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-4-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: miércoles de la 4.ª semana de Cuaresma

