opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 11.2 semana del
Tiempo Ordinario

Reflexion para meditar el lunes
de la undécima semana de
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: el contraste
entre Ajab y Nabot; una
verdadera y una falsa
prudencia; la justicia de Cristo.

- El contraste entre Ajab y Nabot

- Una verdadera y una falsa
prudencia

- La justicia de Cristo




POR AQUEL TIEMPO, Ajab, rey de
Israel, habia salido victorioso de una
campafia militar dificil, frente al rey
de Siria. Dios, después de guiarlo a
traveés de un profeta, le dio la
victoria. Pero una vez obtenida, Ajab
decidio actuar por su cuenta, sin
contar con Dios. Después de ser
recriminado por esta conducta, «el
rey de Israel se marcho a casa triste y
enfadado» (1 Re 20,43). No entiende
que su desazon se debe a su vivir
lejos de Dios, e intenta remediar su
tristeza satisfaciendo sus antojos.
Después de este episodio, la Sagrada
Escritura nos cuenta también que
«Nabot tenia una vifia en Yizreel,
situada junto al palacio de Ajab.
Habl6 Ajab a Nabot proponiéndole:
“Dame tu vifia para tenerla como
huerto, pues esta contigua a mi casa,
y yo te daré a cambio otra vifia mejor
0, si prefieres, te pagaré su precio en
plata”» (1 Re 21, 1-2). Nabot se nego a
entregar la heredad de sus padres,
como exigia la Ley de Moisés, y, otra



vez, «Ajab volvio a su casa triste y
enfadado. Se acostd en su cama,
oculto el rostro y no probo
alimento» (1 Re 21,4). Nuevamente,
Ajab no entiende. Le parece
incomprensible la conducta de
Nabot, hombre recto, que se rige por
unas convicciones mas profundas,
que no estan a merced del vaivén de
la utilidad o del placer superficiales.

«Nabot era feliz —dice san Ambrosio-
porque, aunque pobre y débil frente
a la prepotencia del rey, era tan rico
en sus sentimientos y en su
religiosidad que no acepto el dinero
del rey a cambio de la vifia heredada
de sus padres. En cambio Ajab era un
misero, incluso a su propio juicio»™.
Nabot aparece como un hombre
libre, entero; mientras Ajab, con todo
su poder, nos pone delante de los
ojos la imagen, que a veces puede ser
la nuestra, del hombre que se deja
llevar por las circunstancias, sin otro
norte que el estado de animo o el



capricho del momento. «La dignidad
humana requiere que el hombre
actue segun su conciencia y libre
eleccion, es decir, movido e inducido
por una conviccion interna personal
y no bajo la presion de un ciego
impulso interior o de la mera
coaccién externa». Si era preciosa
la vifia de Nabot, mas lo era su alma.
Habia cultivado bien su libertad,
procurando unirse a Dios con todo su
corazon y produciendo como frutos
sabrosos las virtudes que hacen feliz
al hombre.

iQUE DISTINTAS aparecen las
virtudes del hombre justo,
especialmente la prudencia, cuando
las comparamos con la
determinacion y la astucia de
Jezabel, mujer de Ajab! También ella
se averglienza de la falta de caracter
de su marido, asi que despliega sus



talentos para hacerle alcanzar la
vifia de Nabot. «Escribid las cartas en
nombre de Ajab, las sell6 con su sello
y las envio a los ancianos y a los
notables de la ciudad que vivian
cerca de Nabot. En las cartas escribio
lo siguiente: “Proclamad ayuno y
haced sentar a Nabot a la cabeza del
pueblo. Haced sentar contra él a dos
hombres, hijos de Belial, para que
testimonien diciendo: ‘Has maldecido
a Dios y al rey’. Entonces sacadlo,
apedreadlo y que muera”» (1 Re 21,
8-10). Cuando hubieron cumplido sus
ordenes, Jezabel «dijo a Ajab:
“Levantate, apropiate de la vifia de
Nabot, el yizreelita, la que él se nego
a darte por dinero, pues Nabot ya no
vive; ha muerto”» (1 Re 21, 15).

Llama la atencion el caracter de esta
mujer que mando eliminar a los

profetas de Israel, hizo temer y puso
en fuga al mismo Elias, arrastro a su
marido y a todo el pueblo al culto de
Baal. Jezabel se mueve con precision



y sangre fria entre los entresijos de la
ley, teje una limpia estratagema que
le permite perpetrar aquel crimen
sin manchar sus manos ni las de su
marido. Pero esta injusticia nos
ensefia que ni su astucia es
prudencia, ni su determinacion es
fortaleza, ni su autodominio es
templanza. Cerrada a la verdad de
Dios, Jezabel se desentiende de la
justicia, y pone sus cualidades al
servicio de sus propios caprichos,
causando la infelicidad propia y la de
quienes la rodean.

Esta prudencia que se desentiende de
Dios suele ser conocida como la
«prudencia de la carne». Al
contrario, «la verdadera prudencia
es la que permanece atenta a las
insinuaciones de Dios y, en esa
vigilante escucha, recibe en el alma
promesas y realidades de salvacion
(...). Por la prudencia el hombre es
audaz, sin insensatez; no excusa, por
ocultas razones de comodidad, el



esfuerzo necesario para vivir
plenamente segun los designios de
Dios. La templanza del prudente no
es insensibilidad ni misantropia; su
justicia no es dureza; su paciencia no
es servilismo»",

ANTE UNA conducta como la de Ajab
y Jezabel con Nabot, podemos
experimentar indignacion y desear
que se haga justicia. Por eso, nos
pueden sorprender las palabras de
Jesus en el Evangelio: «No repliquéis
al malvado; por el contrario, si
alguien te golpea en la mejilla
derecha, preséntale también la otra.
Al que quiera entrar en pleito contigo
para quitarte la tunica, déjale
también el manto. A quien te pida,
dale; y no rehuyas al que quiera de ti
algo prestado» (Mt 5, 39-40.42).



No es necesario suavizar las palabras
del Sefior. En efecto, Jesus nos anima
a vivir con una libertad inmensa,
propia de quien tiene en Dios su
tesoro, y con él, posee todo. Una
persona asi esta dispuesta a ceder
cualquier cosa por el bien de los
demas. Y esto no es incompatible con
la justicia, esa virtud que se
caracteriza, precisamente, por
procurar el bien del otro. Nada mas
lejos de la justicia que esa caricatura
que la pinta como una virtud egoista,
preocupada solo por proteger y
reivindicar lo propio. La primera
palabra de la justicia no es mio, sino
tuyo. Santo Tomas de Aquino asegura
que es la virtud que nos abre al
projimo y nos hace descubrir en él a
una persona, empujandonos a
procurar su bien activamente'’.
Nabot era justo porque amaba la ley
de Dios, fuente de la mas elevada
justicia, y la heredad de sus padres,
que debia conservar para sus hijos; y



las defendio del capricho ilegitimo de
un rey. Al final, aunque no parezca a
primera vista, salié ganando,
«porque es mejor padecer por hacer
el bien, si esa es la voluntad de Dios,
que por hacer el mal» (1 Pe 3,13-17).
Asi exhortaba repetidas veces el
apostol Pedro a los primeros
cristianos, poniéndoles siempre
como modelo a Jesus, que dio su vida
por nosotros. En la muerte de Cristo
cobran su pleno sentido la muerte de
Nabot y toda injusticia. Santa Maria,
que se formo en la mejor tradicion
del pueblo de Israel, nos ayudara a
tener un corazon sabio, que
encuentre en la adhesion a Dios su
delicia, y se desborde con los demas
en obras de justicia llenas de caridad.

™ San Ambrosio, De officiis, 2, 5.17.



2 Concilio Vaticano I, Gaudium et
spes, n. 17.

¥ San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
87.

I Cfr. Santo Tomads de Aquino, S. Th.
II-11, q. 58, a. 2, co.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/meditation/
meditaciones-lunes-xi-semana-de-
tiempo-ordinario/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-lunes-xi-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-lunes-xi-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-lunes-xi-semana-de-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ec/meditation/meditaciones-lunes-xi-semana-de-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 11.ª semana del Tiempo Ordinario

