
opusdei.org

Tema 8. Jesucristo,
Dios y Hombre
verdadero

Jesucristo asumió la naturaleza
humana sin dejar de ser Dios:
es verdadero Dios y verdadero
hombre.

24/12/2016

PDF► Jesucristo, Dios y Hombre
verdadero.

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/81.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/81.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


*****

1. La Encarnación del Verbo

«Al llegar la plenitud de los tiempos,
envió Dios a su Hijo, nacido de
mujer» (Gal 4, 4). Se cumple así la
promesa de un Salvador que Dios
hizo a Adán y Eva al ser expulsados
del Paraíso: «Pondré enemistad entre
ti y la mujer, y entre tu linaje y su
linaje; él te pisará la cabeza mientras
acechas tu su calcañar» (Gn 3, 15).
Este versículo del Génesis se conoce
con el nombre de protoevangelio,
porque constituye el primer anuncio
de la buena nueva de la salvación.
Tradicionalmente se ha interpretado
que la mujer de que se habla es tanto
Eva, en sentido directo, como María,
en sentido pleno; y que el linaje de la
mujer se refiere tanto a la
humanidad como a Cristo.

Desde entonces hasta el momento en
que «el Verbo se hizo carne y habitó
entre nosotros» (Jn 1, 14), Dios fue



preparando a la humanidad para que
pudiera acoger fructuosamente a su
Hijo Unigénito. Dios escogió para sí al
pueblo israelita, estableció con el una
Alianza y lo formó progresivamente,
interviniendo en su historia,
manifestándole sus designios a
través de los patriarcas y profetas y
santificándolo para sí. Y todo esto,
como preparación y figura de aquella
nueva y perfecta Alianza que había
de concluirse en Cristo y de aquella
plena y definitiva revelación que
debía ser efectuada por el mismo
Verbo encarnado [1]. Aunque Dios
preparó la venida del Salvador sobre
todo mediante la elección del pueblo
de Israel, esto no significa que
abandonase a los demás pueblos, a
“los gentiles”, pues nunca dejó de dar
testimonio de sí mismo (cfr. Hch 14,
16-17). La Providencia divina hizo
que los gentiles tuvieran una
conciencia más o menos explícita de
la necesidad de la salvación, y hasta
en los últimos rincones de la tierra se



conservaba el deseo de ser
redimidos.

La Encarnación tiene su origen en el
amor de Dios por los hombres: «en
esto se manifestó el amor que Dios
nos tiene, en que Dios envió al
mundo a su Hijo único para que
vivamos por medio de El» (1 Jn 4, 9).
La Encarnación es la demostración
por excelencia del Amor de Dios
hacia los hombres, ya que en ella es
Dios mismo el que se entrega a los
hombres haciéndose partícipe de la
naturaleza humana en unidad de
persona.

Tras la caída de Adán y Eva en el
paraíso, la Encarnación tiene una
finalidad salvadora y redentora,
como profesamos en el Credo: «por
nosotros los hombres y por nuestra
salvación, bajó del cielo y se encarnó
por obra del Espíritu Santo de María
Virgen, y se hizo hombre» [2]. Cristo
afirmó de Sí mismo que «el Hijo del



hombre ha venido a buscar y salvar
lo que estaba perdido» (Lc 19, 19; cfr. 
Mt 18, 11) y que «Dios no ha enviado
a su Hijo para condenar al mundo,
sino para que el mundo se salve por
Él» (Jn 3, 17).

La Encarnación no sólo manifiesta el
infinito amor de Dios a los hombres,
su infinita misericordia, justicia y
poder, sino también la coherencia
del plan divino de salvación. La
profunda sabiduría divina se
manifiesta en cómo Dios ha decidido
salvar al hombre, es decir del modo
más conveniente a su naturaleza,
que es precisamente mediante la
Encarnación del Verbo.

Jesucristo, el Verbo encarnado, «no
es ni un mito, ni una idea abstracta
cualquiera; Es un hombre que vivió
en un contexto concreto y que murió
después de haber llevado su propia
existencia dentro de la evolución de
la historia. La investigación histórica



sobre Él es, pues, una exigencia de la
fe cristiana» [3].

Que Cristo existió pertenece a la
doctrina de la fe, como también que
murió realmente por nosotros y que
resucitó al tercer día (cfr. 1 Co 15,
3-11). La existencia de Jesús es un
hecho probado por la ciencia
histórica, sobre todo, mediante el
análisis del Nuevo Testamento cuyo
valor histórico está fuera de duda.
Hay otros testimonios antiguos no
cristianos, paganos y judíos, sobre la
existencia de Jesús. Precisamente por
esto, no son aceptables las posiciones
de quienes contraponen un Jesús
histórico al Cristo de la fe y
defienden la suposición de que casi
todo lo que el Nuevo Testamento dice
acerca de Cristo sería una
interpretación de fe que hicieron los
discípulos de Jesús, pero no su
auténtica figura histórica que aún
permanecería oculta para nosotros.
Estas posturas, que en muchas



ocasiones encierran un fuerte
prejuicio contra lo sobrenatural, no
tienen en cuenta que la investigación
histórica contemporánea coincide en
afirmar que la presentación que hace
el cristianismo primitivo de Jesús se
basa en auténticos hechos sucedidos
realmente.

2. Jesucristo, Dios y hombre
verdadero

La Encarnación es «el misterio de la
admirable unión de la naturaleza
divina y de la naturaleza humana en
la única Persona del
Verbo» (Catecismo, 483). La
Encarnación del Hijo de Dios «no
significa que Jesucristo sea en parte
Dios y en parte hombre, ni que sea el
resultado de una mezcla confusa
entre lo divino y lo humano. Se hizo
verdaderamente hombre sin dejar de
ser verdaderamente Dios. Jesucristo
es verdadero Dios y verdadero
hombre» (Catecismo, 464). La



divinidad de Jesucristo, Verbo eterno
de Dios, se ha estudiado al tratar
sobre la Santísima Trinidad. Aquí nos
fijaremos sobre todo en lo que hace
referencia a su humanidad.

La Iglesia defendió y aclaró esta
verdad de fe durante los primeros
siglos frente a las herejías que la
falseaban. Ya en el siglo I algunos
cristianos de origen judío, los
ebionitas, consideraron a Cristo
como un simple hombre, aunque
muy santo. En el siglo II surge el
adopcionismo, que sostenía que Jesús
era hijo adoptivo de Dios; Jesús sólo
sería un hombre en quien habita la
fuerza de Dios; para ellos, Dios era
una sola persona. Esta herejía, fue
condenada en el 190 por el papa San
Víctor, por el Concilio de Antioquía
del 268, por el Concilio I de
Constantinopla y por el Sínodo
Romano del 382 [4]. La herejía
arriana, al negar la divinidad del
Verbo, negaba también que



Jesucristo fuera Dios. Arrio fue
condenado por el Concilio I de Nicea,
en el año 325. También actualmente
la Iglesia ha vuelto a recordar que
Jesucristo es el Hijo de Dios
subsistente desde la eternidad que en
la Encarnación asumió la naturaleza
humana en su única persona divina 
[5].

La Iglesia también hizo frente a otros
errores que negaban la realidad de la
naturaleza humana de Cristo. Entre
estos se encuadran aquellas herejías
que rechazaban la realidad del
cuerpo o del alma de Cristo. Entre las
primeras se encuentra el docetismo,
en sus diversas variantes, que tiene
un trasfondo gnóstico y maniqueo.
Algunos de sus seguidores afirmaban
que Cristo tuvo un cuerpo celeste, o
que su cuerpo era puramente
aparente, o que apareció de repente
en Judea sin haber tenido que nacer
o crecer. Ya San Juan tuvo que
combatir este tipo de errores:



«muchos son los seductores que han
aparecido en el mundo, que no
confiesan que Jesús ha venido en
carne» (2 Jn 7; cfr. 1 Jn 4, 1-2).

Arrio y Apolinar de Laodicea
negaron que Cristo tuviera
verdadera alma humana. El segundo
ha tenido particular importancia en
este campo y su influencia estuvo
presente durante varios siglos en las
controversias cristológicas
posteriores. En un intento de
defender la unidad de Cristo y su
impecabilidad, Apolinar sostuvo que
el Verbo desempeñaba las funciones
del alma espiritual humana,. Esta
doctrina, sin embargo, suponía negar
la verdadera humanidad de Cristo,
compuesta, como en todos los
hombres, de cuerpo y alma espiritual
(cfr. Catecismo, 471). Fue condenado
en el Concilio I de Constantinopla y
en el Sínodo Romano del 382 [6].

3. La unión hipostática



Al principio del siglo quinto, tras las
controversias precedentes, estaba
clara la necesidad de sostener
firmemente la integridad de las dos
naturalezas humana y divina en la
Persona del Verbo; de modo que la
unidad personal de Cristo comienza
a constituirse en el centro de
atención de la cristología y de la
soteriología patrística. A este nueva
profundización contribuyeron
nuevas discusiones.

La primera gran controversia tuvo su
origen en algunas afirmaciones de
Nestorio, patriarca de
Constantinopla, que utilizaba un
lenguaje en el que daba a entender
que en Cristo hay dos sujetos: el
sujeto divino y el sujeto humano,
unidos entre sí por un vínculo moral,
pero no físicamente. En este error
cristológico tiene su origen su
rechazo del título de Madre de Dios, 
Theotókos, aplicado a Santa María.
María sería Madre de Cristo pero no



Madre de Dios. Frente a esta herejía,
San Cirilo de Alejandría y el Concilio
de Éfeso del 431 recordaron que «la
humanidad de Cristo no tiene más
sujeto que la persona divina del Hijo
de Dios que la ha asumido y hecho
suya desde su concepción… Por eso
el Concilio de Éfeso proclamó en el
año 431 que María llegó a ser con
toda verdad Madre de Dios mediante
la concepción humana del Hijo de
Dios en su seno» (Catecismo, 466; cfr.
DS 250 y 251).

Unos años más tarde surgió la
herejía monofisita. Esta herejía tiene
sus antecedentes en el apolinarismo
y en una mala comprensión de la
doctrina y del lenguaje empleado por
San Cirilo por parte de Eutiques,
anciano archimandrita de un
monasterio de Constantinopla.
Eutiques afirmaba, entre otras cosas,
que Cristo es una Persona que
subsiste en una sola naturaleza, pues
la naturaleza humana habría sido



absorbida en la divina. Este error fue
condenado por el Papa San León
Magno, en su Tomus ad Flavianum
[7], auténtica joya de la teología
latina, y por el Concilio ecuménico de
Calcedonia del año 451, punto de
referencia obligado para la
cristología. Así enseña: «hay que
confesar a un solo y mismo Hijo y
Señor nuestro Jesucristo: perfecto en
la divinidad y perfecto en la
humanidad» [8], y añade que la
unión de las dos naturalezas es «sin
confusión, sin cambio, sin división,
sin separación» [9].

La doctrina calcedonense fue
confirmada y aclarada por el II
Concilio de Constantinopla del año
553, que ofrece una interpretación
auténtica del Concilio anterior. Tras
subrayar varias veces la unidad de
Cristo [10], afirma que la unión de las
dos naturalezas de Cristo tiene lugar
según la hipóstasis [11], superando
así la equivocidad de la formula



ciriliana que hablaba de unidad
según la “fisis”. En esta línea, el II
Concilio de Costantinopla indicó
también el sentido en que había de
entenderse la conocida formula
ciriliana de «una naturaleza del
Verbo de Dios encarnada» [12], frase
que San Cirilo pensaba que era de
San Atanasio pero que en realidad se
trataba de una falsificación
apolinarista.

En estas definiciones conciliares, que
tenían como finalidad aclarar
algunos errores concretos y no
exponer el misterio de Cristo en su
totalidad, los Padres conciliares
utilizaron el lenguaje de su tiempo.
Al igual que Nicea empleó el término
consubstancial, Calcedonia utiliza
términos como naturaleza, persona,
hipóstasis, etc., según el significado
habitual que tenían en el lenguaje
común, y en la teología de su época.
Esto no significa, como han afirmado
algunos, que el mensaje evangélico



se helenizara. En realidad, quienes se
demostraron rígidamente
helenizantes fueron precisamente los
que proponían las doctrinas
heréticas, como Arrio o Nestorio, que
no supieron ver las limitaciones que
tenía el lenguaje filosófico de su
tiempo frente al misterio de Dios y de
Cristo.

4. La Humanidad Santísima de
Jesucristo

«En la Encarnación ‘la naturaleza
humana ha sido asumida, no
absorbida’ (GS 22, 2)» ( Catecismo,
470). Por eso la Iglesia ha enseñado
«la plena realidad del alma humana,
con sus operaciones de inteligencia y
de voluntad, y del cuerpo humano de
Cristo. Pero paralelamente, ha tenido
que recordar en cada ocasión que la
naturaleza humana de Cristo
pertenece propiamente a la persona
divina del Hijo de Dios que la ha
asumido. Todo lo que es y hace en



ella pertenece a “uno de la Trinidad”.
El Hijo de Dios comunica, pues, a su
humanidad su propio modo de
existir en la Trinidad. Así, en su alma
como en su cuerpo, Cristo expresa
humanamente las costumbres
divinas de la Trinidad (cfr. Jn 14,
9-10» (Catecismo, 470).

El alma humana de Cristo está
dotada de un verdadero
conocimiento humano. La doctrina
católica ha enseñado
tradicionalmente que Cristo en
cuanto hombre poseía un
conocimiento adquirido, una ciencia
infusa y la ciencia beata propia de los
bienaventurados en el cielo. La
ciencia adquirida de Cristo no podía
ser de por sí ilimitada: «por eso el
Hijo de Dios, al hacerse hombre,
quiso progresar “en sabiduría, en
estatura y en gracia” (Lc 2, 52) e
igualmente adquirir aquello que en
la condición humana se adquiere de
manera experimental (cfr. Mc 6, 38;



8, 27; Jn 11, 34)» (Catecismo, 472).
Cristo, en quien reposa la plenitud
del Espíritu Santo con sus dones (cfr. 
Is 11, 1-3), poseyó también la ciencia
infusa, es decir, aquel conocimiento
que no se adquiere directamente por
el trabajo de la razón, sino que es
infundido directamente por Dios en
la inteligencia humana. En efecto, «El
Hijo, en su conocimiento humano,
demostraba también la penetración
que tenía de los pensamientos
secretos del corazón de los hombres
(cfr. Mc 2, 8; Jn 2, 25; 6,
61» (Catecismo, 473). Cristo poseía
también la ciencia propia de los
beatos: «Debido a su unión con la
Sabiduría divina en la persona del
Verbo encarnado, el conocimiento
humano de Cristo gozaba en plenitud
de la ciencia de los designios eternos
que había venido a revelar (cfr. Mc 8,
31; 9, 31; 10, 33-34; 14,
18-20.26-30» (Catecismo, 474). Por
todo esto debe afirmarse que Cristo
en cuanto hombre es infalible:



admitir el error en Él sería admitirlo
en el Verbo, única persona existente
en Cristo. Por lo que se refiere a una
eventual ignorancia propiamente
dicha, hay que tener presente que «lo
que reconoce ignorar en este campo
(cfr. Mc 13, 32), declara en otro lugar
no tener misión de revelarlo (cfr. 
Hch 1, 7)» (Catecismo, 474). Se
entiende que Cristo fuera
humanamente consciente de ser el
Verbo y de su misión salvífica [13].
Por otra parte, la teología católica, al
pensar que Cristo poseía ya en la
tierra la visión inmediata de Dios, ha
siempre negado la existencia en
Cristo de la virtud de la fe [14].

Frente a las herejías monoenergeta y
monotelita que, en lógica
continuidad con el monofisismo
precedente, afirmaban que en Cristo
hay una sola operación o una sola
voluntad, la Iglesia confesó en el III
Concilio ecuménico de
Constantinopla, del año 681, que



«Cristo posee dos voluntades y dos
operaciones naturales, divinas y
humanas, no opuestas, sino
cooperantes, de forma que el Verbo
hecho carne, en su obediencia al
Padre, ha querido humanamente
todo lo que ha decidido divinamente
con el Padre y el Espíritu Santo para
nuestra salvación (cfr. DS 556-559).
La voluntad humana de Cristo “sigue
a su voluntad divina sin hacerle
resistencia ni oposición, sino todo lo
contrario estando subordinada a esta
voluntad omnipotente” (DS
556)» (Catecismo, 475). Se trata de
una cuestión fundamental pues está
directamente relacionada con el ser
de Cristo y con nuestra salvación.
San Máximo el Confesor se distinguió
en este esfuerzo doctrinal de
clarificación y se sirvió con gran
eficacia del conocido pasaje de la
oración de Jesús en el Huerto, en el
que aparece el acuerdo de la
voluntad humana de Cristo con la
voluntad del Padre (cfr. Mt 26, 39).



Consecuencia de la dualidad de
naturalezas es también la dualidad
de operaciones. En Cristo hay dos
operaciones, las divinas, procedentes
de su naturaleza divina, y las
humanas, que proceden de la
naturaleza humana. Se habla
también de operaciones teándricas
para referirse a aquéllas en las que la
operación humana actúa como
instrumento de la divina: es el caso
de los milagros realizados por Cristo.

El realismo de la Encarnación del
Verbo se manifestó también en la
última gran controversia cristológica
de la época patrística: la disputa
sobre las imágenes. La costumbre de
representar a Cristo, en frescos,
iconos, bajorrelieves, etc., es
antiquísima y existen testimonios
que se remontan al menos al siglo
segundo. La crisis iconoclasta se
produjo en Constantinopla a
comienzos del siglo VIII y tuvo su
origen en una decisión del



Emperador. Ya antes había habido
teólogos que se habían mostrado a lo
largo de los siglos partidarios o
contrarios al uso de las imágenes,
pero ambas tendencias habían
coexistido pacíficamente. Quienes se
oponían solían aducir que Dios no
tiene límites y no puede por tanto
encerrarse dentro de unas líneas, de
unos trazos, no se puede
circunscribir. Sin embargo, como
señaló San Juan Damasceno es la
misma Encarnación la que ha
circunscrito al Verbo
incircunscribible. «Como el Verbo se
hizo carne asumiendo una verdadera
humanidad, el cuerpo de Cristo era
limitado (…) Por eso se puede
“pintar” la faz humana de Jesús (Ga
3, 2)» (Catecismo, 476). En el II
Concilio ecuménico de Nicea, del año
787, «la Iglesia reconoció que es
legítima su representación en
imágenes sagradas» (Catecismo, 476).
En efecto, «las particularidades
individuales del cuerpo de Cristo



expresan la persona divina del Hijo
de Dios. El ha hecho suyos los rasgos
de su propio cuerpo humano hasta el
punto de que, pintados en una
imagen sagrada, pueden ser
venerados porque el creyente que
venera su imagen, venera a la
persona representada en ella» [15].

El alma de Cristo, al no ser divina por
esencia sino humana, fue
perfeccionada, como las almas de los
demás hombres, mediante la gracia
habitual, que es «un don habitual,
una disposición estable y
sobrenatural que perfecciona al alma
para hacerla capaz de vivir con Dios,
de obrar por su amor» (Catecismo,
2000). Cristo es santo, como anunció
el arcángel Gabriel a Santa María en
la Anunciación: Lc 1, 35. La
humanidad de Cristo es radicalmente
santa, fuente y paradigma de la
santidad de todos los hombres. Por la
Encarnación, la naturaleza humana
de Cristo ha sido elevada a la mayor



unión con la divinidad –con la
Persona del Verbo- a que puede ser
elevada criatura alguna. Desde el
punto de vista de la humanidad del
Señor, la unión hipostática es el
mayor don que jamás se haya podido
recibir, y suele conocerse con el
nombre de gracia de unión. Por la
gracia habitual el alma de Cristo fue
divinizada con esa transformación
que eleva la naturaleza y las
operaciones del alma hasta el plano
de la vida íntima de Dios,
proporcionando a sus operaciones
sobrenaturales una connaturalidad
que de otro modo no tendría. Su
plenitud de gracia implica también la
existencia de las virtudes infusas y
de los dones del Espíritu Santo. De
este plenitud de gracia de Cristo,
«recibimos todos, gracia sobre
gracia» (Jn 1, 16). La gracia y los
dones han sido otorgados a Cristo no
sólo en atención a su dignidad de
Hijo, sino también en atención a su
misión de nuevo Adán y Cabeza de la



Iglesia. Por eso se habla de una
gracia capital en Cristo, que no es
una gracia distinta de la gracia
personal del Señor, sino que es un
aspecto de esa misma gracia que
subraya su acción santificadora
sobre los miembros de la Iglesia. La
Iglesia, en efecto, «es el Cuerpo de
Cristo» (Catecismo, 805), un Cuerpo
«del que Cristo es la Cabeza: vive de
Él, en Él y por Él; Él vive con ella y en
ella» (Catecismo, 807).

El Corazón del Verbo encarnado.
«Jesús, durante su vida, su agonía y
su pasión nos ha conocido y amado a
todos y cada uno de nosotros y se ha
entregado por cada uno de nosotros:
“El Hijo de Dios me amó y se entregó
a sí mismo por mí”. Nos ha amado a
todos con un corazón
humano» (Catecismo, 478). Por este
motivo, el Sagrado Corazón de Jesús
es el símbolo por excelencia del amor
con que ama continuamente al



eterno Padre y a todos los hombres
(cfr. ibidem).

José Antonio Riestra

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia católica,
422-483.

Benedicto XVI-Joseph Ratzinger, 
Jesús de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 371-410.

Lecturas recomendadas

A. Amato, Jesús el Señor , BAC,
Madrid 1998.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.



[1] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 9.

[2] Concilio de Constantinopla I, 
Symbolum, DS 150; cfr. Concilio
Vaticano II, Const. Lumen Gentium,
55.

[3] Comisión Teológica Internacional,
Cuestiones selectas de Cristología
(1979), en ID., Documentos
1969-1996 , 2ª ed., BAC, Madrid 2000,
221.

[4] Cfr. DS 151 y 157-158.

[5] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium
Filii Dei, 21-II-1972, en AAS
64(1972)237-241.

[6] Cfr. DS 151 y 159.

[7] Cfr. Ibidem, 290-295.

[8] Cfr. Ibidem, 301; Catecismo , 467.



[9] Cfr. Idem.

[10] Cfr. Ibidem, 423.

[11] Cfr. Ibidem, 425.

[12] Cfr. Ibidem, 429.

[13] Cfr. Comisión Teológica
Internacional, La conciencia que
Jesús tenía de Sí mismo y de su misión
(1985), en ID., Documentos 1969-1996,
2ª ed., BAC, Madrid 2000, 377-391.

[14] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Notificación, n. V,
26-XI-2006.

[15] Concilio de Nicea II, DS 601.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/tema-8-

jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/

	Tema 8. Jesucristo, Dios y Hombre verdadero

