opusdei.org

Tema 36. El séptimo
mandamiento del
decalogo

El séptimo mandamiento
prohibe tomar o retener lo que
es del projimo injustamente y

perjudicar al préjimo en sus
bienes.

25/11/2016

PDF» El séptimo mandamiento del
decalogo.

RTF» El séptimo mandamiento del
decalogo.


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/36.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/36.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/36.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/36.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

Libro electrénico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia

ko skesksk

«El séptimo mandamiento prohibe
tomar o retener el bien del projimo
injustamente y perjudicar de
cualquier manera al projimo en sus
bienes. Prescribe la justicia y la
caridad en la gestion de los bienes
terrenos y de los frutos del trabajo de
los hombres. Con miras al bien
comun exige el respeto del destino
universal de los bienes y del derecho
de propiedad privada. La vida
cristiana se esfuerza por ordenar a
Dios y a la caridad fraterna los
bienes de este mundo» (Catecismo,
2401).

1. El destino universal y la
propiedad privada de los bienes


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/

«Al comienzo Dios confio la tierra y
sus recursos a la administraciéon
comun de la humanidad para que
tuviera cuidado de ellos, los
dominara mediante su trabajo y se
beneficiara de sus frutos (cfr. Gn 1,
26-29). Los bienes de la creacion
estan destinados a todo el género
humano» (Catecismo, 2402).

Sin embargo, «la apropiacion de
bienes es legitima para garantizar la
libertad y la dignidad de las
personas, para ayudar a cada uno a
atender sus necesidades
fundamentales y las necesidades de
los que estan a su cargo» (ibidem).

«El derecho a la propiedad privada,
adquirida por el trabajo, o recibida
de otro por herencia o por regalo, no
anula la donacion original de la
tierra al conjunto de la humanidad.
El destino universal de los bienes
continua siendo primordial [1],
aunque la promocion del bien comun



exija el respeto de la propiedad
privada, de su derecho y de su
ejercicio» ( Catecismo , 2403). El
respeto del derecho a la propiedad
privada es importante para el
desarrollo ordenado de la vida social.

«”El hombre, al servirse de esos
bienes, debe considerar las cosas
externas que posee legitimamente no
s6lo como suyas, sino también como
comunes, en el sentido de que han de
aprovechar no solo a él, sino también
a los demas” (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 69, 1). La
propiedad de un bien hace de su
duefio un administrador de la
providencia para hacerlo fructificar
y comunicar sus beneficios a otros,
ante todo a sus

proximos» (Catecismo, 2404).

El socialismo marxista y en
particular el comunismo, al
pretender, entre otras cosas, la
subordinacion absoluta del individuo



a la sociedad, niega el derecho de la
persona a la propiedad privada de
los bienes de produccion (los que
sirven para producir otros bienes,
como la tierra, ciertas industrias,
etc.), afirmado que sdlo el Estado
puede poseer esos bienes, como
condicion para instaurar una
sociedad sin clases [2].

«La Iglesia ha rechazado las
ideologias totalitarias y ateas
asociadas en los tiempos modernos al
comunismo o socialismo . Por otra
parte, ha rechazado en la practica del
capitalismo el individualismo y la
primacia absoluta de la ley de
mercado sobre el trabajo

humano» (Catecismo, 2425) [3].

2. El uso de los bienes: templanza,
justicia y solidaridad

«En materia econdmica el respeto de
la dignidad humana exige la practica
de la virtud de la templanza, para

moderar el apego a los bienes de este



mundo; de la justicia, para preservar
los derechos del préjimo y darle lo
que le es debido; y de la

solidaridad» (Catecismo, 2407).

Parte de la templanza es la virtud de
la pobreza, que no consiste en no
tener, sino en estar desprendido de
los bienes materiales, en contentarse
con lo que basta para vivir sobria y
templadamente [4], y en administrar
los bienes para servir a los demas.
Nuestro Sefior nos dio ejemplo de
pobreza y desprendimiento desde su
venida al mundo hasta su muerte
(cfr. 2 Co 8, 9). Ensefi6 asimismo el
dafio que puede causar el
apegamiento a las riquezas:
“Dificilmente un rico entrard en el
reino de los cielos» (Mt 19, 23).

La justicia, como virtud moral,
consiste en el habito mediante el cual
se da con voluntad constante y firme
a cada uno lo que le es debido. La
justicia entre personas singulares se



llama conmutativa (por ejemplo, el
acto de pagar una deuda); la justicia
distributiva «regula lo que la
comunidad debe a los ciudadanos en
proporcion a sus contribucionesy a
sus necesidades» (Catecismo , 2411)
[5]; y la justicia legal es la del
ciudadano hacia la comunidad (por
ejemplo, pagar los impuestos justos).

La virtud de la solidaridad es «la
determinacion firme y perseverante
de empenarse a favor del bien
comun: es decir, del bien de todos y
de cada uno, porque todos somos
verdaderamente responsables de
todos” [6]. La solidaridad es
“comunicacion de los bienes
espirituales aun mas que
comunicacion de bienes
materiales» (Catecismo, 1948).

3. El respeto de los bienes ajenos

El séptimo mandamiento prohibe
tomar o retener injustamente lo
ajeno, o causar algun dafio injusto al



projimo en sus bienes materiales. Se
comete hurto o robo cuando se
toman ocultamente los bienes del
projimo. La rapifia es el apoderarse
violentamente de las cosas ajenas. El
fraude es el hurto que se lleva a cabo
engafiando al préjimo con trampas,
documentos falsos, etc., o reteniendo
el justo salario. La usura consiste en
reclamar mayor interés del licito por
la cantidad prestada (generalmente,
aprovechandose de una situacion de
necesidad material del projimo).

«Son también moralmente ilicitos, la
especulacion mediante la cual se
pretende hacer variar artificialmente
la valoracion de los bienes con el fin
de obtener un beneficio en
detrimento ajeno; la corrupcion
mediante la cual se vicia el juicio de
los que deben tomar decisiones
conforme a derecho [p. e., el soborno
de un empleado publico o privado];
la apropiaciony el uso privados de
los bienes sociales de una empresa;



los trabajos mal hechos, el fraude
fiscal, 1a falsificacion de cheques y
facturas, los gastos excesivos, el
despilfarro. Infligir voluntariamente
un dario a las propiedades privadas o
publicas es contrario a la ley moral y
exige reparacion» (Catecismo, 2409).

«Los contratos estan sometidos a la
justicia conmutativa , que regula los
intercambios entre las personas en el
respeto exacto de sus derechos. La
justicia conmutativa obliga
estrictamente; exige la salvaguardia
de los derechos de propiedad, el pago
de las deudas y el cumplimiento de
obligaciones libremente

contraidas» (Catecismo, 2411). «Los
contratos [deben ser] rigurosamente
observados en la medida en que el
compromiso adquirido es
moralmente justo» (Catecismo, 2410).

La obligacion de reparar: quien ha
cometido una injusticia debe reparar
el dafio causado, en la medida que



esto sea posible. La restitucion de lo
robado —o al menos el deseo 'y
propasito de restituir- es necesario
para recibir la absolucion
sacramental. El deber de restituir
obliga con urgencia: la culpable
demora agrava el dafo al acreedor y
la culpa del deudor. Excusa del deber
de restitucion la imposibilidad fisica
o moral, mientras dure. La
obligacion puede extinguirse, por
ejemplo, al ser perdonada la deuda
por parte del acreedor [7].

4. La doctrina social de la Iglesia

La Iglesia, «cuando cumple su mision
de anunciar el Evangelio, enseria al
hombre, en nombre de Cristo, su
dignidad propia y su vocacion a la
comunion de las personas; y le
descubre las exigencias de la justicia
y de la paz, conformes a la sabiduria
divina» (Catecismo, 2419). El
conjunto de estas ensefianzas sobre
principios que deben regular la vida



social se llama Doctrina social y
forma parte de la doctrina moral
catolica [8].

Algunas ensefianzas fundamentales
de la Doctrina social de la Iglesia son:
1) la dignidad trascendente de la
persona humana y la inviolabilidad
de sus derechos; 2) el reconocimiento
de la familia como célula basica de la
sociedad fundada en el verdadero
matrimonio indisoluble, y la
necesidad de protegerla y fomentarla
a través de las leyes sobre el
matrimonio, la educacion y la moral
publica; 3) las ensefianzas acerca del
bien comun y de la funcion del
Estado.

La mision de la Jerarquia de la
Iglesia es de orden diverso a la
mision de la autoridad politica. El fin
de la Iglesia es sobrenatural y su
mision es conducir a los hombres a la
salvacion. Por eso, cuando el
Magisterio se refiere a aspectos



temporales del bien comun, lo hace
en cuanto deben ordenarse al Bien
supremo, nuestro ultimo fin. La
Iglesia expresa un juicio moral, en
materia economica y social, «cuando
lo exigen los derechos fundamentales
de la persona o la salvacion de las
almas» [9].

Es importante subrayar que «no
corresponde a los pastores de la
Iglesia intervenir directamente en la
actividad politica y en la
organizacion de la vida social. Esta
tarea forma parte de la vocacion de
los fieles laicos, que actuan por su
propia iniciativa con sus
conciudadanos» (Catecismo, 2442)
[10].

5. Actividad econOmica y justicia
social

«El trabajo humano procede
directamente de personas creadas a
imagen de Dios y llamadas a
prolongar, unidas y para mutuo



beneficio, la obra de la creacién
dominando la tierra (cfr. Gn 1, 28;
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 34; Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus, 31). El trabajo es,
por tanto, un deber: “Si alguno no
quiere trabajar, que tampoco

coma” (2 Ts 3,10; cfr. 1 Ts 4, 11). El
trabajo honra los dones del Creador y
los talentos recibidos. Puede ser
también redentor» (Catecismo, 2427).
Realizando el trabajo en union con
Cristo, el hombre se hace
colaborador del Hijo de Dios en su
obra redentora. El trabajo es medio
de santificacion de las personas y de
las realidades terrenas,
informandolas con el Espiritu de
Cristo (cfr. Ibidem) [11].

En el ejercicio de su trabajo, «cada
uno tiene el derecho de iniciativa
econdmica, y podra usar
legitimamente de sus talentos para
contribuir a una abundancia
provechosa para todos, y para



recoger los justos frutos de sus
esfuerzos. Debera ajustarse a las
reglamentaciones dictadas por las
autoridades legitimas con miras al
bien comun (cfr. Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus ,1-5-1991, 32;
34)» (Catecismo, 2429) [12].

La responsabilidad del Estado: «La
actividad econdémica, en particular la
economia de mercado, no puede
desenvolverse en medio de un vacio
institucional, juridico y politico. Por
el contrario supone seguridad sobre
las garantias de la libertad individual
y la propiedad, ademads de un sistema
monetario estable y servicios
publicos eficientes. La primera
incumbencia del Estado es, pues, la
de garantizar esa seguridad, de
manera que quien trabaja y produce
pueda gozar de los frutos de su
trabajo y, por tanto, se sienta
estimulado a realizarlo eficiente y
honestamente» [13].



Los empresarios «estan obligados a
considerar el bien de las personas y
no solamente el aumento de las
ganancias. Sin embargo, éstas son
necesarias; permiten realizar las
inversiones que aseguran el porvenir
de las empresas, y garantizan los
puestos de trabajo» (Catecismo,
2432). A ellos «les corresponde ante
la sociedad la responsabilidad
economica y ecologica de sus
operaciones» [14].

«El acceso al trabajo y a la profesion
debe estar abierto a todos sin
discriminacidn injusta, a hombres y
mujeres, sanos y disminuidos,
autoctonos e inmigrados (cfr. Juan
Pablo II, Enc. Laborem exercens, 14-
[X-1981, 19; 22-23). Habida
consideracion de las circunstancias,
la sociedad debe por su parte ayudar
a los ciudadanos a procurarse un
trabajo y un empleo (cfr. Juan Pablo
II, Enc. Centessimus annus,

48)» (Catecismo, 2433). «El salario



justo es el fruto legitimo del trabajo.
Negarlo o retenerlo puede constituir
una grave injusticia» (Catecismo,
2434) [15].

La justicia social. Esta expresion se
ha comenzado a utilizar en el siglo
XX, para referirse a la dimension
universal que han adquirido los
problemas de justicia. «La sociedad
asegura la justicia social cuando
realiza las condiciones que permiten
a las asociaciones y a cada uno
conseguir lo que les es debido segun
su naturaleza y su

vocacion» (Catecismo, 1928).

Justicia y solidaridad entre las
naciones. «Las naciones ricas tienen
una responsabilidad moral grave
respecto a las que no pueden por si
mismas asegurar los medios de su
desarrollo, o han sido impedidas de
realizarlo por tragicos
acontecimientos histéricos. Es un
deber de solidaridad y de caridad; es



también una obligacion de justicia si
el bienestar de las naciones ricas
procede de recursos que no han sido
pagados con justicia» (Catecismo,
2439).

«La ayuda directa constituye una
respuesta apropiada a necesidades
inmediatas, extraordinarias,
causadas por ejemplo por catastrofes
naturales, epidemias, etc. Pero no
basta para reparar los graves dafios
que resultan de situaciones de
indigencia ni para remediar de
forma duradera las

necesidades» (Catecismo, 2440).

Es necesario también reformar las
instituciones economicas y
financieras internacionales para que
promuevan y potencien relaciones
equitativas con los paises menos
desarrollados (cfr. i bidem ; Juan
Pablo II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
30-12-1987, 16).

6. Justicia y caridad



La caridad —forma virtutum, forma de
todas las virtudes—, que es de nivel
superior a la justicia, no se
manifiesta solo o principalmente en
dar mas de lo que se debe en estricto
derecho. Consiste sobre todo en
darse uno mismo —pues esto es
amor-, y debe acompafiar siempre a
la justicia, vivificandola desde
dentro. Esta union entre justicia y
caridad se manifiesta, por ejemplo,
en dar lo que se debe con alegria, en
preocuparse no solo de los derechos
de la otra persona sino también de
sus necesidades, y en general en
practicar la justicia con suavidad y
comprension [16].

La justicia debe estar siempre
informada por la caridad. No se
pueden tratar de resolver los
problemas de la convivencia humana
simplemente con una justicia
entendida como un pretendido
adecuado funcionar, anonimo, de las
estructuras sociales: «Al resolver los



asuntos, procura no exagerar nunca
la justicia hasta olvidarte de la
caridad» (San Josemaria, Surco, 973).

La justicia y la caridad se han de
vivir especialmente en la atencion a
las personas necesitadas (pobres,
enfermos, etc.). Nunca se podra
alcanzar una situacion social en que
sea superflua la atencion personal a
las necesidades materiales y
espirituales del préjimo. El ejercicio
de las obras de misericordia
materiales y espirituales sera
siempre necesario (cfr. Catecismo,
2447).

«El amor -caritas- siempre sera
necesario, incluso en la sociedad mas
justa. No hay orden estatal, por justo
que sea, que haga superfluo el
servicio del amor. Quien intenta
desentenderse del amor se dispone a
desentenderse del hombre en cuanto
hombre. Siempre habra sufrimiento
que necesite consuelo y ayuda.



Siempre habra soledad. Siempre se
daran también situaciones de
necesidad material en las que es
indispensable una ayuda que
muestre un amor concreto al
projimo. El Estado que quiere
proveer a todo, que absorbe todo en
si mismo, se convierte en definitiva
en una instancia burocratica que no
puede asegurar lo mas esencial que
el hombre afligido -cualquier ser
humano- necesita: una entrafiable
atencion personal» [17].

La miseria humana atrae la
compasion de Cristo Salvador, que la
ha querido cargar sobre si e
identificarse con los «mas pequenos
de sus hermanos» (Mt 25, 40).
También por ello, los que sufren la
miseria son objeto de un amor de
preferencia por parte de la Iglesia,
que, desde los origenes no ha cesado
de trabajar para aliviarlos y
defenderlos (cfr. Catecismo, 2448).



Pau Agulles

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2401-2463.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia Vivir cara a
Dios y cara a los hombres, en Amigos
de Dios, 154-174.

[1] Este hecho cobra especial
relevancia moral en los casos en que,
por grave peligro, se debe hacer
recurso a bienes ajenos de primera
necesidad.



[2] En el siglo XX se han visto las
consecuencias nefastas de tal
concepcion, incluso en el plano
economico y social.

[3] Cfr. Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus, 1-V-1991, 10; 13;
44.

«La regulacion de la economia por la
sola planificacion centralizada
pervierte en su base los vinculos
sociales; su regulacion unicamente
por la ley de mercado quebranta la
justicia social, porque “existen
numerosas necesidades humanas
que no pueden ser satisfechas por el
mercado” (Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus, 34). Es preciso
promover una regulacion razonable
del mercado y de las iniciativas
econdmicas, segun una justa
jerarquia de valores y con vistas al
bien comun» (Catecismo, 2425).

[4] Cfr. San Josemaria, Camino, 631 y
632.



[5] La justicia distributiva impulsa a
quien gobierna la sociedad a
distribuir el bien comun, a asignar
un honor o una tarea a quien lo
merece, sin ceder a favoritismos.

[6] Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 38.

[7] «Los que, de manera directa o
indirecta, se han apoderado de un
bien ajeno, estan obligados a
restituirlo o a devolver el
equivalente en naturaleza o en
especie si la cosa ha desaparecido,
asi como los frutos y beneficios que
su propietario hubiera obtenido
legitimamente de ese bien. Estan
igualmente obligados a restituir, en
proporcion a su responsabilidad y al
beneficio obtenido, todos los que han
participado de alguna manera en el
robo, o que se han aprovechado de él
a sabiendas; por ejemplo, quienes lo
hayan ordenado o ayudado o
encubierto» (Catecismo, 2412).



En el caso de que no se logre
encontrar al propietario de un bien,
el poseedor en buena fe puede
mantenerlo en su poder; el poseedor
en mala fe —p. e., porque lo ha
robado- lo debe destinar a los pobres
0 a obras de beneficencia.

[8] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 41.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76; cfr. Catecismo,
2420.

[10] «La accion social puede implicar
una pluralidad de vias concretas.
Debera atender siempre al bien
comun y ajustarse al mensaje
evangélico y a la ensefianza de la
Iglesia. Pertenece a los fieles laicos
“animar, con su compromiso
cristiano, las realidades y, en ellas,
procurar ser testigos y operadores de
pazy de justicia” (Juan Pablo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 47)» (
Catecismo, 2442). Cfr. también Juan



Pablo II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
42.

«El sacerdote debe predicar (...)
cuales son las virtudes cristianas —
todas-, y qué exigencias y
manifestaciones concretas han de
tener esas virtudes en las diversas
circunstancias de la vida de los
hombres a los que él dirige su
ministerio. Como debe también
ensefar a respetar y estimar la
dignidad y libertad con que Dios ha
creado la persona humana, y la
peculiar dignidad sobrenatural que
el cristiano recibe con el bautismo.

Ningun sacerdote que cumpla este
deber ministerial suyo podra ser
nunca acusado —si no es por
ignorancia o por mala fe- de meterse
en politica . Ni siquiera se podria
decir que, desarrollando estas
ensefianzas, interfiera en la
especifica tarea apostolica, que
corresponde a los laicos , de ordenar



cristianamente las estructuras y
quehaceres temporales» (San
Josemaria, Conversaciones, 5).

[11] «Las tareas profesionales —
también el trabajo del hogar es una
profesion de primer orden- son
testimonio de la dignidad de la
criatura humana; ocasiéon de
desarrollo de la propia personalidad;
vinculo de unién con los demas;
fuente de recursos; medio de
contribuir a la mejora de la sociedad,
en la que vivimos, y de fomentar el
progreso de la humanidad entera...

- Para un cristiano, estas perspectivas
se alargan y se amplian aun mas,
porque el trabajo —asumido por
Cristo como realidad redimida y
redentora- se convierte en medio y
en camino de santidad, en concreta
tarea santificable y

santificadora» (San Josemaria, Forja ,
702). Cfr. San Josemaria, Es Cristo
que pasa, 53.



[12] «Observa todos tus deberes
civicos, sin querer sustraerte al
cumplimiento de ninguna obligacion;
y ejercita todos tus derechos, en bien
de la colectividad, sin exceptuar
imprudentemente ninguno.

- También has de dar ahi testimonio
cristiano» (San Josemaria, Forja, 697).

[13] Juan Pablo II, Enc. Centessimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 2431.

«Otra incumbencia del Estado es la
de vigilar y encauzar el ejercicio de
los derechos humanos en el sector
econdmico; pero en este campo la
primera responsabilidad no es del
Estado, sino de cada persona y de los
diversos grupos y asociaciones en
que se articula la sociedad» (ibidem).

[14] Ibidem, 37.

[15] «”El trabajo debe ser
remunerado de tal modo que se den
al hombre posibilidades de que ély



los suyos vivan dignamente su vida
material, social, cultural y espiritual,
teniendo en cuenta la tarea y la
productividad de cada uno, asi como
las condiciones de la empresa y el
bien comun” (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 67, 2)» (
Catecismo, 2434).

[16] «Para llegar de la estricta justicia
a la abundancia de la caridad hay
todo un trayecto que recorrer. Y no
son muchos los que perseveran hasta
el fin. Algunos se conforman con
acercarse a los umbrales: prescinden
de la justicia, y se limitan a un poco
de beneficencia, que califican de
caridad, sin percatarse de que
aquello supone una parte pequeiia
de lo que estan obligados a hacer. Y
se muestran tan satisfechos de si
mismos, como el fariseo que pensaba
haber colmado la medida de la ley
porque ayunaba dos dias por semana
y pagaba el diezmo de todo cuanto
poseia (cfr. Lc 18, 12)» (San



Josemaria, Amigos de Dios, 172). Cfr.
ibidem, 83; San Josemaria, Forja , 502.

[17] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, 28.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/tema-36-el-
septimo-mandamiento-del-decalogo/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-36-el-septimo-mandamiento-del-decalogo/

	Tema 36. El séptimo mandamiento del decálogo

