
opusdei.org

Tema 33. El séptimo
y octavo
mandamientos

La vida cristiana se esfuerza
por ordenar a Dios y a la
caridad fraterna los bienes de
este mundo. Son importantes
tanto la templanza, para
moderar su uso y su posesión,
como la justicia, que preserva
los derechos del prójimo. A
estas dos virtudes se debe
añadir la solidaridad. El octavo
mandamiento prohíbe falsear
la verdad en las relaciones con
el prójimo. Los cristianos tienen
el deber de dar testimonio de la



Verdad que es Cristo y de
reconocerlo ante los hombres.

01/10/2022

Sumario

• El uso de los bienes: templanza,
justicia y solidaridad

• La Doctrina social de la Iglesia

• El octavo mandamiento del
Decálogo

• Dar testimonio de la verdad

• El respeto de la intimidad

• Bibliografía básica

«El séptimo mandamiento prohíbe
tomar o retener el bien del prójimo



injustamente y perjudicar de
cualquier manera al prójimo en sus
bienes. Prescribe la justicia y la
caridad en la gestión de los bienes
terrenos y de los frutos del trabajo de
los hombres. Con miras al bien
común exige el respeto del destino
universal de los bienes y del derecho
de propiedad privada. La vida
cristiana se esfuerza por ordenar a
Dios y a la caridad fraterna los
bienes de este mundo» (Catecismo,
2401).

Dios confió la tierra al hombre para
que la cultivara y se beneficiara de
sus frutos. Se trata de un don que
Dios da a todos los hombres, y por
eso «la apropiación de bienes es
legítima para garantizar la libertad y
la dignidad de las personas, para
ayudar a cada uno a atender sus
necesidades fundamentales y las
necesidades de los que están a su
cargo» (Catecismo, 2402). Esto no es
contrario al derecho a la propiedad



privada, pero, como enseña el
Concilio Vaticano II, ésta debe ser
cauce para la ayuda a los más
necesitados (Gaudium et spes, 69, 1).
La Iglesia ha rechazado tanto
aquellas ideologías totalitarias que
pretenden acabar con la propiedad
privada, como aquel capitalismo
“salvaje” e individualista que
procura acaparar la mayoría de los
medios de producción en pocas
manos, dejando a muchas personas
en una situación muy precaria.

El uso de los bienes: templanza,
justicia y solidaridad

En relación al uso de los medios
creados son importantes tanto la
templanza, para moderar su uso y su
posesión, como la justicia, que
preserva los derechos del prójimo. A
estas dos virtudes se debe añadir la
solidaridad (Cf. Catecismo, 2407).

La virtud de la pobreza, como parte
de la templanza, no consiste en no



tener, sino en estar desprendido de
los bienes materiales, en contentarse
con lo que basta para vivir sobria y
templadamente[1], y en administrar
los bienes para servir a los demás.
Nuestro Señor nos dio ejemplo de
pobreza y desprendimiento desde su
venida al mundo hasta su muerte (Cf.
2 Co 8,9). Enseñó asimismo el daño
que puede causar el apegamiento a
las riquezas: «Difícilmente un rico
entrará en el reino de los cielos» (Mt
19,23).

La justicia, como virtud moral,
consiste en el hábito mediante el cual
se da con voluntad constante y firme
a cada uno lo que le es debido. La
justicia entre personas singulares se
llama conmutativa (por ejemplo, el
acto de pagar una deuda); la justicia 
distributiva regula lo que la
comunidad debe a los ciudadanos en
función de sus necesidades y sus
contribuciones; y la justicia legal es
la del ciudadano hacia la comunidad,



que se concreta entre otras cosas en
el pago de los impuestos justos[2].

La virtud de la solidaridad es «la
determinación firme y perseverante
de empeñarse a favor del bien
común: es decir, del bien de todos y
de cada uno, porque todos somos
verdaderamente responsables de
todos»[3]. La solidaridad es
«comunicación de los bienes
espirituales aún más que
comunicación de bienes
materiales» (Catecismo, 1948).

El séptimo mandamiento prohíbe
tomar o retener injustamente lo
ajeno, o causar algún daño injusto al
prójimo en sus bienes materiales. Se
comete hurto o robo cuando se
toman ocultamente los bienes del
prójimo. La rapiña es el apoderarse
violentamente de las cosas ajenas. El 
fraude es el hurto que se lleva a cabo
engañando al prójimo con trampas,
documentos falsos, etc., o reteniendo



el justo salario. La usura consiste en
reclamar mayor interés del lícito por
la cantidad prestada (generalmente,
aprovechándose de una situación de
necesidad material del prójimo).
También es ilícita la corrupción, así
como todo tipo de despilfarro.

Quien ha cometido una injusticia
debe reparar el daño causado, en la
medida que esto sea posible. La 
restitución de lo robado —o al menos
el deseo y propósito de restituir— es
necesario para recibir la absolución
sacramental. Excusa del deber de
restitución la imposibilidad física o
moral, mientras dure. La obligación
puede extinguirse, por ejemplo, al
ser perdonada la deuda por parte del
acreedor[4].

La Doctrina social de la Iglesia

El conjunto de enseñanzas sobre los
principios que deben regular la vida
social se llama Doctrina social y
forma parte de la doctrina moral



católica[5]. Es importante subrayar
que «no corresponde a los pastores
de la Iglesia intervenir directamente
en la actividad política y en la
organización de la vida social. Esta
tarea forma parte de la vocación de
los fieles laicos, que actúan por su
propia iniciativa con sus
conciudadanos» (Catecismo, 2442).

La misión de la Jerarquía de la
Iglesia es de orden diverso a la
misión de la autoridad política. El fin
de la Iglesia es sobrenatural y su
misión es conducir a los hombres a la
salvación. Por eso, cuando el
Magisterio se refiere a aspectos
temporales del bien común, lo hace
en cuanto deben ordenarse al Bien
supremo, nuestro último fin. La
Iglesia expresa un juicio moral, en
materia económica y social, cuando
lo exigen los derechos fundamentales
de la persona o la salvación de las
almas.



Algunas enseñanzas fundamentales
de la Doctrina social de la Iglesia son:
1) la dignidad trascendente de la
persona humana y la inviolabilidad
de sus derechos; 2) el reconocimiento
de la familia como célula básica de la
sociedad fundada en el verdadero
matrimonio indisoluble, y la
necesidad de protegerla y fomentarla
a través de las leyes sobre el
matrimonio, la educación y la moral
pública; 3) las enseñanzas acerca del
bien común y de la función del
Estado. En los últimos años, el
Magisterio ha insistido en la
relevancia de la ecología y del
cuidado de la casa común como parte
importante de la Doctrina social[6].

«El trabajo humano procede
directamente de personas creadas a
imagen de Dios y llamadas a
prolongar, unidas y para mutuo
beneficio, la obra de la creación
dominando la tierra (Cf. Gn 1,28;
Concilio Vaticano II, Gaudium et spes,



34; Juan Pablo II, Centessimus annus,
31). El trabajo es, por tanto, un deber:
«Si alguno no quiere trabajar, que
tampoco coma» (2 Ts 3,10; Cf. 1Ts
4,11). El trabajo honra los dones del
Creador y los talentos recibidos.
Puede ser también
redentor» (Catecismo, 2427).
Realizando el trabajo en unión con
Cristo, el hombre se hace
colaborador del Hijo de Dios en su
obra redentora[7]. El trabajo es medio
de santificación de las personas y de
las realidades terrenas,
informándolas con el Espíritu de
Cristo. «Al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta
como realidad redimida y redentora:
no sólo es el ámbito en el que el
hombre vive, sino medio y camino de
santidad, realidad santificable y
santificadora»[8].

La justicia social es una expresión
que se ha comenzado a utilizar en el
siglo XX, para referirse a la



dimensión universal que han
adquirido los problemas de justicia.
«La sociedad asegura la justicia
social cuando realiza las condiciones
que permiten a las asociaciones y a
cada uno conseguir lo que les es
debido según su naturaleza y su
vocación» (Catecismo, 1928). Son
muchos los elementos que entran en
juego al tratar de justicia social: la
responsabilidad del Estado, el papel
de los empresarios, la posibilidad de
acceso al puesto de trabajo, etc.

En Evangelii gaudium se dice que «el
corazón de Dios tiene un sitio
preferencial para los pobres, tanto
que hasta Él mismo “se hizo
pobre” (2 Co 8,9). Todo el camino de
nuestra redención está signado por
los pobres» (n. 197). No se trata sólo
de realizar acciones o programas de
promoción social, sino de una actitud
de atención puesta en el otro, en el
necesitado.



Dentro de este contexto tiene una
importancia particular la justicia y
solidaridad entre las naciones. «Las
naciones ricas tienen una
responsabilidad moral grave
respecto a las que no pueden por sí
mismas asegurar los medios de su
desarrollo, o han sido impedidas de
realizarlo por trágicos
acontecimientos históricos. Es un
deber de solidaridad y de caridad; es
también una obligación de justicia si
el bienestar de las naciones ricas
procede de recursos que no han sido
pagados con justicia» (Catecismo,
2439).

El octavo mandamiento del
Decálogo

«El octavo mandamiento prohíbe
falsear la verdad en las relaciones
con el prójimo. Las ofensas a la
verdad, mediante palabras o
acciones, expresan un rechazo a



comprometerse con la rectitud
moral» (Catecismo, 2464).

La inclinación del hombre a conocer
la verdad y a manifestarla de palabra
y obra se ha torcido por el pecado,
que ha herido la naturaleza con la
ignorancia del intelecto y con la
malicia de la voluntad. Como
consecuencia del pecado, ha
disminuido el amor a la verdad, y los
hombres se engañan unos a otros,
muchas veces por egoísmo y propio
interés. Con la gracia de Cristo el
cristiano puede hacer que su vida
esté gobernada por la verdad.

La virtud que inclina a decir siempre
la verdad se llama veracidad,
sinceridad o franqueza (Cf. Catecismo,
2468). Tres aspectos fundamentales
de esta virtud:

—sinceridad con uno mismo: es
reconocer la verdad sobre la propia
conducta, externa e interna:
intenciones, pensamientos, afectos,



etc.; sin miedo a agotar la verdad, sin
cerrar los ojos a la realidad[9];

—sinceridad con los demás: sería
imposible la convivencia humana si
los hombres no tuvieran confianza
recíproca, es decir, si no se dijesen la
verdad o no se comportasen, p. ej.,
respetando los contratos, o más en
general los pactos, la palabra
comprometida (Cf. Catecismo, 2469);

—sinceridad con Dios: Dios lo ve todo,
pero como somos hijos suyos quiere
que se lo manifestemos. «Un hijo de
Dios trata al Señor como Padre. Su
trato no es un obsequio servil, ni una
reverencia formal, de mera cortesía,
sino que está lleno de sinceridad y de
confianza. Dios no se escandaliza de
los hombres. Dios no se cansa de
nuestras infidelidades. Nuestro
Padre del Cielo perdona cualquier
ofensa, cuando el hijo vuelve de
nuevo a Él, cuando se arrepiente y
pide perdón. Nuestro Señor es tan



Padre, que previene nuestros deseos
de ser perdonados, y se adelanta,
abriéndonos los brazos con su
gracia»[10].

La sinceridad en el Sacramento de la
Confesión y en la dirección espiritual
son medios de extraordinaria
eficacia para crecer en vida interior:
en sencillez, en humildad y en las
demás virtudes[11]. La sinceridad es
esencial para perseverar en el
seguimiento de Cristo, porque Cristo
es la Verdad (Cf. Jn 14,6).

La Sagrada Escritura enseña que es
preciso decir la verdad con caridad
(Ef 4,15). La sinceridad, como todas
las virtudes, se ha de vivir por amor
y con amor (a Dios y a los hombres):
con delicadeza y comprensión. Una
bonita manifestación es la corrección
fraterna, práctica evangélica (Cf. Mt
18,15) que consiste en advertir a otro
de una falta cometida o de un
defecto, para que se corrija. Es una



gran manifestación de amor a la
verdad y de caridad. En ocasiones
puede ser un deber grave.

Dar testimonio de la verdad

«El testimonio es un acto de justicia
que establece o da a conocer la
verdad» (Catecismo, 2472). Los
cristianos tienen el deber de dar
testimonio de la Verdad que es Cristo
y de reconocerlo ante los hombres.

«El martirio es el supremo testimonio
de la verdad de la fe: un testimonio
que llega hasta la muerte. El mártir
da testimonio de Cristo, muerto y
resucitado, al cual está unido por la
caridad» (Catecismo, 2473). Aunque
la mayoría de los cristianos no sean
llamados a esta expresión extrema
de amor a Dios, todos han de
manifestar la verdad de Dios y de lo
que Dios ha revelado aun a costa de
perder su prestigio o su posición
social. En ocasiones, la sinceridad
está llamada a cumplir, con la ayuda



de la fortaleza sobrenatural, actos
heroicos en defensa de la verdad.

En Evangelii gaudium se señalan
algunos de los pecados contra la
veracidad como ejemplos
paradigmáticos de actitudes que
impiden una evangelización
convincente y atractiva (Cf. n. 100).

«”La mentira consiste en decir
falsedad con intención de
engañar” (San Agustín, De mendacio,
4,5). El Señor denuncia en la mentira
una obra diabólica: “Vuestro padre
es el diablo... porque no hay verdad
en él; cuando dice la mentira, dice lo
que le sale de dentro, porque es
mentiroso y padre de la mentira” (Jn
8,44)» (Catecismo, 2482). La gravedad
se mide en función de la verdad que
contrasta, de la intención del que la
dice y de las consecuencias de la
mentira. Puede ser materia de
pecado mortal cuando lesiona



gravemente las virtudes de la justicia
y la caridad.

«Una afirmación contraria a la
verdad posee una gravedad
particular cuando se hace
públicamente. Ante un tribunal
viene a ser un falso testimonio.
Cuando es pronunciada bajo
juramento se trata de
perjurio» (Catecismo, 2476).

El derecho al honor y a la buena
fama —tanto propio como ajeno— es
un bien más precioso que las
riquezas, y de gran importancia para
la vida personal, familiar y social. 
Pecados contra la buena fama del
prójimo son:

—el juicio temerario: se da cuando,
sin suficiente fundamento, se admite
como verdadera una supuesta culpa
moral del prójimo (p. ej. juzgar que
alguien ha obrado con mala
intención, sin que conste así). «No
juzguéis y no seréis juzgados, no



condenéis, y no seréis
condenados» (Lc 6,37) (Cf. Catecismo,
2477);

—la difamación: es cualquier
atentado injusto contra la fama del
prójimo. Puede ser de dos tipos: la
detracción o maledicencia ("decir
mal"), que consiste en revelar
pecados o defectos realmente
existentes del prójimo, sin una razón
proporcionadamente grave (se llama 
murmuración cuando se realiza a
espaldas del acusado); y la calumnia,
que consiste en atribuir al prójimo
pecados o defectos falsos. La
calumnia encierra una doble malicia:
contra la veracidad y contra la
justicia (tanto más grave cuanto
mayor sea la calumnia y cuanto más
se difunda).

Conviene evitar la ligereza en el
hablar o locuacidad (Cf. Mt 12,36),
pues lleva fácilmente a la mentira
(apreciaciones inexactas o injustas,



exageraciones, a veces calumnias).
Actualmente son frecuentes estas
ofensas a la verdad o a la buena
fama en los medios de comunicación.
También por este motivo es
necesario ejercitar un sano espíritu
crítico al recibir noticias de los
periódicos, revistas, TV, etc., así como
de las redes sociales. Una actitud
ingenua o crédula lleva a la
formación de juicios falsos[12] o a la
difusión indiscriminada de
contenidos sin contrastar.

Siempre que se haya difamado (ya
sea con la detracción o con la
calumnia), existe obligación de poner
los medios posibles para devolver al
prójimo la buena fama que
injustamente se ha lesionado.

Hay que evitar la cooperación en
estos pecados. Cooperan a la
difamación, aunque en distinto
grado, el que oye con gusto al
difamador y se goza en lo que dice; el



superior que no impide la
murmuración sobre el súbdito, y
cualquiera que —aun
desagradándole el pecado de
detracción—, por temor, negligencia
o vergüenza, no corrige o rechaza al
difamador o al calumniador, y el que
propala a la ligera insinuaciones de
otras personas contra la fama de un
tercero[13].

El respeto de la intimidad

«El bien y la seguridad del prójimo,
el respeto de la vida privada, el bien
común, son razones suficientes para
callar lo que no debe ser conocido o
para usar un lenguaje discreto. El
deber de evitar el escándalo obliga
con frecuencia a una estricta
discreción. Nadie está obligado a
revelar una verdad a quien no tiene
derecho a conocerla» (Catecismo,
2489).

«El secreto del sacramento de la
Reconciliación es sagrado y no puede



ser revelado bajo ningún pretexto.
“El sigilo sacramental es inviolable;
por lo cual está terminantemente
prohibido al confesor descubrir al
penitente, de palabra o de cualquier
otro modo, y por ningún
motivo” (CIC, 983, §1)» (Catecismo,
2490).

Se deben guardar los secretos
profesionales y, generalmente, todo
secreto natural. Revelar estos
secretos representa una falta de
respeto a la intimidad de las
personas, y puede constituir un
pecado contra la justicia.

Los medios de comunicación social
ejercen una influencia determinante
en la opinión pública. Desde la
implantación de Internet, la
expansión de las redes sociales y la
mensajería instantánea, cada uno
tiene la responsabilidad sobre los
contenidos que crea y/o difunde. Son
un campo importantísimo de



apostolado para la defensa de la
verdad y la cristianización de la
sociedad.

Pau Agulles-Pablo Requena

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2401-2499.

— Francisco, Evangelii gaudium,
186-216.

Lecturas recomendadas

— San Josemaría, Homilía Vivir cara
a Dios y cara a los hombres, en 
Amigos de Dios, 154-174.

— San Josemaría, Homilía El respeto
cristiano a la persona y a su libertad,
en Es Cristo que pasa, 67-72.



[1] Cf. San Josemaría, Camino, 631.

[2] Catecismo, 2411.

[3] Juan Pablo II, Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 38.

[4] «Los que, de manera directa o
indirecta, se han apoderado de un
bien ajeno, están obligados a
restituirlo o a devolver el
equivalente en naturaleza o en
especie si la cosa ha desaparecido,
así como los frutos y beneficios que
su propietario hubiera obtenido
legítimamente de ese bien. Están
igualmente obligados a restituir, en
proporción a su responsabilidad y al
beneficio obtenido, todos los que han
participado de alguna manera en el
robo, o que se han aprovechado de él
a sabiendas; por ejemplo, quienes lo
hayan ordenado o ayudado o
encubierto» (Catecismo, 2412).

[5] Cf. Juan Pablo II, Sollicitudo rei
socialis, 41.



[6] Cf. Francisco, Laudato sì, 63.

[7] Ibíd., 98.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 47.

[9] Cf. San Josemaría, Camino, 33 y 34; 
Surco, 148: «sinceridad salvaje» en el
examen de conciencia.

[10] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
64.

[11] Cf. San Josemaría, Forja, 126-128.

[12] «Los medios de comunicación
social (en particular, los mass-media)
pueden engendrar cierta pasividad
en los usuarios, haciendo de éstos
consumidores poco vigilantes de
mensajes o de espectáculos. Los
usuarios deben imponerse
moderación y disciplina respecto a
los mass-media. Han de formarse una
conciencia clara y recta para resistir
más fácilmente las influencias menos



honestas» (Catecismo, 2496). Los
profesionales de la opinión pública
tienen la obligación, al difundir la
información, «de servir a la verdad y
de no ofender a la caridad. Han de
esforzarse por respetar [...] la
naturaleza de los hechos y los límites
del juicio crítico respecto a las
personas. Deben evitar ceder a la
difamación» (Catecismo, 2497).

[13] Cf. San Josemaría, Camino, 49. La
murmuración es, en particular,
enemigo nefasto de la unidad en el
apostolado: «es roña que ensucia y
entorpece el apostolado. –Va contra
la caridad, resta fuerzas, quita la paz,
y hace perder la unión con
Dios» (San Josemaría, Camino, 445. 
Cf. Ibíd., 453).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/tema-33-el-

https://opusdei.org/es-ec/article/tema-33-el-septimo-y-octavo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-33-el-septimo-y-octavo-mandamientos/


septimo-y-octavo-mandamientos/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/tema-33-el-septimo-y-octavo-mandamientos/

	Tema 33. El séptimo y octavo mandamientos

