
opusdei.org

Tema 10. El pecado y
la misericordia de
Dios

La pérdida del sentido del
pecado ha llevado a la pérdida
de la necesidad de salvación, y
de ahí al olvido de Dios por
indiferencia. Sin embargo, el
triunfo de Cristo es expresión
de su misericordia con el
hombre, expresión de que «el
amor es más fuerte que el
pecado». La misericordia es la
ley fundamental que habita en
el corazón de cada persona
cuando mira al hermano que
encuentra en el camino de la
vida.



01/10/2022

Sumario

• El misterio de la misericordia

• El pecado se comprende a partir de
la misericordia

• El pecado original: una verdad
esencial de la fe

• Consecuencias del pecado original
para la humanidad

• La vida como combate

• La ternura de Dios: pecado,
salvación, misericordia

• Bibliografía

El misterio de la misericordia



Junto a los grandes logros de nuestra
civilización, el panorama del mundo
contemporáneo presenta también
sombras y vacilaciones no siempre
superficiales. Porque «los
desequilibrios que sufre el mundo
moderno están conectados con ese
otro desequilibrio fundamental que
hunde sus raíces en el corazón
humano»1.

La persona humana como criatura
experimenta múltiples limitaciones.
Cuando se percibe la imposibilidad
de dar respuesta al mal, al
sufrimiento y a la injusticia, en
muchas actitudes no surge la súplica
ante el Dios misericordioso, sino una
especie de acusación fruto de la
indignación. Las experiencias del
mal y del sufrimiento se convierten
así en una vía justificada para
apartarse de Dios, poniendo en
entredicho su bondad
misericordiosa. Algunos, incluso,
llegan a ver el sufrimiento como un



castigo divino que cae sobre el
pecador, deformando aún más la
misericordia de Dios.

Se completa así un círculo vicioso.
Con palabras de san Juan Pablo II, «el
centro del drama vivido por el
hombre contemporáneo es el eclipse
del sentido de Dios y del hombre»2.
Parece que Dios no es relevante, y no
es relevante porque no puede
solucionar nuestros problemas. De
una parte, no tenemos claro que
necesitamos una salvación, pero
desde luego la salvación que ofrece
la Iglesia de Jesucristo no parece
pertinente.

La consecuencia final de este eclipse
de Dios sería el rechazo social de la
necesidad de acudir al perdón y a la
misericordia de Dios. De esta
manera, la pérdida del sentido del
pecado ha llevado a la pérdida de la
necesidad de salvación, y de ahí al
olvido de Dios por indiferencia.



Por eso, cuanto más la conciencia
humana, sucumbiendo a la
secularización, pierde el sentido de la
palabra misericordia, tanto más la
Iglesia siente el imperativo derecho y
deber de predicar el Dios de la
misericordia. El misterio de la fe
cristiana parece encontrar su síntesis
en esta palabra. La misión
evangelizadora es el anuncio a viva
voz que en Cristo crucificado, muerto
y resucitado, se realiza la plena y
auténtica liberación del mal, del
pecado y de la muerte3.

Jesucristo es el rostro de la
misericordia del Padre. «Es como si
Cristo hubiera querido revelar que el
límite impuesto al mal, cuyo
causante y víctima resulta ser el
hombre, es en definitiva la Divina
Misericordia»4.

El triunfo de Cristo es expresión de
su misericordia con el hombre,
expresión de que «el amor es más



fuerte que el pecado», «más fuerte
que la muerte y que todo mal»5. El
mundo solo alcanzará la paz sobre la
guerra, la violencia, cuando invoque
a la misericordia: «Jesús, en Ti
confío»6.

No es fácil responder a la evidencia
del mal en el mundo. Quizá porque el
mal no es un problema, sino un
misterio. Un misterio en el que
estamos implicados nosotros
personalmente. Un misterio que no
se resuelve teóricamente, sino con
actitudes vitales o existenciales.

Siempre tenemos necesidad de
contemplar el misterio de la
misericordia: la relación entre el
sufrimiento, la injusticia, el pecado,
los hombres y Dios. Porque, como
afirma el Papa Francisco7, la
misericordia es la ley fundamental
que habita en el corazón de cada
persona cuando mira al hermano
que encuentra en el camino de la



vida. Misericordia es la palabra que
revela el misterio de la Santísima
Trinidad. Misericordia es el acto
último y supremo con el cual Dios
viene a nuestro encuentro. Y, por
tanto, misericordia es la vía que une
a Dios y el hombre.

En la vida de la Iglesia, la
misericordia es una realidad
permanente. Pero hay momentos en
los que estamos llamados a fijar la
mirada en la misericordia de un
modo más intenso.

El pecado se comprende a partir de
la misericordia

«Dios es infinitamente bueno y todas
sus obras son buenas. Sin embargo,
nadie escapa a la experiencia del
sufrimiento, de los males en la
naturaleza —que aparecen como
ligados a los límites propios de las
criaturas—, y sobre todo a la cuestión
del mal moral» (Catecismo, n. 385).
«El pecado está presente en la



historia del hombre: sería vano
intentar ignorarlo o dar a esta oscura
realidad otros nombres» (Catecismo,
n. 386). Pero ¿de dónde viene el mal,
especialmente el pecado?

Para responder a esta pregunta
debemos fijarnos en el misterio de
Dios, porque el pecado solo puede
entenderse desde el Dios
misericordia de Jesucristo. «”El
misterio [...] de la iniquidad” (2 Ts
2,7) sólo se esclarece a la luz del
“Misterio de la piedad” (1 Tm 3,16).
La revelación del amor divino en
Cristo ha manifestado a la vez la
extensión del mal y la
sobreabundancia de la gracia (cf. Rm
5,20). Debemos, por tanto, examinar
la cuestión del origen del mal fijando
la mirada de nuestra fe en el que es
su único Vencedor (cf. Lc 11,21-22; Jn
16,11; 1 Jn 3,8)» (Catecismo, n. 385).
Como afirma Pascal en sus 
Pensamientos, el conocimiento de
Dios sin el conocimiento de la



necesidad de nuestra redención
resulta engañoso, como también lo es
reconocer nuestra miseria sin
conocer al Redentor8.

A partir de este vínculo profundo del
hombre con Dios podemos
comprender que el pecado es un
abuso de la libertad que Dios da a las
personas creadas para que puedan
amarle y amarse mutuamente (cf. 
Catecismo, n. 386).

Para esclarecer la realidad del
pecado, la luz de la Revelación divina
nos habla particularmente del
pecado de los orígenes. Pero el punto
de partida para comprenderlo es el
mensaje de la misericordia divina
revelada por Jesús.

El pecado original: una verdad
esencial de la fe

«La doctrina del pecado original es,
por así decirlo, “el reverso” de la
Buena Nueva de que Jesús es el



Salvador de todos los hombres, que
todos necesitan salvación y que la
salvación es ofrecida a todos gracias
a Cristo.

El relato de la caída (Gn 3) utiliza un
lenguaje hecho de imágenes, pero
afirma un acontecimiento
primordial, un hecho que tuvo lugar 
al comienzo de la historia del hombre
(cf. GS 13,1). La Revelación nos da la
certeza de fe de que toda la historia
humana está marcada por el pecado
original libremente cometido por
nuestros primeros padres (cf.
Concilio de Trento: DS 1513; Pío XII, 
Humani generis: ibíd., 3897; Pablo VI,
discurso 11-VII-1966)» (Catecismo,
nn. 388-389).

«Detrás de la elección desobediente
de nuestros primeros padres se halla
una voz seductora, opuesta a Dios (cf.
Gn 3,1-5) que, por envidia, los hace
caer en la muerte (cf. Sb 2,24). La
Escritura y la Tradición de la Iglesia

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html


ven en este ser un ángel caído,
llamado Satán o diablo (cf. Jn 8,44; Ap
12,9). La Iglesia enseña que primero
fue un ángel bueno, creado por
Dios» (Catecismo, n. 391).

«El hombre, tentado por el diablo,
dejó morir en su corazón la
confianza hacia su creador (cf. Gn
3,1-11) y, abusando de su libertad, 
desobedeció al mandamiento de Dios.
En esto consistió el primer pecado
del hombre (cf. Rm 5,19). En
adelante, todo pecado será una
desobediencia a Dios y una falta de
confianza en su bondad» (Catecismo,
n. 397).

«La Escritura muestra las
consecuencias dramáticas de esta
primera desobediencia. Adán y Eva
pierden inmediatamente la gracia de
la santidad original (cf. Rm 3,23).
Tienen miedo del Dios (cf. Gn 3,9-10)
de quien han concebido una falsa
imagen, la de un Dios celoso de sus



prerrogativas (cf. Gn
3,5)» (Catecismo, n. 399).

Como consecuencia, «la armonía en
la que se encontraban, establecida
gracias a la justicia original, queda
destruida; el dominio de las
facultades espirituales del alma
sobre el cuerpo se quiebra (cf. Gn
3,7); la unión entre el hombre y la
mujer es sometida a tensiones (cf. Gn
3,11-13); sus relaciones estarán
marcadas por el deseo y el dominio
(cf. Gn 3,16)» (Catecismo, n. 400).

También se rompe la armonía con la
creación; «la creación visible se hace
para el hombre extraña y hostil (cf.
Gn 3,17.19). A causa del hombre, la
creación es sometida “a la
servidumbre de la corrupción” (Rm
8,21). Por fin, la consecuencia
explícitamente anunciada para el
caso de desobediencia (cf. Gn 2,17),
se realizará: el hombre “volverá al
polvo del que fue formado” (Gn 3,19).



La muerte hace su entrada en la
historia de la humanidad (cf. Rm
5,12)» (Catecismo, n. 400).

«Desde este primer pecado, una
verdadera invasión de pecado
inunda el mundo: el fratricidio
cometido por Caín en Abel (cf. Gn
4,3-15); la corrupción universal, a
raíz del pecado (cf. Gn 6,5.12; Rm
1,18-32); en la historia de Israel, el
pecado se manifiesta
frecuentemente, sobre todo como
una infidelidad al Dios de la Alianza
y como transgresión de la Ley de
Moisés; e incluso tras la Redención
de Cristo, entre los cristianos, el
pecado se manifiesta de múltiples
maneras (cf. 1 Co 1-6; Ap
2-3)» (Catecismo, n. 401).

Consecuencias del pecado original
para la humanidad

La existencia humana muestra la
evidencia del pecado en nuestra vida,
junto a la realidad de que el pecado



no es fruto de que seamos malos por
naturaleza, sino que procede de la
elección libre del mal. El mal moral
no pertenece, pues, a la estructura
humana, no proviene ni de la
naturaleza social del hombre ni de su
materialidad, ni obviamente
tampoco de Dios o de un destino
inamovible. El realismo cristiano
pone al hombre delante de su propia
responsabilidad: puede hacer el mal
como fruto de su libertad, y el
responsable de ello no es otro que
uno mismo (cf. Catecismo, 387).

«Lo que la Revelación divina nos
enseña coincide con la misma
experiencia. Pues el hombre, al
examinar su corazón, se descubre
también inclinado al mal e inmerso
en muchos males que no pueden
proceder de su Creador, que es
bueno. Negándose con frecuencia a
reconocer a Dios como su principio,
rompió además el orden debido con
respecto a su fin último y, al mismo



tiempo, toda su ordenación en
relación consigo mismo, con todos
los otros hombres y con todas las
cosas creadas» (GS 13,1).

A lo largo de la historia, la Iglesia ha
formulado el dogma del pecado
original en contraste con el
optimismo exagerado y el pesimismo
existencial (cf. Catecismo, 406).
Frente a Pelagio, que afirmaba que el
hombre puede realizar el bien sólo
con sus fuerzas naturales, y que la
gracia es una mera ayuda externa,
minimizando así tanto el alcance del
pecado de Adán como la redención
de Cristo —reducidos a un mero mal
o buen ejemplo, respectivamente— el
Concilio de Cartago (418), siguiendo a
San Agustín, enseñó la prioridad
absoluta de la gracia, pues el hombre
tras el pecado ha quedado dañado
(cf. DH 223.227; cf. también el
Concilio II de Orange, en el año 529:
DH 371-372). Frente a Lutero, que
sostenía que tras el pecado el

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


hombre está esencialmente
corrompido en su naturaleza, que su
libertad queda anulada y que en todo
lo que hace hay pecado, el Concilio
de Trento (1546) afirmó la relevancia
ontológica del bautismo, que borra el
pecado original; aunque permanecen
sus secuelas —entre ellas, la
concupiscencia, que no se ha de
identificar, como hacía Lutero, con el
pecado mismo—, el hombre es libre
en sus actos y puede merecer con
obras buenas, sostenidas por la
gracia (cf. DH 1511-1515).

En el fondo de la posición luterana, y
también de algunas interpretaciones
recientes de Gn 3, está en juego una
adecuada comprensión de la relación
entre 1) naturaleza e historia, 2) el
plano psicológico-existencial y el
plano ontológico, 3) lo individual y lo
colectivo.

1) Aunque hay algunos elementos de
carácter mítico en el Génesis



(entendiendo el concepto de “mito”
en su mejor sentido, es decir, como
palabra-narración que da origen y
que por lo tanto está en el
fundamento de la historia posterior),
sería un error interpretar el relato de
la caída como una explicación
simbólica de la original condición
pecadora humana. Esta
interpretación convierte en
naturaleza un hecho histórico,
mitificándolo y haciéndolo
inevitable: paradójicamente, el
sentido de culpa que lleva a
reconocerse “naturalmente” pecador
conduciría a mitigar o eliminar la
responsabilidad personal en el
pecado, pues el hombre no podría
evitar aquello a lo que tiende
espontáneamente. Lo correcto, más
bien, es afirmar que la condición
pecadora pertenece a la historicidad
del hombre, y no a su naturaleza
originaria.



2) Al haber quedado después del
bautismo algunas secuelas del
pecado, el cristiano puede
experimentar con fuerza la
tendencia hacia el mal, sintiéndose
profundamente pecador, como
ocurre en la vida de los santos. Sin
embargo, esta perspectiva existencial
no es la única, ni tampoco la más
fundamental, pues el bautismo ha
borrado realmente el pecado original
y nos ha hecho hijos de Dios (cf. 
Catecismo 405). Ontológicamente, el
cristiano en gracia es justo ante Dios.
Lutero radicalizó la perspectiva
existencial, entendiendo toda la
realidad desde ella, que quedaba así
marcada ontológicamente por el
pecado.

3) El tercer punto lleva a la cuestión
de la transmisión del pecado original,
«un misterio que no podemos
comprender
plenamente» (Catecismo, 404). La
Biblia enseña que nuestros primeros



padres trasmitieron el pecado a toda
la humanidad. Los siguientes
capítulos del Génesis (cf. Gn 4-11; cf. 
Catecismo, 401) narran la progresiva
corrupción del género humano;
estableciendo un paralelismo entre
Adán y Cristo, San Pablo afirma:
«Como por la desobediencia de un
solo hombre todos fueron
constituidos pecadores, así también
por la obediencia de uno solo [Cristo]
todos quedarán constituidos
justos» (Rm 5,19). Este paralelismo
ayuda a entender correctamente la
interpretación que suele darse del
término adamáh como de un
singular colectivo: como Cristo es
uno solo y a la vez cabeza de la
Iglesia, así Adán es uno solo y a la
vez cabeza de la humanidad9. «Por
esta “unidad del género humano”,
todos los hombres están implicados
en el pecado de Adán, como todos
están implicados en la justicia de
Cristo» (Catecismo, 404).



La Iglesia entiende de modo
analógico el pecado original de los
primeros padres y el pecado
heredado por la humanidad. «Adán y
Eva cometen un pecado personal,
pero este pecado [...] será
transmitido por propagación a toda
la humanidad, es decir, por la
transmisión de una naturaleza
humana privada de la santidad y de
la justicia originales. Por eso, el
pecado original es llamado “pecado”
de manera análoga: es un pecado
“contraído”, “no cometido”, un
estado y no un acto» (Catecismo,
404). Así, «aunque propio de cada
uno, el pecado original no tiene, en
ningún descendiente de Adán, un
carácter de falta
personal» (Catecismo, 405)10.

Para algunas personas es difícil
aceptar la idea de un pecado
heredado11, sobre todo si se tiene una
visión individualista de la persona y
de la libertad. ¿Qué tuve yo que ver



con el pecado de Adán? ¿Por qué he
de pagar las consecuencias del
pecado de otros? Estas preguntas
reflejan una ausencia del sentido de
la solidaridad real que existe entre
todos los hombres en cuanto creados
por Dios. Paradójicamente, esta
ausencia puede entenderse como
una manifestación del pecado
trasmitido a cada uno. Es decir, el
pecado original ofusca la
comprensión de aquella profunda
fraternidad del género humano que
hace posible su trasmisión.

Ante las lamentables consecuencias
del pecado y su difusión universal
cabe preguntarse: «Pero, ¿por qué
Dios no impidió que el primer
hombre pecara? San León Magno
responde: «La gracia inefable de
Cristo nos ha dado bienes mejores
que los que nos quitó la envidia del
demonio» (serm. 73,4). Y San Tomás
de Aquino: «Nada se opone a que la
naturaleza humana haya sido



destinada a un fin más alto después
del pecado. Dios, en efecto, permite
que los males se hagan para sacar de
ellos un mayor bien. De ahí las
palabras de San Pablo: “Donde
abundó el pecado, sobreabundó la
gracia” (Rm 5,20). Y el canto del
Exultet: “¡Oh feliz culpa que mereció
tal y tan grande Redentor!” (Summa
Theologiae, III, 1, 3, ad 3)» (Catecismo,
412).

La vida como combate

Esta mirada al pecado a partir de la
Redención de Cristo proporciona un
realismo lúcido sobre la situación del
hombre y de su obrar en el mundo.
El cristiano debe ser consciente tanto
de la grandeza de su ser hijo de Dios
como de ser pecador. Este realismo:

a) Previene tanto de un optimismo
ingenuo como de un pesimismo
desesperanzado y «proporciona una
mirada de discernimiento lúcido
sobre la situación del hombre y de su



obrar en el mundo [...]. Ignorar que
el hombre posee una naturaleza
herida, inclinada al mal, da lugar a
graves errores en el dominio de la
educación, de la política, de la acción
social y de las
costumbres» (Catecismo, 407).

b) Da una serena confianza en Dios,
Creador y Padre misericordioso, que
no abandona a su criatura, perdona
siempre, y conduce todo hacia el
bien, aun en medio de adversidades.
«Repite: “omnia in bonum!”, todo lo
que sucede, “todo lo que me sucede”,
es para mi bien... Por tanto —ésta es
la conclusión acertada—: acepta eso,
que te parece tan costoso, como una
dulce realidad»12.

c) Suscita una actitud de profunda
humildad, que lleva a reconocer sin
extrañeza los propios pecados, y a
dolerse de ellos por ser una ofensa a
Dios y no tanto por lo que suponen
de defecto personal.



d) Ayuda a distinguir lo que es propio
de la naturaleza humana en cuanto
tal de lo que es consecuencia de la
herida del pecado en la naturaleza
humana. Después del pecado, no
todo lo que se experimenta como
espontáneo es bueno. La vida
humana tiene, pues, el carácter de un
combate: es preciso combatir por
comportarse de modo humano y
cristiano (cf. Catecismo, 409). «Toda
la tradición de la Iglesia ha hablado
de los cristianos como de milites
Christi, soldados de Cristo. Soldados
que llevan la serenidad a los demás,
mientras combaten continuamente
contra las personales malas
inclinaciones»13. El cristiano que se
esfuerza por evitar el pecado no se
pierde nada de lo que hace la vida
buena y bella. Frente a la idea de que
es necesario que el hombre haga el
mal para experimentar su libertad
autónoma, pues en el fondo una vida
sin pecado sería aburrida, se alza la
figura de María, concebida



inmaculada, que muestra que una
vida completamente entregada a
Dios, lejos de producir hastío, se
convierte en una aventura llena de
luz y de infinitas sorpresas14.

La ternura de Dios: pecado,
salvación, misericordia

Frente a la realidad del pecado, se
alza imponente la misericordia de
Dios. Jesucristo es el rostro de esta
misericordia, como podemos ver en
su actitud frente a los pecadores («no
he venido a llamar a los justos, sino a
los pecadores») como Zaqueo, el
paralítico, la mujer adúltera, la
samaritana, María Magdalena, el
buen ladrón, Pedro, y un sinfín de
personajes.

De manera especialmente relevante,
se muestra en las parábolas de la
misericordia como la del hijo
pródigo, que en realidad llevan a
plenitud toda la enseñanza del
Antiguo Testamento sobre el Dios



«compasivo y misericordioso, lento a
la cólera y rico en misericordia y
fidelidad» (Ex 34, 6). A ello se
refieren los salmos una y otra vez: el
Señor es «compasivo y
misericordioso, lento a la cólera y
rico en misericordia y fidelidad» (Sal
86, 15); «compasivo y misericordioso,
lento a la ira y rico en
misericordia» (Sal 103, 8); «clemente
y justo, nuestro Dios es
compasivo» (Sal 116, 5); «clemente y
compasivo, lento a la ira y rico en
misericordia» (Sal 145, 8).

En la Pasión de Jesús toda la
suciedad del mundo entra en
contacto con el inmensamente Puro,
con el Hijo de Dios15. Si lo habitual es
que aquello que es impuro contagie y
contamine con el contacto lo que es
puro, aquí tenemos lo contrario: allí
donde el mundo, con toda su
injusticia y con sus crueldades que lo
contaminan, entra en contacto con el
inmensamente Puro, en este



contacto, la suciedad del mundo es
realmente absorbida, anulada,
transformada mediante el amor
infinito.

La realidad del mal, de la injusticia
que deteriora el mundo y contamina
a la vez la imagen de Dios, es una
realidad que existe, y por culpa
nuestra. No puede ser simplemente
ignorada, tiene que ser eliminada.
Ahora bien, no es que un Dios cruel
exija algo infinito. Es justo lo
contrario: Dios mismo se pone como
lugar de reconciliación y, en su Hijo,
toma el sufrimiento sobre sí. Dios
mismo introduce en el mundo como
don su infinita pureza. Dios mismo
«bebe el cáliz» de todo lo que es
terrible, y restablece así el derecho
mediante la grandeza de su amor,
que a través del sufrimiento
transforma la oscuridad.

Jesús en la Pasión clama al Padre con
toda su fuerza. De alguna manera,



«todos los infortunios de la
humanidad de todos los tiempos,
esclava del pecado y de la muerte,
todas las súplicas y las intercesiones
de la historia de la salvación están
recogidas en este grito del Verbo
encarnado. He aquí que el Padre las
acoge y, por encima de toda
esperanza, las escucha al resucitar a
su Hijo»16. Este sufrimiento
concentra la miseria, el pecado y la
muerte de los hombres, todo el mal
de la historia. Y lo supera, lo redime,
lo salva.

La Cruz es la última palabra del
amor de Cristo por nosotros. Pero no
es la última palabra del Dios de la
alianza. Esta última palabra será
pronunciada en la alborada del
domingo: «Ha resucitado»17. Dios
resucita a su Hijo Jesucristo, y en
Cristo nos dona la vida cristiana para
siempre.

Pablo Martí del Moral - Santiago Sanz



Bibliografía

— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 374-421.

— San Juan Pablo II, Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, 219 ss.

— Francisco, Misericordiae Vultus,
11-IV-2015.

Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 10. 

2

. San Juan Pablo II, Evangelium
vitae, n. 21. 

3

1. 



. Cf. San Juan Pablo II, 
Redemptoris missio, n. 44. 

4

. San Juan Pablo II, Memoria e
identidad, La esfera de los
libros, Madrid 2005, p. 73. 

5

. Estas expresiones aparecen
repetidas ocasiones en San Juan
Pablo II, Dives in Misericordia. 

6

. Santa Faustina, Diario de la
Divina Misericordia en mi alma,
nn. 47, 309, 327, 949. 

7

. Cfr. Francisco, Misericordiae
Vultus, n. 2. 

8



. B. Pascal, Pensamientos, n. 556
(ed. Brunschvicg) y n. 449 (ed.
Lafuma). 

9

. Esta es la principal razón de
que la Iglesia haya siempre
leído el relato de la caída en
una óptica de monogenismo
(proveniencia del género
humano a partir de una sola
pareja). La hipótesis contraria,
el poligenismo, pareció
imponerse como dato científico
(e incluso exegético) durante
unos años, pero hoy en día a
nivel científico se considera
más plausible la descendencia
biológica de una rama común
(monofiletismo). Desde el punto
de vista de la fe, el poligenismo
es problemático, pues no se ve
cómo pueda conciliarse con la
Revelación sobre el pecado
original (cf. Pío XII, Humani



Generis, DH 3897), aunque se
trata de una cuestión sobre la
que todavía cabe investigar y
reflexionar. 

10

. En este sentido, se ha
distinguido tradicionalmente
entre el pecado original 
originante (el pecado personal
cometido por nuestros primeros
padres) y el pecado original 
originado (el estado de pecado
en el que nacemos sus
descendientes). 

11

. Cf. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 24-IX-1986, n. 1. 

12

. San Josemaría, Surco, 127; cf. 
Rm 8,28. 

13



. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 74. 

14

. Cf. Benedicto XVI, Homilía, 8-
XII-2005. 

15

. Este comentario sobre la
pureza de Cristo y la suciedad
del pecado se encuentra en
Benedicto XVI, Jesús de Nazaret,
vol. 2, Encuentro, Madrid 2011,
pp. 269-270. 

16

. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2606. 

17

. Cf. San Juan Pablo II, Dives in
Misericordia, n. 7.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/tema-10-el-
pecado-y-la-misericordia-de-dios/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/
https://opusdei.org/es-ec/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/

	Tema 10. El pecado y la misericordia de Dios

